

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

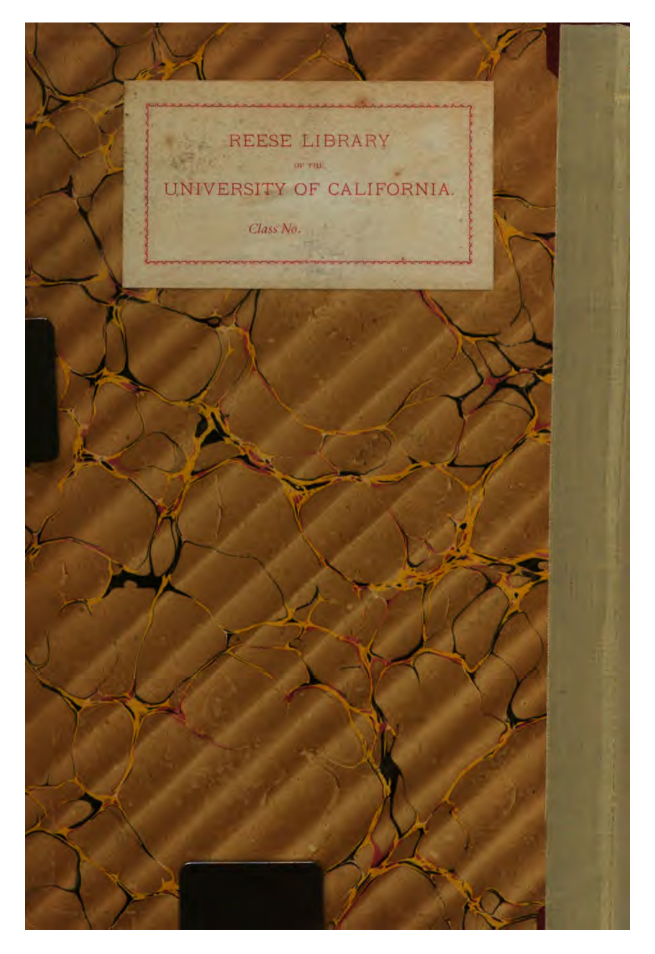
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

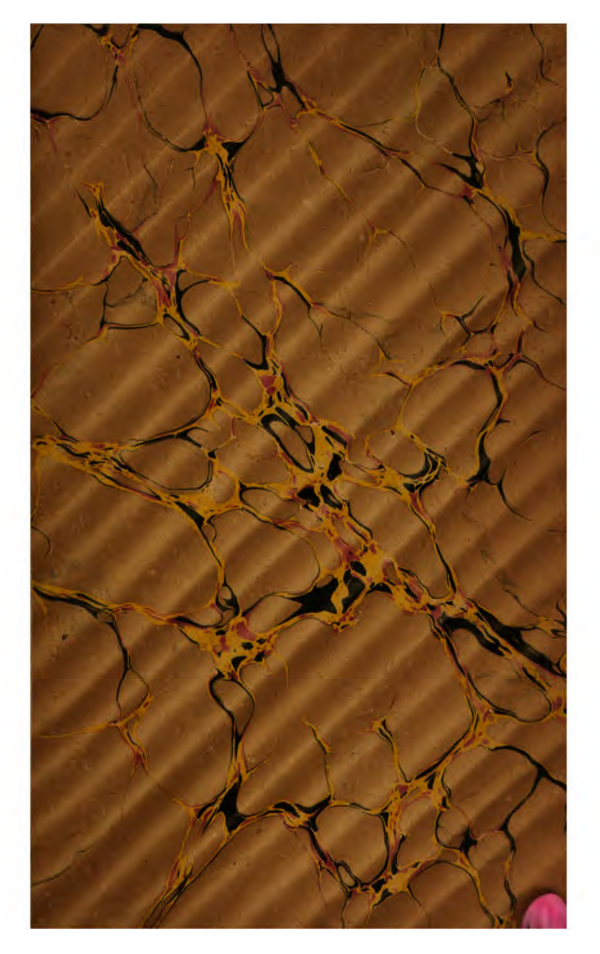
We also ask that you:

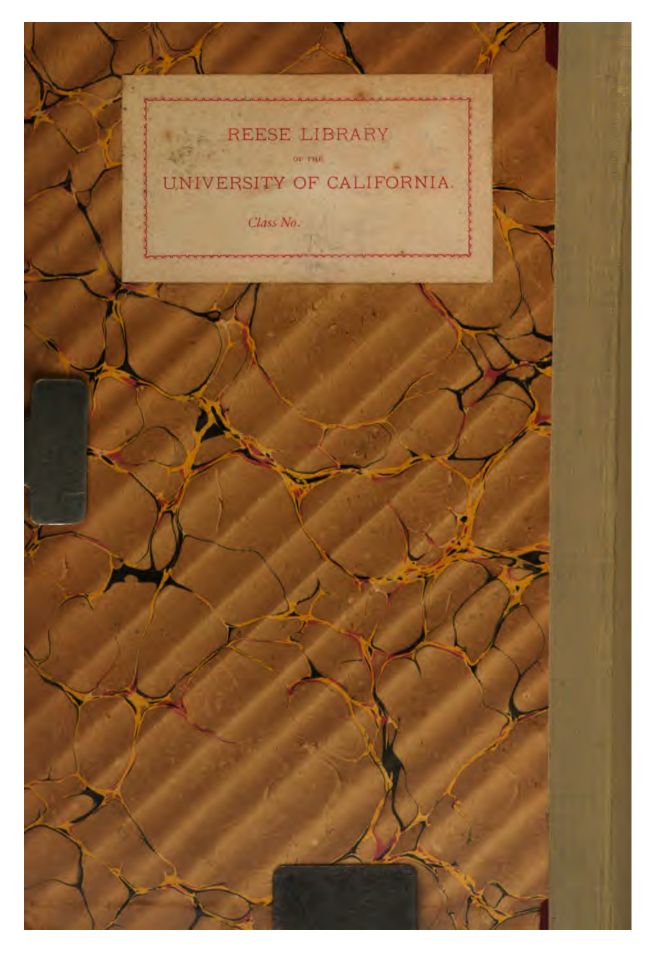
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



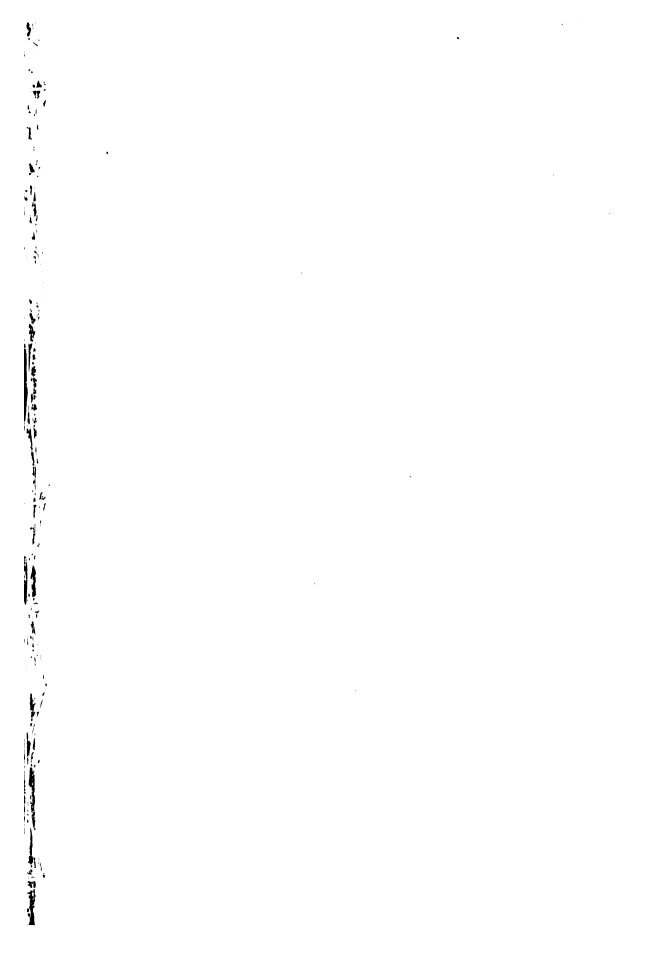








h



. , -• •

# ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ

# ΠΕΡΙ ΨΥΧΗΣ

## ARISTOTE

# TRAITÉ DE L'AME

### TRADUIT ET ANNOTÉ

### PAR

### G. RODIER

MAITRE DE CONFÉRENCES A LA FACULTÉ DES LETTRES DE L'UNIVERSITÉ DE BORDEAUX

έσται τα κατά την πρόθεσιν ήμιν πεπληρωμένα, αν τά ύπ' έκείνου περί ψυχής είρημένα ώς ένδέχεται σαφώς έκθώμεθα.

ALEX., De an., 2, 6.

### томе п

NOTES

2000000000

### PARIS ERNEST LEROUX, ÉDITEUR

### 28, RUE BONAPARTE

.

·

ł

### ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ

# ΠΕΡΙ ΨΥΧΗΣ

## ARISTOTE

# TRAITÉ DE L'AME

. .

· •

. .

# αριστοτέλους ΠΕΡΙ ΨΥΧΗΣ

## ARISTOTE

# TRAITÉ DE L'AME

### TRADUIT ET ANNOTÉ

#### PAR

### G. RODIER

MAÎTRE DE CONFÉRENCES A LA FACULTÉ DES LETTRES DE L'UNIVERSITÉ DE BORDEAUX

έσται τὰ χατὰ την πρόθεσιν ήμῖν πεπληρωμένα, ἀν τὰ ὑπ' ἐχείνου περὶ ψυχῆς εἰρημένα ὡς ἐνδέχεται σαφῶς ἐχθώμεθα.

ALEX., De an., 2, 6.

### TOME II

NOTES



PARIS ERNEST LEROUX, ÉDITEUR

28, RUE BONAPARTE

1900

•

•

.

١

•

· · ·

•



### LIVRE I

### CHAPITRE PREMIER

402 a, 1. Tiplov. — Les tipia sont les choses qui ont leur dignité et leur prix en elles-mêmes; elles valent non pas en tant que moyens, mais comme fins (Eth. Nic., I, 12, 1102 a, 1). Dans les Topiques (IV, 5, 126 b, 4), tò duvator f tò ποιητικόν est distingué comme δι' άλλο αίρετόν, du τίμιον ou δι' αύτὸ αἰρετόν. A ce point de vue, il n'y a que deux choses qui puissent recevoir la qualification de rimov : d'une part, le bonheur; d'autre part, la science théorétique, ou la science considérée indépendamment de tout but pratique ou poétique (Eth. Nic., I, 12, déb.). En effet, la pure puissance ou possibilité de réaliser les contraires (¿παμφοτερίζειν Phys., VIII, 6, 259 a, 25) n'est, par cela même, ni blâmable, ni louable. Ainsi tous les arts et toutes les sciences poétiques, qui sont des puissances (Meta.,  $\Theta$ , 2, 1046 b, 3), la médecine, la rhétorique (Top., I, 3, 101 b, 6), et aussi la richesse et la santé, sont des choses οις έστιν εύ χαι μή εύ χρήσθαι (Aspas., Eth. Nic., 32, 13). L'habitude (ᢄξις) diffère de la simple puissance parce qu'elle est l'habitude d'une chose déterminée et non des deux contraires. C'est une qualité qui place celui qui la possède dans un rapport défini vis-à-vis d'un certain acte, bon ou utile, si la qualité est bonne, mauvais ou nuisible, si elle est mauvaise (Eth. Nic., V, 1, 1129 a, 13; I, 12, 1101 b, 12; b, 21; De an., II, 1, 412 b, 26; 5, 417 a, 31). Ces habitudes, - par exemple la prudence, la science poétique ou pratique, — sont, par conséquent, louables (¿παινετά) ou blamables suivant le résultat qu'elles produisent. Mais la science pure mérite le titre de tipiov. V. Eth. Nic., VI, 7, præs. 1141 b, 2: Tome II

δηλου δτι ή σοφία έστ? και έπιστήμη και νοῦς τῶν τιμιωτάτων τῆ φύσει. ALEX., De falo, XXXII, 204, 15: διὰ τοῦτο γὰρ τὰ μὲν ἐκείνων (sc. τῶν θεῶν) ἀγαθὰ τίμιά τε και μακαριστά, μεῖζόν τι τῶν ἐπαινετῶν ἀγαθῶν ἔχοντα, ὅτι τὴν ἀρχὴν ἡ φύσις αὐτῶν ἀνεπίδεκτός ἐστιν, ἡμεῖς δὲ ἐπὶ τῆ κτήσει τῶν ἀρετῶν ἐπαινούμεθα, ὅτι, τῆς φύσεως ἡμῶν ἐπιδεκτικῆς οὕσης και τοῦ χείρονος..... κτλ.

402 a, 1. είδησιν. — Il semble, d'après ce qui précède, que ce terme assez rare, — BONITZ (Ind. Ar., s. v.) n'en mentionne pas d'autre exemple, — devrait être pris ici dans le sens strict de science théorique (SIMPL., 6, 32 : τὴν ἐπιστημονικὴν θεωρίαν). Il est plus probable, toutefois, qu'ARISTOTE a voulu entendre par là toute connaissance envisagée indépendamment de sa fin poétique ou pratique. C'est en ce sens que le mot sidéma est pris au début de la Métaphysique dont l'analogie avec celui du De anima est frappante.

υπολαμβάνοντες. — Ind. Ar., 799 b, 26: ὑπολαμβάνειν .....sumere ac statuere aliquid pro vero..... quoniam quod quis pro vero statuit apud animum non est necessario verum..... dist ἐπίστασθαι, εἰδέναι. V. les textes cités par BONITZ (l. l.), et Pol., I, 3, 1253 b, 16: ....εἴ τι πρὸς τὸ εἰδέναι περὶ αὐτῶν δυναίμεθα λαβεῖν βέλτιον τῶν νῦν ὑπολαμβανομένων.

402 a. 2. axpiberav. — axpibi; signifie exact, précis, qui est déterminé à la rigueur, qui est clair et distinct (Top., II, 4, 111 a, 8). Le contraire de l'àpxibic est ce qui est vague, flottant, mou, (Meta., K. 7, 1064 a, 4); ce qui n'est qu'ébauché ou esquissé τύπψ (Top., I, 1, 101 a, 21). Par suite, ce qui est plus général et plus simple est aussi plus àxpibéc (Meta., M, 3, 1078 a, 9; cf. A, 2, 982 a, 25; a, 3, 995 a, 14). Les sciences mathématiques, par exemple, sont des sciences exactes (àxpibeic, De cælo, III, 7, 306 a, 27), et d'autant plus exactes qu'elles sont plus abstraites (Meta., l. l.; An. post., 1, 27, 87 a, 31). V. Bon., ad Meta., A, 2, 982 a, 27; ci-dessous, ad 403 b, 15. - Le sens de axpibi; étant ainsi déterminé, on peut se demander pourquoi ARISTOTE altribue ce caractère à la science de l'âme. Les raisons qu'en donnent Themistius (2, 7 : διάτι και τατς άλλαις έπιστήμαις παρά ψυχής ή άχρίδεια) et SIMPLICIUS (7, 17 : διά γάρ την πρός έαυτήν αύτης της ψυγης οιχειότητα έγγυτάτω δν τῷ γινώσχοντι τὸ γνωστον έναργη παρέχεται.....) ne sont guère satisfaisantes. Philopon (23, 24) paraît être plus près de la vérité. Après avoir dit

qu'une science est plus exacte qu'une autre, soit parce qu'elle démontre les principes qui servent de base à celle-ci, soit parce que son objet est immatériel, il ajoute (24, 5) : ποτέρως έστὶν ἡ περὶ ψοχῆς θεωρία ἀχριδεστέρα; ὅῆλον ὅτι ὡς ἄυλον ἔχουσα τὸ ὑποχείμενον · οὐ γὰρ τὰς ἄλλων ἀρχὰς ἀποδείχνυσιν. De même So-PHON., 3, 19. Telle devait être aussi l'interprétation d'Alexan-DRE, car, dit Philopon (24, 7) il regardait ce passage (a, 4. μᾶλλον..... 3. εἶναι) comme apocryphe, pour ne pas être obligé de reconnaître qu'Aristote considère l'âme comme pouvant être dégagée de toute matière et, par suite, immortelle.

402 a, S. Θαυμασιωτέρων. — ΤΗΕΜ., 2, 8 : τῷ θαυμασίψ δέ (sc. νικặ ἡ περὶ ψυχῆς ἐπιστήμη), ὅτι σχεδὸν διὰ πάντων διήκει τῶν ὄντων ἡ τῆς ψυχῆς φύσις ἀπὸ τῆς ἐσχάτης ἀρχομένη τῆς φυτικῆς μέχρι τῆς πρώτης, λέγω δὲ τοῦ νοῦ. SIMPLICIUS (7, 22) explique ce terme d'une autre manière : ce qui fait que l'âme est admirable, c'est qu'en se repliant sur elle-même, elle se trouve incorporelle, séparée des corps, capable de conmaître, maîtresse d'elle-même, etc. L'interprétation de THEMISTIUS est plus dans l'esprit de l'Aristotélisme.

δι' άμφότερα ταύτα. — C'est-à-dire, évidemment, d'une part κατ' άκρίδειαν, d'autre part τῷ βελτιόνων τε..... είναι. ΤΗΕΜ., 2, 6 : τῷ ἀκρίδεῖ καὶ τῷ θαυμασίψ. De même SIMPL., 7, 17; PHILOP., 23, 13; SOPHON., 3, 28; SUSEMIHL, Burs. Jahrest., XVII, p. 262, n. 18.

402 a, 4. toropíav. — Bien que BONITZ (Ind. Ar., 348 b, 23) pense que ioropía est ici synonyme de sidnows et que TRENDELEN-BURG (p. 157) traduise : cognitionem et indagationem, l'explication de TORSTRIK (p. 112) indagationem et investigationem, parait plus exacte. En effet, c'est plutôt de l'étude de l'âme qu'ARIS-TOTE paraît vouloir parler ici. C'est ce qui résulte des phrases suivantes où il insiste sur la difficulté de cette étude et où il répète, à plusieurs reprises, l'expression  $\mu$ étodos (a, 14; 16; 17). D'ailleurs, l'emploi fréquent de loropía avec  $\pi ep$ ? (Ind. Ar., 348 a, 4; 10) prouve que, pour ARISTOTE, ce terme désigne moins la science achevée que l'étude et la recherche. Aussi sembletil que TORSTRIK (p. 111), suivi par BIEHL, ait eu raison d'adopter la leçon de E et de SOPHONIAS (3, 16)  $\pi ep$ ?  $\tau \eta \varsigma \psi \chi \eta \varsigma$  loropíav, au lieu de  $\tau \eta \varsigma \psi \chi \eta \varsigma$  loropíav qu'ont tous les autres manuscrits et les éditions de BEKKER et de TRENDELENBURG. 402 a, 4. εὐλόγως. — Désigne la correction du raisonnement, la conséquence. Il a pour synonyme ὁμολογουμένως τῆ νοήσει (Meta., A, 9, 991 b, 26). Un raisonnement correct fondé sur des prémisses fausses est εὕλογος sans être vrai. V. Meta., M, 7, 1081 a, 37; Λ, 8, 1074 a, 16.

**δοκεί.** — Ind. Ar., 203 a, 7: quoniam τὸ δοχεῖν ab hominis alicujus opinione pendet, non ex ipsa rei natura, δοχεῖν perinde ac φαίνεσθαι opponitur veritati rei,...... differt tamen δοχεῖν et φαίνεσθαι ita ut vel illud sit « putari», hoc « videri»,... vel illud « putari », hoc « apparere, evidens esse ».... neque ubivis τὸ δοχεῖν τῷ εἶναι oppositum est...... sed potius ὅ πᾶσι δοχεῖ, τοῦτ' εἶναί φαμεν Hx2. 1173 a 1. inde δοχεῖ, δοχοῦντα usurpatur de iis opinionibus, quæ communi hominum consensu comprobantur. SIMPL., 8, 21: δοχεῖ δὲ ἔφη, οὐχ ὡς ἀμφισδητῶν, ἀλλ' ὡς καὶ ὑπὸ τῶν ἄλλων ὁμολογούμενον.

**402 a.** 5.  $\mu e \gamma \dot{\alpha} \lambda \alpha$ .... 7.  $\zeta \dot{\omega} \omega v$ . — Les développements de SIMPLICIUS et de SOPHONIAS sur l'importance de la connaissance de l'âme sont imprégnés d'idées néo-platoniciennes. THEMISTIUS (2, 19) se borne à remarquer que la science de l'âme n'est pas moins indispensable à la pratique, — puisque, pour connaître ses vertus, il faut d'abord connaître son essence, — qu'à la théorie ;  $\delta \tau \iota \pi \eta \gamma \dot{\eta} \times a \dot{\iota} d\rho \chi \dot{\eta} \pi \dot{\alpha} \sigma \eta \varsigma \times u v' / \sigma \omega \varsigma \dot{\eta} \psi \upsilon \chi \dot{\eta} \dot{\iota} \sigma \omega \varsigma \mu \dot{\omega} v \times a \dot{\iota} \pi \bar{\alpha} \sigma \iota$  $\tau \sigma \bar{\iota} \varsigma \sigma \omega \mu \alpha \sigma \iota, \mu \alpha \dot{\lambda} \iota \sigma \tau \alpha \delta \dot{\epsilon} \tau \sigma \bar{\iota} \varsigma \tau \tilde{\omega} v \zeta \dot{\omega} \omega v \times a \dot{\iota} \tau \tilde{\omega} v \phi \upsilon \tau \tilde{\omega}$  (23). Il ajoute (2, 26) : « Si l'âme se connaît elle-même, nous devrons nous « fier à elle pour la connaissance des autres êtres, tandis que, si « elle était dans l'erreur à son sujet, en quelle autre matière « serait-elle digne de confiance? »

**402 a, 6.** olov  $d\rho\chi\eta$ . — Ind. Ar., 113 a, 24: sæpe dubites nec differt, utrum ɛlòoç an τὸ xινοῦν per v ἀρχή significari putes, veluti...... ψα 1. 402 a 6. Mais il est probable que ἀρχή est employé ici dans son sens le plus large, où il comprend à la fois la forme, le moteur et même la matière (Ind. Ar., 112 b, 38 sqq.). Le mot principe se prend, en effet, en autant d'acceptions que le mot cause : πάντα γὰρ τὰ αἴτια ἀρχαί · πασῶν μὲν οὖν xοινὸν τῶν ἀρχῶν τὸ πρῶτον είναι ὅθεν ἢ ἔστιν ἢ γίγνεται ἢ γιγνώσχεται (Meta., Δ, 1, 1013 a, 17). L'àme est, à la fois, la cause formelle, la cause efficiente et la cause finale de l'animal. Elle est, d'abord, cause formelle : (ή ψυγή) τὸ τί ἦν εἶναι xαὶ ὁ λόγος

(σώματος).... φυσικοῦ τοιουδὶ ἔχοντος ἀρχήν χινήσεως καὶ στάσεως ἐν Eauri (De an., II, 1, 412 b, 16; a, 17; Meta., Z, 10, 1035 b, 14; H, 3, 1043 a, 35 et sæp.). Ce qui reste après la disparition de l'ame n'est plus un animal que par pure homonymie (Part. an., I. 1. 641 a. 18: ἀπελθούσης γοῦν - sc. τῆς ψυγῆς - οὐκέτι ζῷόν έστιν, ούδε τῶν μορίων οὐδεν τὸ αὐτὸ λείπεται, πλην τῷ σχήματι μόνον. χαθάπεο τὰ μυθευόμενα λιθοῦσθαι. Meteor., IV, 12, 389 b, 31: ό νεχρός άνθοωπος όμωνύμως. Meta., Z, 10, 1035 b, 24 : ούδε γάρ ό πάντως έγων δάπτυλος ζώου, άλλ' δμώνυμος ό τεθνεώς. Gen. an., II, 5, 741 a, 10 : άδύνατον δε πρόσωπον ή χειρα ή σάρκα είναι ή άλλο τι μόριον μή ένούσης αίσθητικής ψυχής, ή ένεργεία ή δυνάμει καί ή πή ή άπλῶς · ἔσται γὰρ οἴον νεχρὸς ή νεχροῦ μόριον. Ibid., I, 19, 726 b, 22; II, 1, 734 b, 24; 735 a, 7; Part. an., I, 1, 640 b, 22; De an., II, 2, 414 a, 20-26; 1, 412 b, 20; 21 et sæp.; Ind. Ar., 514 a, 56; 673 a, 18. V. WADDINGTON, Psych. d'Ar., p. 16. Cf. Meta., K, 1, 1060 a, 1 : ἀρχή γάρ τὸ συναναιροῦν). — L'âme est aussi cause efficiente et cause finale. V. De an., II, 4, 415 b, 7 : čort δε ή ψυγή τοῦ ζῶντος σώματος αἰτία καὶ ἀρχή · ταῦτα δε πολλαχῶς λέγεται · όμοίως δ' ή ψυχή κατά τους διωρισμένους τρόπους τρεϊς αίτία...... φανερόν δ' ώς και οῦ ἕνεκεν ή ψυχή αίτία..... πάντα γάρ τὰ φυσικά σώματα της ψυχής δργανα..., ώς ένεκα της ψυχής όντα. Part. an., I, 1, 641 a, 27 : xai έστιν αύτη (sc. ή φύσις) xai ώς ή χινοῦσα xai ώς τὸ τέλος. τοιοῦτον δὲ τοῦ ζώου ήτοι πᾶσα ἡ ψυχὴ ἡ μέρος τι αὐτῆς. ARISTOTE aurait pu aller plus loin qu'il ne l'a fait et dire que l'âme est le principe de tous les êtres naturels sans exception, En effet, tous les êtres naturels sont doués, en vertu de leur propre nature, d'une tendance spontanée vers un but (De cælo, IV, 1, 307 b, 30 sqq.). Le passage du De partibus animalium que nous venons de citer rapproche, jusqu'à les confondre, la nature et l'âme. Les êtres inanimés, dit la Physique (I, 9, 192 a, 18) ont une tendance à έφίεσθαι καὶ ὀρέγεσθαι (τοῦ θείου καὶ ἀγαθοῦ καὶ ἐφετοῦ). - V. ad I, 5, 411 a, 14-15; II, 1, 412 b, 5-6. — Si, chez l'homme et chez les animaux, il y a ambiguïté dans les mouvements, cela tient plutôt à une imperfection qu'à une supériorité de leur nature, puisque chez les êtres animés les plus parfaits, les astres, nous retrouvons la même détermination que dans les corps simples (v. De an., I, 3, 407 b, 6). ALEXANDRE a donc raison d'affirmer (De fato, XV, 185, 28) que la cause qui fait que la pierre, en vertu de sa pesanteur, se trouve emportée en bas, est précisément celle qui détermine l'animal à faire ce qu'il fait suivant son appétit. Il ne faut pas dire, par conséquent, que la science de l'âme est

utile pour la physique, mais que la physique, elle-même. n'est gu'une partie de la science de l'âme. Si Aristote ne l'a pas dit. c'est, sans doute, pour une raison analogue à celle qui lui fait affirmer, dans le huitième livre de la Physique (4, 255 a. 1 sqg.), que les êtres inanimés ont leur moteur en dehors d'eux-mêmes, tandis que, chez les êtres vivants, le moteur est interne. Cette concession au sens commun a peut-être pour but d'éviter des objections dont la solution aurait entrainé de longs développements. Il doit en être de même ici; Aristote, comme l'indique le mot dozzi, s'en tient à ce que tout le monde sera disposé à lui accorder. Néanmoins, il faut probablement prendre ζφov dans son sens le plus extensif d'étre vivant. V. De an., I, 5, 411 b, 27 : čoixe δè xai ή èv τοις φυτοις άργή ψυγή τις είναι. Cf. Pol., I, 5, 1254 a, 34 : τὸ δὲ ζῷον πρῶτον συνέστηχεν ἐχ ψυγῆς καὶ σώματος. — Il faut noter, enfin, qu'Aristote ne dit pas que l'âme soit, stricto sensu, le principe des êtres vivants, mais qu'elle en est comme le principe. En effet, les âmes des animaux ou de l'homme, fins relatives, ne sont pas la fin absolue et ont. à leur tour, leur raison d'être dans une cause finale supérieure. SIMPL., 8, 17 : τὸ ο ἴον προσθείς, ὅτι τὸ εἶδος καὶ ἡ νοερὰ καὶ ἡ άμέριστος ούσία ὄντως άργή.

**402 a, 7. St.** — Ind. Ar., 167 a, 24 : post interjectam parenthesin interdum, perinde atque  $o\delta v$ ,  $\delta t$ , particula  $\delta t$  adhibetur.

Θεωρήσαι και γνώναι. — Comme le remarque SIMPLICIUS (8, 27), ces deux termes ne sont pas exactement synonymes; θεωρήσαι désigne, plus particulièrement, la connaissance intuitive qui saisit immédiatement les définitions ou les essences; γνῶναι, la connaissance discursive : τὴν κατὰ λόγον ἐπιστημονικὴν κατάληψιν. — Ces deux genres de connaissance correspondent respectivement à l'οὐσία, que l'intellect saisit immédiatement, et au συμδεδηκός καθ' αύτό que la raison discursive démontre.

φόσιν..... 8. καί... οὐσίαν. — Contrairement à l'avis de BONITZ (Ind. Ar., 839 a, 29—30), qui regarde, ici, ces deux mots comme équivalents, TRENDELENBURG (p. 157) et WALLACE (p. 197) ont raison de penser qu'il y a entre eux une différence. Mais ni l'opinion de ce dernier qui traduit φύσις par historical development, ni celle de TRENDELENBURG qui pense que ce terme désigne naturam corpori communem, ne nous semblent exactes. L'odota, par opposition à la  $\varphi \delta \sigma \omega$ , nous paratt être l'essence au point de vue statique ou morphologique, tandis que la nature est l'ensemble des fonctions essentielles, l'ensemble des caractères de l'objet considéré dans le devenir, au point de vue dynamique. Cette interprétation est, croyons-nous, justifiée d'abord parce que la nature est, avant tout, un principe de mouvement, ensuite, parce qu'ARISTOTE lui-même rapproche fréquemment  $\varphi \delta \sigma \omega$  et  $\delta \delta \sigma \sigma \mu \omega$  ou  $\xi \omega$ . V. Ind. Ar., 839 a, 39; 48.

402 a, 8. δσα συμβέδηκε. — Il ne peut, évidemment, être question ici de l'accident proprement dit, dont Aristore répète à chaque instant qu'il n'y a pas de science possible : συμβεβηχός λέγεται ο ύπάργει μέν τινι χαι άληθες είπειν, ού μέντοι ούτ έξ ανάγκης ούτ' έπι το πολύ (Meta., Δ, 30, 1025 a, 14 et sæp.). L'accident n'a rien de nécessaire; c'est quelque chose de purement indéterminé (Meta., K, 8, 1065 a, 25 et sæp.; Ind. Ar., 714 a, 20). Mais il y a des caractères qui, bien que ne faisant partie de l'essence d'une chose, de sa définition, lui appartiennent néanmoins nécessairement et par soi. Ce sont ces caractères qu'ARISTOTE, appelle συμδεδηχός χαθ' αύτό. Il en donne pour exemple les propriétés que possède nécessairement une figure géométrique, mais qui n'entrent pas dans sa définition comme, pour le triangle, d'avoir ses trois angles égaux à deux droits : λέγεται δε και άλλως συμδεδηκός, οίον όσα ύπάρχει εκάστω καθ' αύτὸ μὴ ἐν τῆ οὐσία ὄντα, οἶον τῷ τριγώνψ τὸ δύο ὀρθὰς ἔγειν (Meta., Δ. 30, 1025 a, 30 et sæp.; Ind. Ar., 713 b, 46. V. CHAIGNET, Ess. sur la psych. d'Ar., p. 153). Ces propriétés sont l'objet, et le seul objet, de la démonstration. L'essence, en effet, ne se démontre pas, l'intellect la saisit par une intuition immédiate (Meta., K, 1, 1039 a, 30 : εί γάρ περί γε τά συμδεδηχότα άπόδειξίς έστιν, περί τάς ούσίας ούχ έστιν. V. ad II, 2,413 a, 11-12; III, 4, 429 b, 12-17; 6, 430 b, 6-20). La démonstration part de l'essence comme donnée et en tire les συμδεδηκότα καθ' αύτά (An. post., I, 7, 75, 8, 42 : ..... τὸ γένος τὸ ὑποχείμενον, οῦ τὰ πάθη χαὶ τὰ xaθ' αύτὰ συδεδηχότα δηλοϊ ή ἀπόδειξις. V. KAMPE, Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 264). C'est en ce sens que supfalver est employé dans la célèbre définition du syllogisme : συλλογισμός δέ έστι λόγος έν φ τεθέντων τινῶν, ἕτερόν τι τῶν χειμένων ἐξ ἀνάγχης συμbaive: (An. pr., I, 1, 24 b, 18), et que la métaphysique elle-même peut être considérée comme ayant pour objet τὰ τούτψ (sc. τῷ οντι) συμδεδηχότα (Meta., K, 3, 1061 b, 3). Il est clair que c'est

aussi dans cette acception que le terme doit être pris ici. SmpL., 8, 34 : είθ' δσα συμβέβηχε. τὰ χαθ' αὐτὰ δηλαδή.

**402 a, 9.**  $\pi t \delta \eta$ . — SIMPLICIUS (9, 7), prenant ce terme dans son sens le plus strict, l'explique en faisant appel aux idées néoplatoniciennes de la chute et de la déchéance de l'âme (t, eiç  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha \ \rho \sigma \pi \tilde{\tau}$ , xai  $\delta \lambda \omega \zeta \tilde{\tau}$ , xatà  $\pi \rho \sigma \delta \lambda \tilde{\tau} \vee \zeta \omega \tilde{\tau}$ ), dont l'activité en cette vie ne peut pas être pure et exempte de tout élément de passivité. Mais il est vraisemblable qu'ARISTOTE a simplement employé ici  $\pi 2 \delta \sigma \zeta$  comme synonyme de συμδεδηχώς xaθ' 2576. Les exemples de cette acception sont très nombreux. V. Ind. Ar., 557 a, 8; 18.

**402 a, 11.**  $\pi$ ioriv. — Ind. Ar., 595 b, 8 :  $\pi$ ioric.... persuasionis firmitas, sive ea ex argumentis et rationibus, sive ex sensu et experientia orta est. Le terme de certitude (certainty) employé par WALLACE, nous paraît trop absolu.

402 a, 12. πολλοίς ἐτέροις. — SIMPL., 9, 30 : ἀλλὰ τοῦτο τὸ ζήτημα οὐα ίδιον τῆς περὶ ψυχῆς θεωρίας, χοινὸν δέ φησι πολλοῖς ἐτέροις. THEMISTIUS (3, 4) fait un contre-sens en prenant ἐτέροις dans le sens personnel : ..... ἡ μέθοδος ἡ ὁριστική, ..... ἔτι καὶ νῦν παρὰ τοῖς φιλοσόφοις ἀμφισδητήσιμος, καὶ οὐ μόνον γε παρὰ τοῖς φιλοσόφοις, ἀλλὰ καὶ παρὰ τοῖς ἅλλοις ἅπασιν... κτλ.

402 a, 13. the obstart wait to ti tott. — Cette leçon fournie par E doit être évidemment préférée à toū ti ésti qu'ont la plupart des autres manuscrits et qu'adoptent BEKKER et TRENDE-LENBURG. — obsiz est ici synonyme de tò ti  $f_{i}v$  eivai (TREND., p. 160). Ces mots désignent l'ensemble des caractères essentiels, tandis que tò ti ésti se dit de tous les caractères qu'on peut indiquer pour répondre à la question : Quid est...? Ces caractères peuvent n'être que des propriétés dérivées ou n'exprimer qu'une partie de l'essence (v. ad II, 1, 412 b, 11). La distinction que TRENDELENBURG (l. l.) établit entre le ti ésti et le ti  $f_iv$  eivai n'est pas complètement juste (v. ad l. l.) et l'induit à fausser le sens de ce passage qu'il explique ainsi : primum quæ sit præcepta rei naturæ notio, deinde quid eadem sit e mente in rerum naturam prolata, qualis sit et quanta.

**402 a, 14.** µ**i600005.** — Via ac ratio inquirendi (Ind. Ar., 449 b, 43; 45).

402 a. 15. των κατά συμδεδηκός ίδίων.... 16. ταύτην. --BELGER (in alt. ed. TREND., p. 162) et WALLACE (p. 197) invoquent, pour expliquer le sens de ces mots, un passage des Topiques (V, 1, 128 b, 16) : αποδίδοται δε τὸ ίδιον ή χαθ' αύτὸ χαὶ ἀεὶ ή πρὸς έτερον χαὶ ποτέ, οίον xxθ' αύτό μεν άνθρώπου το ζῶον ήμερον φύσει, πρός ἕτερον δε οίον ψυγής πρός σώμα, ότι τὸ μὲν προσταχτικὸν τὸ δ' ὑπερητικόν ἐστι. ΙΙ faut, d'après ce texte, distinguer deux sortes de propres : les uns qui résultent de l'essence de l'objet considéré en lui-même, indépendamment de toute relation, les autres qui ne se manifestent que dans les rapports réciproques des choses. D'après TRENDELENBURG et WALLACE (II. l.) et peut-être aussi Bonitz (Ind. Ar., 339 b, 31), les mots two xatà sumbeby xdc idiw désigneraient seulement cette seconde catégorie de propriétés. Il nous semble qu'il faut plutôt prendre ces termes dans le sens plus large de συμδεδηχότα χαθ' αύτά, comme ci-dessus (a, 8) δσα συμδέδηχε. En effet, l'objet de la démonstration n'est pas restreint aux propriétés relatives, mais s'étend à toutes les propriétés médiates (v. ad I, 1, 402 a, 8). C'est, d'ailleurs, ainsi qu'ont compris THEMISTIUS et SIMPLICIUS (v. inf.). — Il faut lire άπόδειξις au lieu de ἀπόδειξιν qu'adopte BEKKER, et sous entendre μία μέθοδός έστιν. SIMPL., 9, 33 : ώς γάρ μία ή τῶν Χαθ' αὐτὰ ὑπαρχόντων ἐπιστήμη, ήπερ ἐστίν ἡ ἀποδειχτιχή,.. De même, THEM., 3, 11.

**402 a, 18.** πραγματευθήναι. — Questionem aliquam via ac ratione instituere (Ind. Ar., 630 a, 18).

**402 a, 19. τρόπος**. — τρόπος syn μέθοδος (Ind. Ar., 449 b, 45).

άπόδειξίς τις. — Dans les Seconds Analytiques (I, 24, 85 b, 23), la démonstration est ainsi définie : συλλογισμός δειχτιχός αἰτίας καὶ τοῦ διὰ τί. Chercher la cause ou le pourquoi, c'est toujours chercher pourquoi tel attribut appartient à tel sujet (v. ad II, 2, 413 a, 13—16; III, 6, 430 b, 6—20). Cette cause est, dans tous les cas, le ou les moyens termes que l'on peut insérer entre le sujet et l'attribut en question (An. post., II, 2, 90 a, 6 : τὸ μὲν γὰρ αἔτιον τὸ μέσον, ἐν ἅπασι δὲ τοῦτο ζητεῖται. Cf. ibid., I, 6, 75 a, 28; II, 11, 94 a, 20; I, 2, 71 b, 9 : Meta., A, 1, 981 a, 25). Il est donc impossible de trouver le pourquoi de toute proposition entre le sujet et l'attribut de laquelle on ne peut pas insérer de moyen, c'est-à-dire dont l'attribut appartient immé-

diatement au sujet (An. post., I, 3, 72 b, 18 : f, μεῖς δέ φαμεν ούτε πάσαν έπιστήμην άποδειχτικήν είναι, άλλά την των άμέσων άναπόδειατου...... τὰ ἄμεσα, ταῦτ' ἀναπόδειατα ἀνάγαη εἶναι. Ibid., II, 19, 99 b, 20). De ce nombre, sont précisément les propositions qui expriment les définitions, les caractères essentiels; il n'y a pas de démonstration de la définition et de l'essence (v. ad II, 1, 412 b, 6-9; 2, 413 a, 13-16; III, 6, 430 b, 6-20). C'est pourquoi les principes des sciences sont indémontrables. (An. post., II. 3. 90 b. 24 : έτι αι άργαι των αποδείξεων όρισμοί, ων ότι ούχ έσονται άποδείξεις δέδεικται πρότερον. Ibid., I, 2, 72, a, 7; 9, 76 a, 16; II, 9, 93 b, 21; Eth. Nic., VI, 6, 1140 b, 31; Phys., I, 2, 185 a, 2; Top., I, 1, 100 b, 19 et sxp.). Pour rendre manifestes (et non démontrer), les propositions immédiates ou les essences, on peut employer l'induction (Top., I, 12, 105 a, 13 : ἐπαγωγή δε ή άπὸ τῶν xaθ' ἕxaστον ἐπὶ τὰ xaθόλου ἔφοδος. An. pr., I, 30, 46 a, 17 : διὸ τὰς μὲν ἀρχὰς τὰς περὶ ἕχαστον ἐμπειρίας ἐστὶ παραδοῦναι. An. post., I, 18, 81 a, 38 : φανερόν δε και ότι, εί τις αίσθησις εκλέλοιπεν, άνάγκη και έπιστήμην τινά έκλελοιπέναι, ην άδύνατον λαβείν..... άδύνατον δε τα καθόλου θεωρήσαι μή δι' έπαγωγής Ibid., II, 19, 99 b, 20 sqq. ; Meta., Ε. 1, 1025 b, 9 : άλλ' ούχι περι όντος άπλως ούδε ή ὄν, ούδὲ τοῦ τί ἐστιν οὐθένα λόγον ποιοῦνται — sc. αὶ ἐπιστῆμαι — · ἀλλ' έκ τούτου αί μέν αίσθησει ποιήσασαι αὐτὸ δῆλον..... Ibid., A, I, 980 b, 28; Phys., VII, 3, 247 a, 30; Eth. Nic., VI, 3, 1139 b, 28). Il ne faudrait pas conclure de là qu'ARISTOTE s'en tient à l'empirisme, et que l'induction suffit, d'après lui, à expliquer les concepts. Car les universaux et les principes sont tout autre chose que la collection des sensations ou des cas particuliers. V. ad I, 1, 402 b, 5-8; b, 16-403 a, 2; II, 2, 413 a, 11-12; III, 7, 431 a, 15. — rís, qui manque dans certains manuscrits, doit être maintenu ici, puisqu'ARISTOTE ayant déclaré, quelques lignes plus haut (a, 15), que la démonstration a pour objet les propriétés dérivées (συμδεδηχός χαθ' αύτό) - et non l'essence, ne peut, semble-t-il, parler ici que d'une sorte de démonstration spéciale, non d'une démonstration proprement dite. Cf. TORSTRIK, p. 113.

402 a, 20. διαίρεσις. — Il s'agit de la méthode platonicienne de division (THEM., 3, 18 : xzθάπερ τ<sub>i</sub>ρεσχε Πλάτωνι), dont on trouve les exemples les plus clairs dans le Sophiste et dans le Politique. ARISTOTE s'en occupe longuement dans les Seconds Analytiques, liv. II, ch. 5. La division, lisons-nous dans ce chapitre, ne peut servir à démontrer l'essence : « (91 b, 18) L'homme,

·10

« | disent ceux qui emploient cette méthode], est-il animal ou « inanimé? Puis ils posent qu'il est animé, mais ne le démon-« trent pas. Tout animal [,disent-ils ensuite,] est terrestre ou « aquatique; ils posent [que l'homme est] terrestre [et ne le « démontrent pas davantage]. Il ne résulte même pas de ce « qu'on a ainsi posé, que l'homme soit l'ensemble Lconstitué « par ce moyen], animal bipède, mais c'est là encore un nou-« veau postulat...... (24) car qu'est-ce qui empêche que cet « ensemble ne soit vrai de l'homme et cependant n'en indique « ni l'essence ni la guiddité? Qu'est-ce qui garantit que l guand « on procède ainsi, ] on n'ajoute pas quelque chose à l'essence « ou qu'on n'en retranche pas quelque chose? ou qu'on ne « passe pas par dessus un caractère essentiel (τι χωλύει f « προσθειναί τι ή άφελειν ή ύπερδεδηχέναι της ούσίας:)? » | Ainsi la division, la dialectique descendante des Platoniciens, ne saurait fournir une démonstration de l'essence. Elle n'est cependant pas inutile et peut servir, sinon à démontrer la définition, du moins à montrer l'ordre de subordination de ses éléments, à condition, toutefois, que l'on évite les écueils qui viennent. d'être signalés].... « (32) Mais Lil faut bien remarquer que] « cette opération n'est pas syllogistique | ni démonstrative |, « mais que, si cette méthode nous fait connaître quelque chose, « c'est d'une autre manière (άλλά συλλογισμός δμως ούκ ένεστιν, άλλ' « είπερ, άλλον τρόπον γνωρίζειν ποιεί). Et il n'y a là rien d'étonnant, « car, sans doute, celui qui induit ne démontre pas non plus « et, cependant, il montre quelque chose. » Cf. An. pr., I, 31, 46 a, 32 : έστι γάρ ή διαίρεσις οΐον άσθενής συλλογισμός · ο μέν γάρ δεί δείξαι αίτειται, συλλογίζεται δ' άει τι τῶν άνωθεν... (39) ἐν μέν οὖν ταις άποδείξεσιν, όταν δέη τι συλλογίσασθαι ύπάργειν, δεϊ το μέσον, δι' ου γίνεται δ συλλογισμός, καὶ ήττον ἀεὶ εἶναι καὶ μὴ καθόλου τοῦ πρώτου τῶν άχρων • ή δε διαίρεσις τούναντίον βούλεται • το γαρ χαθόλου λαμδάνει μέσον. Meta., Z, 12, 1037 b, 27; Part. an., I, 2; 3, 642 b, 21. V. RAVAISSON, Ess. sur la Méta. d'Ar., t. I, p. 495.

#### καί τις άλλη μέθοδος. — Par exemple, l'induction.

**402 a, 21. ἐx τίνων..... 22. ἐπιπέδων.** — WALLACE (p. 199) rappelle à propos de ce passage celui des *Seconds Analytiques* (I, 7, 75 a, 39) οὺ ARISTOTE énumère les éléments de la démonstration. « Pour toute démonstration, y est-il dit, il faut trois « choses : d'abord, ce que l'on démontre, à savoir la conclu-« sion, c'est-à-dire un attribut appartenant par soi à un certain

« genre; ensuite, les axiomes, c'est-à-dire ce dont on se sert pour « démontrer (42 : ἀξιώματα δ' ἐστίν ἐξ ῶν -- sc. ἡ ἀπόδειξις), enfin, « ce dont on démontre, c'est-à-dire le genre dont on démontre « les affections et les attributs nécessaires (b, 1 : τὰ πάθη xaì τὰ « xa0' abrà oupbeby xora). » Aristote ajoute que toule démonstration doit partir des principes propres à ce dont on démontre, et qu'on ne peut transporter une démonstration d'un genre à un autre (9, 75 b, 37 : pavepòv ori Exagrov anodeitai oùr egriv all'  $f_i$  ex των εκάστου αργων. Ibid., 7, 75 a, 38 : ούκ άρα έστιν εξ άλλου γένους μεταδάντα δείξαι). - Mais, dans le passage qui nous occupe, il ne peut avoir en vue les principes de la démonstration. En effet, d'une part, d'après l'hypothèse, nous ne savons pas si c'est la démonstration, la division ou toute autre méthode qui convient à la recherche de l'essence de l'âme; d'autre part, ARISTOTE est convaincu que ce ne peut être la démonstration, mais bien la définition. Il ne peut donc viser ici, et ex rivour ne peut désigner, que les principes de la définition (Meta., B, 3, 998 b, 5 : apyai dè tà yévy two opiques eldiv. Top., I, 8, 403 b, 15 : ό όρισμός έχ γένους χαί διαφορών έστίν, - et sæp.; Ind. Ar., 525 a, 22). C'est bien ainsi qu'ont compris Philopon (32, 22) et, plus nettement encore, SOPHONIAS (4, 37) : ἐπειδή γάρ ό δρισμός έχ γενών έστι και διαφορών, τι τὸ γένος τοῦ προκειμένου πράγματος και τίνες αι διαφοραί και πόσαι, ας δει τῷ γένει συμπλέξαντας τὸν όρισμὸν ἀποδοῦναι. ARISTOTE reste dominé par l'idée que l'essence ne se connaît que par la définition et qu'il n'y en a pas de démonstration possible. Mais, d'un autre côté, il ne peut pas trancher explicitement la question qu'il vient de déclarer sujette à discussion. De la l'indécision voulue de l'expression έχ τίνων δεϊ ζητεϊν. - De même, d'ailleurs, que, dans la démonstration, on doit s'appuyer sur les principes propres à ce dont on démontre, c'est-à-dire sur les attributs qui lui appartiennent immédiatement et par soi, de même la définition doit énoncer le genre propre au défini. C'est, par exemple, la ligne qui devra entrer dans la définition de la surface et, dans celle du nombre, l'unité (Top., VI, 4, 141 b, 1 : δηλον ούν ότι ούχ ώρισται ό μη διά ριμώτερον τὸ πρότερον τοῦ ὑστέρου, οἶον στιγμή γραμμής καὶ γραμμή ἐπιπέδου...... xxθάπερ xai μονὰς ἀριθμοῦ). Ajoutons que le genre dernier dont les figures fassent partie est la qualité, tandis que le nombre appartient à la catégorie de la quantité (Cat., 8, 10 a, 11; 6, 4 b, 23).

402 a, 23. Sucketv. — Ind. Ar., 180 a, 22 : ex distinguendi significatione diaupeiv abit in notionem disputandi, explorandi, explorandi.

τών γενών. — ΤΗΕΜ., 4, 11 : τὸ γένος τὸ ἀνωτάτω τῶν ἐν ταῖς χατηγορίαις.

καὶ τί ἐστι. — V. ad I, 1, 402 a, 13. τί ἐστι est ici synonyme de ἐν τίνι τῶν γενῶν. C'est, en effet, le genre qu'il faut énoncer d'abord pour répondre à la question τί ἐστι; Top., VI, 5, 142 b, 27 : τὸ δὲ γένος βούλεται τὸ τί ἐστι σημαίνειν, καὶ πρῶτον ὑποτίθεται τῶν ἐν τῷ ὁρισμῷ λεγομένων. — Il est absolument inutile de supprimer ces mots, comme le propose Essen, D. erste Buch der arist. Schrift üb. d. Seele, p. 2.

**402 a, 24.**  $\tau \delta \delta \epsilon \tau \iota$ . — WALLACE traduit : an individual thing. Mais  $\tau \delta \delta \epsilon \tau \iota$  nous paraît plutôt avoir le sens de forme substantielle. Ce n'est pas tout à fait l'individu, mais la forme ou l'essence à laquelle il ne manque que d'être réalisée dans une matière et de revêtir des caractères accidentels pour constituer un individu. Et c'est précisément là ce qui le distingue du simple  $x a \theta \delta \lambda o v$  (v. ad II, 1, 412 b, 11).  $\tau \delta \delta \epsilon \tau \iota$ , qu'ARISTOTE emploie même quelquefois dans le sens de  $\epsilon T \delta \circ c v$ . Ind. Ar., 496 a, 1), est donc ici synonyme de  $o \delta \sigma l a$  (Ind. Ar., 495 b, 44; 54; 544 b, 37) et  $x a \iota$  doit être expliqué par c'est-d-dire (Ind. Ar., 357 b, 13; V. ad II, 4, 415 a, 15—16).

ούσία ή ποτόν ή ποσόν. — SIMPLICIUS (10, 32) et PHILOPON (32, 34), croyant apercevoir dans ce passage une suite d'allusions, s'appliquent à déterminer quels sont les philosophes dont on peut dire qu'ils ont attribué l'âme à telle ou telle des catégories ici mentionnées. Ce sont, dit SIMPLICIUS, les PYTHA-GORICIENS et PLATON qui considèrent l'âme comme une substance; ceux qui prétendent qu'elle est une harmonie ou un mélange, en font une qualité; enfin XÉNOCRATE, en disant qu'elle est un nombre, la place dans la catégorie de la quantité. Mais il semble qu'ARISTOTE n'ait voulu viser ici aucune doctrine particulière. La question qu'il pose est, en effet, directement amenée par la remarque précédente. Quelle que soit la méthode employée pour arriver à connaître l'essence de l'âme (définition ou démonstration), il importe de savoir, d'abord, de quel genre elle fait partie. V. ad I, 1, 402 a, 21. 402 a, 25. κατηγοριών. — L'énumération la plus complète des catégories se trouve dans les *Catégories*, 4, 1 b, 25, et dans les *Topiques*, I, 9, 103 b, 22 : τί έστι, ποσόν, ποιόν, πρός τι, ποῦ, ποτέ, κεῖσθαι, ἔχειν, ποιεῖν, πάσχειν. Ailleurs, ARISTOTE n'en mentionne que huit, six, cinq ou même quatre. Le plus souvent, il n'indique que les trois qui sont citées ici, en ajoutant xzì at äλλαι κατηγορίαι V. Ind. Ar., 378 a, 50.

402 a, 26. † μäλλον ἐντελέχειά τις. — Ces mots expriment l'opinion d'ARISTOTE lui-même. τίς indique que l'âme est un certain acte, l'acte primitif du corps naturel organisé qui a la vie en puissance. V. De an., II, 1, 412 a, 21—26; THEM., 4, 26; SIMPL., 11, 15.

**402 b, 1.** μεριστή f άμερής. — L'opinion d'ARISTOTE sur ce point est que l'âme, en tant que forme, ne saurait être divisible. V. *De an.*, I, 5, 410 a, 21, où l'âme est appelée oùoia xaì µŋ ποσόν. *Phys.*, VIII, 6, 258 b, 18 : τάχα γὰρ ἀναγκαῖον, εἴ τι ἀμερὲς ὅτὲ μὲν ἔστιν ὅτὲ δὲ μή ἐστιν ἄνευ τοῦ μεταδάλλειν ὅτὲ μὲν εἶναι ὅτὲ δὲ μὴ εἶναι πᾶν τὸ τοιοῦτον. Dans ce passage (où il faut supprimer, ou transporter après μή ἐστιν, la virgule que BEKKER et PRANTL mettent après μεταδάλλειν, — cf. SIMPL., *Phys.*, 1251, 33) τι ἀμερὲς désigne les formes. C'est ce qui résulte manifestement du rapprochement de ce texte avec les suivants : *Meta.*, Z, 10, 1035 a, 25; 15, déb.; H, 5, 1044 b, 21; 3, 1043 b, 14; A, 3, 1070 a, 15; *Phys.*, VI, 10, 240 b, 30 *et sæp*. ALEX., *De* an., 30, 29 : ἡ δὲ ψυχὴ οὐ μόνον οἰχ ὡς μέγεθος, ἀλλ' οὐδὲ ὡς ἀριθμός ἐστι μεριστή. V. *De an.*, I, 3, 407 a, 16; 5, 411 b, 5; II, 2, 413 b, 23 sqq.; III, 6, 430 b, 6-20.

**402 b, 3.** võv µžv yàp ot léyovreç... — SIMPL., 12, 31 : elç rõv Tíµatov čotxev àrroteívesotat. De même ALEX. *ap.* PHILOP., 36, 13. Cependant, comme le remarque SIMPLICIUS, il est facile d'étendre aux animaux ce qui est dit, dans le *Timée*, des parties inférieures de l'âme. Il y est, du reste, explicitement question des animaux (91 D sqq.). Aussi PHILOPON (36, 16) est-il d'avis qu'ARISTOTE a plutôt en vue les anciens physiciens, par exemple DÉMOCRITE. WALLACE (p. 199) croit, de même qu'il s'agit des *older* φυσιόλογοι. Toutefois, les expressions võv µžv γžρ ne semblent guère pouvoir se prêter à cette hypothèse. Il est plus probable qu'ARISTOTE vise certains disciples de PLATON. Il emploie assez souvent ot võv pour désigner les Platoniciens. V. Ind. Ar., 492 a, 54.

402 b, 5. εύλαδητέον..... 8. κατηγοροίτο. - Pour comprendre ce morceau et celui qui le précède immédiatement, il faut tenir compte de certaines des idées d'Aristote sur la définition de l'âme : « Les facultés de l'âme que nous avons énumé-« rées, dit-il (De an., II, 3, 414 a, 29 sqq.), appartiennent toutes « à certains êtres, d'autres n'en possèdent que quelques-unes, « d'autres encore qu'une seule. Ce sont, avons-nous dit, les « facultés : nutritive, désirante, sensitive, motrice, dianoé-« tique. Les plantes ne possèdent que la faculté nutritive; « d'autres [vivants] possèdent cette faculté et ont, en outre, « la faculté sensitive..... (b, 16) d'autres | encore] possèdent. « de plus, la faculté de se mouvoir dans l'espace; d'autres « [enfin] la faculté dianoétique et l'intellect. Tel est, par « exemple, l'homme. » ALEXANDRE (De an., 29, 1) est encore plus précis : « Dans l'âme des êtres animés,... la première faculté « est la nutritive, à laquelle se joignent celles de croissance et « de génération. C'est la puissance qui distingue primitive-« ment l'être animé de l'être inanimé...... (10) C'est pour-« quoi nous définissons la vie par la puissance de se nourrir « et de s'accroître soi-même. La seconde faculté est la faculté « sensitive et impulsive (δρμητατή), puis encore la faculté appé-« titive et imaginative qui ne peuvent pas se produire sans « l'âme nutritive, tandis que celle-ci peut se réaliser seule « (comme, par exemple, dans les plantes).. (22) La dernière « espèce (درهم) de puissance psychique, est celle à laquelle on « donne, dans son ensemble, le nom de raisonnable. Les facul-« tés qu'elle contient sont celles de délibération (βουλευτική), « d'opinion (δοξαστική), de science (ἐπιστημονική) et de pensée « pure (vontixt). Ce sont les facultés les plus parfaites... et celle « qui les contient, implique aussi toutes les autres.» Il résulte de là qu'il ne peut pas y avoir de définition véritable de l'âme. Il y a, en effet, dit ALEXANDRE, - et nous venons de voir comment - plusieurs sortes d'âmes subordonnées les unes aux autres : « l'une est plus imparfaite et première ; celle qui vient après « est plus parfaite parce qu'elle ajoute une certaine puissance à « celles que possédait la première; la troisième possède, à son « tour, d'autres facultés, outre celles qu'elle tient des deux « précédentes. » Cela étant, il n'est pas possible de donner une définition commune de toutes ces sortes d'âmes. En effet, on

ne pourrait mentionner dans cette définition aucun des caractères propres aux âmes les plus parfaites; si on le faisait, les moins parfaites ne rentreraient plus dans la définition. - La même difficulté se présente toutes les fois que l'on veut définir une chose qui renferme de l'antérieur et du postérieur, du moins parfait et du plus parfait. Il n'est pas possible d'en énoncer exactement et à la rigueur la nature, « parce que « c'est surtout dans le plus parfait que cette nature se révèle. et « que la définition commune ne peut pas énoncer ce qui spécifie « le plus parfait, car alors elle ne s'appliquerait plus au moins « parfait (ALEX., De an., 16, 18 - 17, 5; 28, 15) ». Pol., III, 1, 1275 a, 34 : δει δε μή λανθάνειν ότι των πραγμάτων εν οίς τα ύποχείμενα διαφέρει τῷ είδει, καὶ τὸ μὲν αὐτῶν ἐστὶ πρῶτον, τὸ δὲ δεύτερον, τὸ δ' έγόμενον, ή το παράπαν ούδέν έστιν, η τοιαύτα, το χοινόν, ή γλίσχρως. Meta., B, 3, 999 a, 6 : έτι έν οίς το πρότερον χαί υστερόν έστιν, ούγ οίόν τε τὸ ἐπὶ τούτων είναι τι παρὰ ταῦτα. Cf. Bon., ad loc.; Eth. Eud., Ι, 8, 1218 a, 1 : έν δσοις ύπάρχει τὸ πρότερον καὶ ὕστερον, οὐκ ἔστι χοινόν τι παρά ταῦτα. V. ad II, 3, 414 b, 20-24. - Appliquons ces idées au passage qui nous occupe : On ne peut pas donner une définition commune des diverses espèces d'âmes, comme on peut donner une définition de l'animal, précisément parce que ces diverses espèces ne sont pas coordonnées sous un genre unique, mais subordonnées, qu'il y a entre elles de l'antérieur et du postérieur. Dirons-nous qu'il y a une définition spéciale pour chaque espèce d'âme, comme il y en a une pour le chien, le cheval, etc. Mais ici trois cas sont possibles : 1º ou bien les diverses sortes d'âmes et, dans l'exemple que nous avons pris, le chien, le cheval, etc., sont des espèces coordonnées sous un genre unique. -- Mais nous venons de voir que cette supposition n'est pas admissible et, d'ailleurs, nous l'excluons par hypothèse; 2º ou bien les diverses sortes d'âmes n'ont de commun que le nom même d'âmes et, dans l'exemple que nous avons pris, le chien, le cheval, etc., n'ont de commun que le nom d'animal. — Mais alors il n'y a, entre ces âmes ou ces animaux, aucun rapport générique, ce sont de purs homonymes (Cat., 1, 1 a, 1; V. ad II, 1, 412 b, 14; Ind. Ar., 514 a, 31 sqq.), et les genres âme et animal ne sont rien que des noms; 3° ou bien, enfin, les diverses âmes et, dans notre exemple, les divers animaux, sont choses subordonnées les unes aux autres, de telle sorte que l'âme raisonnable ne puisse pas être sans l'âme désirante, ni celle-ci sans l'âme végétative. Mais, en ce cas, l'âme ou l'animal en général sont pos-

#### LIVRE I, CH. 1, 402 b, 5 - 8

térieurs aux animaux particuliers ou aux âmes particulières. - On dit, en effet, qu'une chose est antérieure à une autre lorsque sa suppression entraîne celle de cette autre, sans que la réciproque soit vraie (Meta.,  $\Delta$ , 11, 1019 a, 2; Cat., 12, 14 a, 34 et sæp.; Ind. Ar., 652 a, 3; V. ad II, 4, 415 a, 20). Ainsi le genre est antérieur aux espèces coordonnées sous lui, parce que la suppression du genre entraîne celle des espèces, sans que celle de l'une quelconque des espèces entraîne la suppression du genre (Cat., 13, 15 a, 4; V. ad I, 3, 407 a, 8-9; Meta., M, 8, 1084 b, 3 et sæp.). Mais, si nous considérons un tout dont les divers éléments ne sont pas coordonnés, mais subordonnés, comme l'âme, nous voyons que la suppression du premier de ces éléments entraîne celle du tout; que, par exemple, sans âme végétative, il n'y a ni âme sensitive, ni âme raisonnable. L'âme est donc, dans cette hypothèse, postérieure aux Ames particulières. Aristote a, par conséguent, le droit d'affirmer que, s'il n'y a pas une définition unique de l'âme, c'est-àdire si l'âme n'est pas un genre proprement dit, l'âme en général ou bien ne sera qu'un mot, ou bien sera postérieure aux âmes spéciales, de même que si animal n'était pas un genre, l'animal en général, ou bien ne serait rien, ou bien serait postérieur aux animaux particuliers. — Il faut donc donner ici à êortev (b, 8), le sens de forat (ALEX., op. inf. cit., 23, 6; 7; 20) qu'il a, du reste, assez souvent chez ARISTOTE (v. ad III, 3, 428 a, 26-28; 28; b, 1).

L'interprétation qui précède est tirée d'Alexandre qui avait accordé une attention particulière à ce texte puisque, non content de l'expliquer dans son commentaire du *De anima* (ALEX., άπ. ×. λύς., I, XI<sup>a</sup>, 21, 18; XI<sup>b</sup>, 22, 26), il y est longuement revenu, à deux reprises, dans ses àmoplai xai dúseic (I, xiª, 21, 12; xi<sup>b</sup> 22, 21). Voici, textuellement traduit, le passage sur lequel nous nous sommes appuyé : « Aristote, après avoir dit « qu'il fallait se garder de laisser passer sans examen [ la ques-« tion de savoir] si les âmes ne diffèrent les unes des autres « que spécifiquement ou si elles diffèrent aussi génériquement « (en effet, ce point étant établi, nous ne pourrons pas ignorer « s'il y a une définition commune et générique de l'âme, et, si « elles ne sont pas de même genre, chaque genre aura sa « définition propre ; car ce qu'il y aura de commun [entre eux] « ne sera que le nom d'âme et non une chose), et voulant « montrer comment chaque âme pourrait avoir une définition « propre, a pris pour exemple des choses qui se trouvent faire

Tome II

2

« partie d'un même genre, ce qui a obscurci son exposition. « Si, veut-il dire, ces choses, le cheval, le chien, l'homme et « Dieu n'étaient pas du même genre, de sorte que l'animal ne « fût pas leur genre, chacun d'eux aurait sa définition propre « et, ainsi, ou bien l'animal qui s'affirme en commun d'eux « tous, ne signifierait aucune nature particulière et ne serait « qu'un homonyme, ou bien, s'il avait une signification, ce « serait de la même façon que les termes à sens différents « (πολλαγῶς λεγόμενα), qui s'appliquent à des choses entre les-« quelles il y a de l'antérieur et du postérieur [, semblent en « avoir une]. Car le terme affirmé universellement des choses « de cette sorte désigne bien, sans doute, une certaine nature, « mais qui n'est pas de la même façon dans les choses dont « on l'affirme. C'est pourquoi il est postérieur aux choses qu'il « renferme. En effet, ce qui est affirmé, comme genre, d'un « certain nombre de sujets, ne peut être supprimé sans sup-« primer en même temps tous les sujets qui lui sont subsu-« més ; tandis que la suppression d'aucun d'eux n'entraîne la « sienne. Et c'est pourquoi le genre est naturellement premier. « Mais ce qui s'affirme en commun des choses entre lesquelles « il y a de l'antérieur et du postérieur, disparatt si l'on sup-« prime la première des choses dont il s'affirme, et c'est pour-« quoi il n'est pas antérieur, mais postérieur, à ces choses. « Or, Aristote montrera que l'âme est une forme de cette na-« ture...... Et il a ajouté όμοίως δε καν εί τι κοινόν άλλο κατηγο-« poīto, pour montrer que tout ce qui s'affirme ainsi en com-« mun de plusieurs choses, sans être leur genre, ou bien n'est « rien, ou bien est postérieur aux choses dont il s'affirme (op. « cit., 22, 26-23, 20). »

Les autres commentateurs, soit anciens, soit modernes, semblent s'être mépris sur le sens de ce passage. THEMISTIUS, par exemple, en conclut (6, 9) que le genre n'est rien ou qu'il est postérieur aux individus :  $\pi$ τοι παντάπασιν οὐδὲν τὸ γένος,  $\pi$ πολλῷ ὕστερον τῶν xαθ ἕκαστα. SIMPL. 13, 18 : διὸ (sc. τὸ γένος) ὡς μὲν xαθ' αύτὸ ὑφεστὼς οὐδἑν ἐστιν, ὡς δὲ μερακὸς λόγος ἐν τῷ εἴδει περιεχόμενος ὕστερος τοῦ εἴδους. WALLACE (p. 199) cite THEMISTIUS et paraît l'approuver. Les interprétations de WADDINGTON (op. cit., p. 23) et de CHAIGNET (op. cit., p. 171), laissent encore plus à désirer. — TRENDELENBURG (p. 167) fait dire à ALEXANDRE que le genre n'est qu'un accident : quasi genus, in quo rei lex et ratio inest, nihil nisi accidens esset. Mais ni ALEXANDRE, ni ARISTOTE ne disent que le genre n'est qu'un nom ou qu'un accident. Ils

pensent, au contraire, que le genre est aussi réel et même plus éminemment réel que les individus, toutes les fois qu'il exprime une essence, une nature propre (olxelav σημαίνει φύσιν, ALEX., l. c. 23, 7). Ce qui n'est qu'un nom, c'est le terme appliqué en commun à des choses qui n'ont précisément qu'un rapport nominal. Autrement dit, ce qui constitue le genre d'après Alexandre et aussi d'après Aristote, ce n'est pas le fait d'être attribué en commun à plusieurs individus, ce n'est pas l'extension, l'universalité, c'est, au contraire, la compréhension. Un genre ou un concept c'est ce qui correspond à une certaine essence, à une certaine nature, et l'extension n'est qu'une fonction accidentelle des concepts. ALEXANDRE le dit très nettement : « Ce n'est « pas sans être rien par lui-même que le genre est universel et « s'applique synonymement à une pluralité. [En effet], le sujet « auquel cette universalité appartient accidentellement est une « certaine chose 'déterminée (πραγμά τί έστι), et l'universalité « qui se trouve appartenir à cette chose n'est pas, elle-même, « quelque chose, mais seulement un accident de ce à quoi elle « appartient. Par exemple, l'animal est une certaine chose et « exprime une certaine nature, car il désigne la substance ani-« mée sensitive, et cette chose, par elle-même, n'est pas un « universel. Car elle n'en existerait pas moins, quand bien « même, par hypothèse, il n'y aurait qu'un animal unique. « Mais il se trouve que l'animal ainsi constitué [par sa com-« préhension], se répète en plusieurs individus spécifiquement « différents. C'est donc là, pour lui, un accident (op. cit., 23, « 23). » Par conséquent, ce n'est pas le genre considéré dans sa compréhension, mais seulement le terme générique, en tant que pur universel, qu'ALEXANDRE regarde comme n'étant qu'un mot ou un accident. ARISTOTE est, au fond, du même avis. Ce qu'il reproche à PLATON, c'est moins d'avoir regardé les genres comme plus réels que les individus, que d'en avoir fait, avant tout, des universaux. Meta., Z, 13, 1038 b, 11 : rd δε χαθόλου χοινόν · τοῦτο γάρ λέγεται χαθόλου δ πλείοσιν ὑπάρχειν πέφυχεν . τίνος ούν ούσία τουτ' έσται; ή γαρ απάντων ή ούθενός . απάντων ο' ούχ οξόν τε.. χτλ. — On voit combien on aurait tort d'interpréter dans le sens nominaliste le passage qui nous occupe, puisque le nominalisme ne peut trouver une signification aux concepts qu'en en faisant, précisément, des collections d'individus ou de sensations. Sans doute, Aristote souscrirait à la formule : universale post rem, mais en soutenant que le concept est une res au même titre que l'individu, et que ce

qui est postérieur c'est seulement l'universalité. Il faut, d'ailleurs, remarquer avec TRENDELENBURG (p. 167) que : neque vero hoc quidem loco Aristotelis est asserere, sed dubitationes movere. Mais TORSTRIK (p. 113) et WALLACE (p. 199) vont trop loin quand ils affirment que : non suam... Aristoteles proposuit sententiam sed eorum qui negant universæ animæ esse definitionem et que : the opinion which is here expressed is.... « not » the view of Aristotle himself. Sans doute, ARISTOTE ne fait ici qu'énumérer les diverses hypothèses possibles. Mais, comme nous l'avons dit, celle qu'il vise actuellement est précisément celle qu'il admet lui-même : l'âme n'est pas un genre et il n'y en a pas, à proprement parler, de définition, parce que les diverses sortes d'àmes ne sont pas des espèces coordonnées; qu'il y a, entre elles, de l'antérieur et du postérieur.

#### **402 b, 5. δ λόγος.** — La définition. Ind. Ar., 434 b, 13; 40 sqq.

**402 b, 6. 2009 έπάστην έτερος.** — Leçon de E adoptée par TORSTRIK (*l. l.*) et BIEHL. Si on lit 2009 Έχ2στον, il faut sous entendre είδος (v. SIMPL. 13, 4). — Ces mots sont, d'ailleurs, indispensables pour le sens. L'interprétation d'Essen (*D. erste Buch* etc., p. 2) qui les supprime, nous paraît dénaturer la pensée d'ARISTOTE.

402 b, 9. έτι δ' εί μή .... 14. των άλλων. --- La difficulté précédente portait sur le point de savoir si l'âme est un genre. c'est-à-dire s'il y a, soit dans le même individu, soit dans des individus divers, hommes ou animaux, différentes espèces d'ames. Si l'on résout négativement la question, la diversité des âmes végétative, sensitive, etc., se réduit à une diversité de fonctions ou de parties, en prenant ce mot dans un sens très large et qui n'implique rien de spatial (ώς τὸ χοῦφον καὶ φωτιστιxòv τοῦ πυρός, SIMPL., 13, 30). « Une question digne d'attention, « dit THEMISTIUS (7, 1) commentant ce passage, est celle de « savoir s'il faut admettre qu'il y a plusieurs âmes dans l'ani-« mal, par exemple l'âme végétative, l'âme nutritive, l'âme « désirante, l'âme dianoétique,..... ou si, dans chacun, il n'y a « qu'une âme. Car il serait ridicule, comme le dit le divin Pla-« ton, que chacun de nous eût plusieurs âmes établies en lui « comme dans les chevaux de bois (v. THEET., 184 D; la citation « de Themistius n'est pas tout à fait exacte). Mais si l'âme est

« une dans son ensemble, ses parties diffèrent; et, s'il faut « admettre que ce sont des parties d'une Ame unique, il est « difficile de déterminer quelles elles sont et comment elles « sont. Je veux dire, par exemple, si la partie nutritive est dis-« tincte de celle qui produit l'accroissement ( $\tau \circ \tilde{\upsilon} a \delta \xi_{\eta} \tau c x \circ \tilde{\upsilon}$ ) et, « toutes deux, de l'Ame génératrice.... et si, à leur tour, elles « sont, toutes les trois, distinctes des parties sensitive, imagi-« native et désirante. » V. *ad* III, 9, 432 a, 24.

402 b, 10. ζητείν. — ζητείν ne signifie pas seulement chercher, mais aussi discuter, examiner. V., par exemple, Meteor., II, 2, 335 b, 20: ζητείν τὴν ἀρχαίαν ἀπορίαν. De même, ci-dessous, b, 12.

ή τὰ μόρια. — A certains égards, il semble qu'il faille procéder du tout aux parties, puisque, au moins dans quelques cas (v. *Phys.*, I, 1, déb.; *ad* II, 2, 413 a, 11—12), le tout apparait d'abord plus clairement que les parties. En outre, le tout est naturellement antérieur aux parties (*Pol.*, I, 2, 1253 a, 20). Mais, à un autre point de vue, les parties sont antérieures au tout, puisqu'il ne saurait avoir d'existence en dehors d'elles : ἀεἰ γὰρ πρότερα τὰ ἐξ ῶν, ἐx δὲ τῶν μερῶν τὸ ὅλον (THEM., 7, 25).

**402 b, 11.** ποιά πάφυκεν ἕτερα. — Celles qui sont naturellement distinctes, par opposition aux distinctions artificielles que l'on pourrait établir. V. ad I, 1, 402 b, 9; III, 9, 432 a, 22—b, 7.

402 b, 12. τὰ ἕργα. — ΤΗΕΜ., 7, 27 : πότερον τὰς οὐσίας αὐτῶν  $f_i$  τὰς ἐνεργείας ἡμῖν προτέρας διδακτέον; σαφέστεραι γὰρ ἐπὶ πολλῶν ἡμῖν aì ἐνέργειαι · ὅτι μὲν γὰρ αἰσθανόμεθα, ὅπλον · τὶ δὲ ἡ αἰσθησις, οὐ σαφές. De même SIMPL., 14, 16. — ἔργον n'est cependant pas exactement synonyme de ἐνέργεια; ἔργον désigne proprement l'œuvre ou l'acte réalisés par l' ἐνέργεια (v. Eth. Nic., I, 1, 1094 a, 4). Mais, comme l'activité qui actualise les facultés psychiques ne se réalise pas dans une œuvre extérieure à elle et indépendante de l'activité même, il n'y a pas lieu de distinguer, à leur propos, l'ἕργον de l'ἐνέργεια. Meta., Θ, 8, 1050 a, 21 : τὸ γὰρ ἕργον τέλος, ἡ δὲ ἐνέργεια τὸ ἔργον. V. ad II, 1, 412 a, 21.

402 b, 15. avrine (µeva. — BELGER (Hermes, 1878, p. 302) traduit avrine (µeva par Gegenstande et WALLACE par objects. BONITZ (Ind. Ar., 64 a, 15; 18) pense que ce terme est pris ici dans le sens local :  $\dot{a}$  vτιχείμενον 1. sensu locali...... ad hunc usum v  $\dot{a}$  vτιχεῖσθαι referendum videtur, quod res sensibus objectæ  $\dot{a}$  vτι-  $\chi$ είμενα nominantur ψα 1. 402 b 15. — Il nous semble que le mot est employé dans son sens spécial d'opposé dans la relation. Meta.,  $\Delta$ , 10, 1018 a, 20 ;  $\dot{a}$  vτιχείμενα λέγεται  $\dot{a}$  ντίφασις χαὶ τὰναντία xaὶ τὰ πρός τι χαὶ στέρησις... χτλ. ΤΗΕΜ., 8, 7 : χαὶ γὰρ ἀντίχειται ὡς τὰ πρός τι τὸ μὲν νοητὸν πρὸς τὸν νοῦν, τὸ δὲ αἰσθητὸν πρὸς τὴν αἴσθησιν. De même PHILOP., 39, 36. — Les raisons qu'il peut y avoir d'étudier, avant chaque fonction, les objets sur lesquels elle porte, sont d'abord, comme l'indique THEMISTIUS (8, 3), que, dans beaucoup de cas, ils sont plus clairs pour nous que ces fonctions; en outre, qu'on ne peut connaître l'un des deux termes d'une relation si l'on ne connaître pas l'autre. PHILOP., 39, 14 : δεῖ δὲ τὸν εἰδότα τὰ πρός τι εἰδέναι χαὶ πρὸς ὅ ἐστιν. De même SIMPL., 14, 17; SOPHON., 6, 6.

402 b, 16. αίσθητικού.... νοητικού. — BIEHL préfère la leçon τοῦ νοῦ (pour τοῦ νοητικοῦ) fournie par les mss. EVX. Mais, comme le remarque PHLOPON, ni νοηκακόν, ni νοῦς, ne sont le terme qui convient ici. (Il faudrait alσθάνεσθαι et νοεῖν que propose BELGER, *l. c.* Mais rien, ni dans les manuscrits, ni chez les commentateurs, ne nous autorise à introduire cette correction dans le texte.) Les deux expressions étant également impropres, nous croyons qu'il faut préférer la première, qui correspond mieux à alσθητικοῦ et qu'a suivie PHILOPON (40, 2) : ἔδει εἰπεῖν τὸ alσθητὸν τῆς alσθήσεως καὶ τὸ νοητὸν τῆς νοήσεως · ταῦτα γάρ ἐστι τὰ τῶν ἐνεργειῶν σημαντικά · νῦν δὲ εἶπε καταχρώμενος « τοῦ alσθητικοῦ καὶ νοητικοῦ », ằπερ ἦν σημαντικὰ τῶν δυνάμεων.

**EXAMPLE 3'** où póvov..... **408 a, 2. EXAMPLE 5.** — ARISTOTE a déjà indiqué plus haut (402 a, 15) que le seul moyen de démontrer les propriétés dérivées d'une chose, c'est de prendre l'essence pour point de départ de la démonstration. Le moyen terme du syllogisme qui exprime cette démonstration indique, à la fois, que telle propriété est et pourquoi elle est; le moyen est cause (v. ad I, 1, 402 a, 19; An. post., II, 11, 94 a, 20 sqq.). Sans doute, on peut revêtir de la forme syllogistique les divers procédés dont on se sert pour rendre les principes et les essences manifestes, par exemple, l'induction (v. An. pr., II, 23, 68 b, 15 sqq.; An. post., II, 8, 93 b, 15; ad I, 1, 403 b, 7; II, 1, 442 b, 6—9; 2, 413 a, 13—16; III, 6, 430 b, 6—20); on peut aussi construire des syllogismes dans lesquels le moyen

est un caractère purement dérivé ou accidentel et, par suite. n'est pas cause, comme si, du fait que la lune ne projette pas d'ombres, alors qu'il n'y a rien d'interposé entre elle et la terre, on concluait à une éclipse (Top., I, 1, 100 a, 29; An. post., II, 8, 93 a, 37). Mais ces raisonnements ne sont syllogistiques qu'en apparence; ce sont des syllogismes du fait, alors que tout syllogisme véritable est la découverte du pourquoi, c'est-à-dire doit partir des caractères essentiels contenus dans la définition. — Maintenant, comment les essences, principes de toute démonstration, sont-elles connues? - Un passage de l'Éthique à Nicomaque (I, 7, 1098 b, 3) résume les divers movens de les découvrir : τῶν ἀργῶν δ' αὶ μὲν ἐπαγωγῆ θεωροῦνται, αί δ' αἰσθήσει, αί δ' έθισμῷ τινί, καὶ ἄλλαι δ' ἄλλως. Il y a des principes que la sensation seule permet d'apercevoir, par exemple que le feu est chaud; d'autres que l'induction atteint et qui ne sont pas susceptibles d'être l'objet de la sensation, par exemple qu'en toute matière l'homme compétent est celui qui sait (Top., I, 12, 105 a, 13). Si, en outre, dans certains cas, un acte unique de sensation suffit à nous révéler le principe et l'essence, il n'en est pas toujours ainsi; souvent la répétition des sensations est nécessaire pour nous forcer à les voir. Cette habitude (ἰθισμός), que l'on pourrait aussi appeler expérience (èµπειρίa, v. An. post., II, 19, 100 a, 3; Eth. Nic., VI, 12, 1143 b, 11; VIII, 7, 1158 a, 14; Meta., A, 1, 980 b, 28), est surtout indispensable pour les essences très complexes, comme les choses morales, où, à cause de leur complexité même, les perceptions successives semblent fournir des résultats contradictoires (Eth. Nic., I, 1, 1094 b, 14 sqq.; V. ad II, 2, 413 a, 11-12; III, 7, 431 a, 15). Il y a, en dernier lieu, des principes (άλλαι άλλως) que l'on atteint d'une autre manière; qui sont exempts de toute origine sensible et que l'intellect saisit immédiatement (v. ad I, 3, 407 a, 9; II, 2, l. l.; III, 6, 430 b, 6-20). ASPAS., Eth. Nic., 21, 8; Eviai de ex vou daubávovrai dogai, οίον ότι σημεϊόν έστιν οδ μέρος ούδέν · αύτοῦ γὰρ τοῦτο εὕρημα ή τοιαύτη àρχή. Cf. Michelet, Eth. Nic., p. 51.

Mais il existe, en outre, un procédé, non pas pour découvrir, mais pour contrôler les définitions découvertes par l'induction, la sensation ou l'expérience. C'est ce procédé qu'ARISTOTE mentionne ici et qu'il indique plus clairement dans l'Éthique à Nicomaque : on constate empiriquement le plus possible de faits ou de propriétés ( $\sigma u \mu \delta \epsilon \delta \eta x \delta c x a \theta' a \delta \tau \delta$ , v. ad I, 1, 402 a, 8) relatifs à la chose dont on cherche l'essence, et l'on essaie de les démontrer à l'aide de la définition admise hypothétiquement. Si elle ne peut en rendre compte, elle doit être rejetée ou modifiée. Dans l'Éthique à Nicomaque (I, 8, 1098 b, 9), ARIS-TOTE, après avoir proposé une définition du bonheur, continue ainsi : « Mais il nous faut examiner notre principe, non seule-« ment d'après la conclusion et les prémisses (Llato sensu, puisα qu'il n'y a pas, à proprement parler, de démonstration de « l'essence, 7) de notre discours, mais aussi d'après ce qu'on « pense ordinairement à son sujet. En effet, avec le vrai tou-« chant un sujet, tous les caractères attribués à juste titre à ce « sujet doivent concorder, tandis gu'avec le faux, le vrai est α bientôt en désaccord : τῷ μὲν γὰρ ἀληθεῖ πάντα συνάδει τὰ ὑπάρ-« γοντα, τῷ δὲ ψευδεῖ ταγύ διαφωνεῖ τάληθές. » Ce moyen est exactement celui qu'ARISTOTE a ici en vue : quand la définition pourra rendre compte de toutes ou de presque toutes les propriétés dérivées (συμδεδηχότα) constatées empiriquement, elle pourra être légitime. Mais si elle ne permet, à leur sujet, ni déduction, ni conjecture, elle sera purement dialectique et vide. --- Remarquons, en passant, que ce procédé ne saurait être applicable aux définitions mathématiques. En effet, le mathématicien ne se flatte pas d'atteindre le réel, et ce n'est pas une réalité qu'il définit, mais une pure possibilité. Meta., E, 1, déb. et ALEX., ad. loc., 406, 7 Bon., 441, 16 Hayd. : .... j latpixi, tà altia tuv συνθέτων σωμάτων και τὰ στοιχεία τῆ αίσθήσει πεποίηκε δῆλα....., οὐ τῷ λόγψ..... ή δε αριθμητική ούτε τη αίσθήσει ούτε τῷ λόγψ δηλον ποιεί τί έστι μονάς, άλλ' ὑποτίθεται ότι μονάς έστιν οὐσία ἄθετος, καὶ ἡ γεωμετρία ότι τὸ σημεῖόν ἐστιν οὐσία θετή καὶ οῦ μέρος οὐθέν ...... καὶ τὰ λοιπά δε διά τούτων ούτως άποδειχνύουσι, τά χαθ' αύτά ύπάργοντα τω γένει..... περί δ είσιν • .... κτλ.

Le passage que nous venons d'interpréter paraît avoir été généralement mal compris par les commentateurs. THEMISTIUS, par exemple, croit qu'ARISTOTE a voulu dire qu'il était possible de remonter des propriétés dérivées (xa0' auté συμδεδηχότα) à l'essence et à la définition. Il a vu (9, 4), dans cette méthode, qui n'est qu'un procédé de vérification, le προσίμιον τοῦ τί ῆν είναι. SIMPLICICUS (14, 28) la considère aussi comme servant εἰς τὴν παντός δρισμοῦ εὕρεσιν, et consistant à remonter des συμδεδηχότα à l'essence, en suivant ainsi la marche inverse de celle de la démonstration. PHILOPON (41, 7) dit de même: .... λάδωμεν τὰ ἐx τῆς ἐναργείας xa0' αὐτὸ τῆ ψυχῆ πρώτως παραχολουθοῦντα, ῖν' ἐx τούτων δδοποιηθῶμεν xaì εἰς τὴν λῆψιν τοῦ ὁρισμοῦ αὐτῆς. Cf. So-PHON., 6, 23. WALLACE (p. 200; cf. ID., Introd., p. xxx) comprend

de la même facon. Il pense qu'ARISTOTE a voulu dire que, de la connaissance des συμδεδηχότα, on peut tirer celle de l'essence. Mais, encore une fois, il n'est pas ici question de l'induction ou de la sensation qui peuvent servir à découvrir les définitions. mais d'un moyen de vérifier ou de contrôler une définition déjà hypothétiquement constituée par quelque procédé que ce soit. La traduction que donne WALLACE de la phrase : a 22. ἐπειδὰν yżp...... 25. záλλιστα, se ressent de cette interprétation : When, in fact, we are able to present to the mind's eye all or most of the properties which appear to be connected with an object, we shall be in a position to speak as well as may be about the thing itself. Mais cette traduction s'éloigne considérablement du texte. D'abord, en effet, anodidóvai nepl tivos ne signifie pas : présenter quelque chose, mais rendre compte de quelque chose (y. Ind. Ar., 80 a, 61 sq.). En outre, la traduction de xarà riv pavraslav par to the mind's eye est inadmissible. oavraola signific modo speciem rei objectæ..... sive veram sive fallacem,.... modo eam actionem, qua rerum imagines animo informamus (Ind. Ar., 811 a, 33), et BONITZ (l. l., 58) donne avec raison pour équivalent à xarà tiv pavtasiav = xatà toŭto õ gaivetat huiv. - De plus, si l'on adopte cette interprétation, la liaison de cette phrase avec la suivante : πάσης γαρ αποδείξεως...  $x\tau\lambda$ . (a, 25) devient incomprehensible ou implique une pétition de principe manifeste. En effet, si l'on fait dire à ARISTOTE qu'il faut examiner tous les συμβεδηχότα pour en tirer la définition, comment expliquer qu'il ajoute immédiatement : car la définition est le principe de toute démonstration, et elle est dialectique et vide si l'on ne peut en tirer les supéebyxéra? Aussi WALLACE est-il obligé de modifier la ponctuation traditionnelle et de mettre un point après  $\pi 4\sigma \eta \varsigma$ γάρ ἀποδείξεως ἀργή τὸ τί ἐστιν. - BIEHL, qui n'adopte pas cette modification, et qui, probablement, admet l'interprétation généralement suivie, semble ne pas trouver de sens à yáp, et ne le conserver que contraint par l'accord unanime des manuscrits et des commentateurs (v. app. crit.).

**402** b, **22**; **25.** to ti estiv. — V. ad I, 1, 402 a, 13; II, 1, 412 b, 11.

403 a, 1. εἰκάσαι. — Ind. ar., 219 b, 15 : εἰκάζειν conjectura, divinando assegui.

408 a, 2. διαλεκτικώς... και κενώς. — TRENDELENBURG (pp. 169

sq.) et WALLACE (p. 200) rappellent les passages où ARISTOTE oppose la dialectique, d'une part, à la philosophie, d'autre part, à la sophistique. Par exemple, Meta.,  $\Gamma$ , 2, 1004 b, 17 : οί γάρ διαλεκτικοί και σοφισταί ταὐτὸν μὲν ὑποδύονται σγημα τῷ φιλοσόφψ (ή γάρ σοφιστική φαινομένη μόνον σοφία έστι, και οι διαλεκτικοι διαλέyovrai mepl andriwv). Dialectica a sophistica eo differt, quod sophistica solam speciem propositam habet, dialectica autem verum disputationibus ultro citroque habitis quasi experiendum. Eodem enim loco ([Meta., Γ, 2, 1004 b]) sic scribitur 25 : ἔστι δὲ ή διαλεκτική πειραστική περί ών ή φιλοσοφία γνωριστική, ή δέ σοφιστική φαινομένη ούσα δ' ού.... top. Ι. 1. 100 a 30. διαλεχτιχός δέ συλλογισμός δ έξ ένδόξων συλλογιζόμενος. ubi ea est dialectici ratio, ut διαλεκτικός συλλογισμός magis ad communem opinionem, ¿pistixò; ad solam speciem accedat (TREND., l. l.). Mais il est un caractère de la dialectique que TRENDELENBURG ne signale pas et que WALLACE mentionne sans y attacher assez d'importance, car c'est précisément celui auquel ARISTOTE nous paraît avoir pensé ici. C'est que les raisonnements du dialecticien sont logiques, c'est-à-dire tirés de principes trop généraux eu égard à l'objet de la démonstration. ARISTOTE appelle logiques les considérations qui, tout en étant vraies, ne sont pas absolument propres au sujet (Gen. an., II, 8, 747 b, 28 : λέγω δε λογικήν - sc. απόδειξιν - δια τουτο, ότι όσφ καθόλου μάλλον, πορρωτέρω των οίκείων έστιν άρχων. Αn. post., I, 24, 86 a, 22 et PHILOP., ad loc., Sch., 233 a, 46). C'est pourquoi il peut y avoir des syllogismes dialectiques (An. post., II, 8, 93 a; 15). ARISTOTE emploie lui-même quelquefois logique comme synonyme de dialectique. V. Ind. ar., 432 a, 49. - Si l'on ne peut tirer d'une définition la démonstration des propriétés que l'expérience constate dans le défini, c'est, le plus souvent, parce qu'elle est trop générale, qu'elle n'est pas assez riche en compréhension, trop vide. Eth. Eud., I, 8, 1217 b, 21 : λογιχώς χαί χενώς. SIMPL., 15, 17 : διαλεχτιχώς εἴρηνται καὶ κενῶς ἀντὶ τοῦ λογικῶς καὶ οὐ φυσικῶς.

403 a, 3. τὰ πάθη. — SIMPLICIUS (15, 27) donne de ce mot la même interprétation que précédemment (v. ad I, 1, 402 a, 9; 403 a, 10; III, 3, 427 b, 18). Mais il est clair qu'il faut plutôt l'entendre dans son sens le plus large. Cf. a, 6 : πάσχειν οὐδὲ ποιεῖν.

**403 a, 4.** καί τοῦ **έχοντος.** — TRENDELENBURG, p. 170 : τοῦ έχοντος sc. τὴν ψυχὴν i. e. τοῦ σώματος. Neque enim solum animus **403 a, 7.**  $\dot{o}p\gamma i\zeta corracted at ..... alor diversion a. L'<math>\dot{o}p\gamma i$ , est une  $\ddot{a}\lambda o$ yoc  $\check{o}pe\xi_{ic}$  (*Rhet.*, I, 10, 1369 a, 4). Or, tout désir ( $\check{o}pe\xi_{ic}$ ) a pour condition la sensation ou l'imagination et, par suite, un mouvement corporel (v. *ad* III, 10, 433 b, 28). De même, l'audace ( $\partial \acute{a}ppoc$ ) contraire de la crainte (*ibid.*, II, 5, 1383 a, 16) a, comme elle, pour condition, l'imagination (*ibid.*, 1382 a, 21). Enfin, ce qui est vrai de la colère, est vrai aussi de l'*appétit* ( $i\pi_i \partial o \mu(\alpha)$ ), car il est également une espèce du désir. V. Mot. *an.*, 6, 700 b, 22; 18; *ad* II, 3, 414 b, 1; 2; III, 9, 432 b, 5; 6.

 $\delta \lambda \omega \varsigma.$  — D'une manière générale. En effet, la sensation est la condition commune des états qui viennent d'être énumérés. V. la note précédente.

403 a, 8. φαντασία τις. — Imagination n'est pas l'équivalent exact de φαντασία φαίνεσθαι désigne, en effet, non seulement la réapparition de l'image dans la conscience, mais aussi l'aperception sensible immédiate de cette image et, par suite, φαντασία s'applique aussi bien à la présentation qu'à la représentation. V. Ind. Ar., 811 a, 35; ad I, 1, 402 b, 16—403 a, 2; III, 3,428 b, 27. — En tout cas, la φαντασία a pour antécédent nécessaire la sensation et l'on peut la définir : xivησις ὑπὸ τῆς αἰσθήσιως τῆς xaτ' ἐνέργειαν γιγνομένη (De an., III, 3, 429 a, 1). Il estclair, par conséquent, qu'elle n'est pas possible sans l'organisme corporel.

et 5' éort xat rouro.... 9. aveu oúparos elvat. — Ce n'est pas sans raison qu'ARISTOTE insiste sur la difficulté de la question qu'il soulève ici. Lui-même ne l'a traitée nulle part d'une façon complète et approfondie, et l'on en est réduit à essayer de dégager une théorie d'ensemble de passages isolés et fragmentaires, dans lesquels, d'ailleurs, sa pensée est presque toujours enveloppée de formules dubitatives. A con-

sidérer la conscience humaine, l'intellection n'est pas possible sans les images ; l'imagination en est la condition nécessaire. Mais l'intellection n'en est pas moins une opération distincte de la sensation et de l'imagination (v. ad III, 7, 431 a, 15). Toutefois, cela ne nous dit pas si elle est possible sans la sensibilité, et si l'intellect est séparable des fonctions communes à l'âme et au corps. — Avant d'avoir pensé, l'intellect n'est rien d'actuel, c'est une pure puissance (De an., III, 4, 429 b, 30). S'il possédait, en effet, quelque détermination, il n'aurait pas la pureté absolue que lui attribue avec raison ANAXAGORE, et il risquerait d'altérer les formes qu'il est chargé de recevoir (ibid., a, 18). Il ne devient quelque chose d'actuel que lorsqu'il s'est déjà exercé ; l'homme qui a déjà pensé peut, quand il le veut, se livrer à la pensée, comme le savant peut, à volonté, prendre la science qu'il possède pour objet actuel de sa contemplation (Phys., VIII, 3, 255 a, 33; De an., l. l., b, 5; ad II, 1, 412 a, 21; 26; 412 b, 25-413 a 3). Ce qui actualise l'intellect, c'est donc l'intelligible ; l'intellect est à l'intelligible ce que la sensibilité est au sensible (De an., III, 4, 429 a, 17). Mais, s'il en est ainsi, comme l'intelligible n'a pas une existence indépendante, qu'il n'existe qu'engagé dans la matière, réalisé dans les choses sensibles, il semble que l'intellect doive son actualité à la sensation et à l'imagination, que, par conséquent, il ne soit pas possible de considérer l'intellection comme une fonction séparable. Sans doute, de quelque façon qu'il faille résoudre cette question, l'intellect restera toujours un genre d'ame tout particulier (ψυχής γένος έτερον, De an., II, 2, 413 b, 26), car il n'a pas pour fonction, comme l'âme végétative ou l'ame sensitive, de produire une certaine sorte de mouvement (Part. an., I, 1, 641 a, 21-b, 10). Mais il y a plus : il faut distinguer, en effet, deux intellects. Celui dont nous avons parlé jusqu'ici, c'est celui qui devient l'intelligible, qui s'identifie avec lui plus encore que le sentant avec le senti, puisque l'intelligible, à la différence du sensible, est pure forme, sans matière (v. De an., I, 3, 407 a, 7; III, 5, 430 a, 19; 8, 431 b, 21; 4, 430 a, 3). Il y en a un autre; c'est celui qui ne devient pas l'intelligible, mais qui le fait. Une puissance, en effet, ne peut-être réalisée que par ce qui possède déjà la forme qu'elle doit recevoir. L'intellect en puissance ou l'intelligible en puissance ne peuvent donc être acfualisés que par un intellect et un intelligible en acte. C'est cet intellect actuel, et actif parce qu'il est actuel, qui nous fait apercevoir les essences ou

les formes. S'il ne les crée pas, du moins en rend-il possible l'aperception à l'intellect en puissance, de même que c'est grâce au diaphane en acte que les couleurs peuvent devenir actuelles pour la vision (De an., III, 5, 430 a, 10; 14 sqq.; 4, 430 a, 4; 7, 431 b, 16). L'intellect actuel est donc antérieur à l'intelligible, ou plutôt il est l'intelligible même. Il n'y a en lui rien de passif ni de potentiel. Séparée de tout ce qui est corporel, son activité ne peut laisser aucune trace dans la mémoire, et c'est à elle seule qu'appartient l'immortalité. Elle est même éternelle à la rigueur, puisque, étant acte par essence, il n'y a pas pour elle de passage de l'acte à la puissance, ni réciproquement, c'est-àdire ni destruction, ni génération (De an., I, 4, 408 b, 25; III, 4, 430 a, 5; 5, 430 a 15 sqq.). — Il résulterait de là, que seul l'intellect qui agit peut être séparé du corps et transcendant. Mais, sur ce point, les affirmations d'Aristore manquent de netteté et ne sont pas exemptes de contradictions. Tantôt il déclare que l'intellect en puissance est lui-même impassible, qu'il est sans mélange et sans organe (De an., III, 4, 429 a, 18; ad III, 5, 430 a, 17-18); tantôt qu'il est quelque chose de commun à l'intellect pur et au sujet animé (De an., I, 4, 408 b, 25; III, 5, 430 a, 15-24; 430 a, 5). D'autres fois, notamment quand il parle de l'intellect dont l'apparition n'est pas la conséquence de l'évolution de l'organisme, mais qui vient dans l'homme du dehors (θύραθεν, Gen. an., II, 3, 736 a, 24-b, 33), on ne sait pas si c'est de l'intellect en puissance ou de l'intellect actuel qu'il s'agit. Ces difficultés, d'ailleurs, ne sont pas les seules que soulève la théorie aristotélicienne de l'intellect. Pour ne parler que des principales, on peut se demander d'abord, au sujet des rapports de l'intellect et de l'intelligible, quel est celui des deux termes qui est antérieur à l'autre. Si c'est l'intelligible qui fait l'intellect, la doctrine d'ARISTOTE se rapproche étrangement de la théorie des Idées et des interprétations néo-platoniciennes de l'aristotélisme. Si, au contraire, c'est l'intellect qui crée l'intelligible, l'objet de la pensée devient une émanation de la pensée, et la connaissance ne consiste plus, malgré les assertions réitérées d'Aristore, à s'identifier avec l'objet. En outre, on ne voit pas clairement ce qu'est, en lui-même, l'intellect qui agit. Si, comme certains passages semblent l'impliquer (Eth. Nic., X, 7, 1177 b, 26), l'intellect qui agit est Dieu même, on ne conçoit pas comment les individus sensibles peuvent participer à l'existence suprasensible, ni même comment l'intellection pure peut s'allier,

en Dieu, à l'individualité (Meta., A. 7, 4073 a. 3), car la réalité individuelle n'est pas possible sans une matière (ibid., 8, 1074 a, 33). — ARISTOTE semble, d'ailleurs, s'être bien rendu compte des difficultés qu'il laissait à résoudre. Dans le De memoria (1, 450 a, 7) et dans le De anima (III, 7, 431 b, 17), il ne parvient pas à s'expliquer comment l'intellect peut penser des essences séparées sans être lui-même réellement séparé, et il n'ose cependant affirmer qu'il le soit en effet. Dans le De Generatione animalium (II, 3, 736 b, 5), il reconnatt que la question de l'origine de l'intellect éyes àmoplav millorny, et qu'il faut seulement s'efforcer de la résoudre zatà δύναμιν. Enfin, dans le De anima, (II, 2, 413 b, 24), il déclare que, sans doute, il est vraisemblable que l'intellect est une âme d'un genre à part, mais qu'en somme, on ne peut encore rien dire de clair sur l'intellect et la puissance théorétique : περί δὲ τοῦ νοῦ xαὶ τῆς θεωρητικής δυνάμεως ούδέν πω φανερόν.

ESSEN (D. erste Buch etc., p. 4) supprime ce passage qui, pense-t-il, serait en contradiction avec les idées d'ARISTOTE sur la nature de l'intellect. Mais, comme nous venons de le voir, la doctrine d'ARISTOTE sur ce point est loin d'une cohérence parfaite. En outre, il aurait été, sans doute, assez disposé à admettre que l'intellect, au moins en tant qu'il ne s'exerce pas ăveu partasíaç, n'est pas séparable.

**403 a, 10.** Exprav  $f_1$  radypåtew. — Malgré le rapprochement de ces deux termes, il ne semble pas qu'il faille les entendre dans le sens strict qu'ils peuvent recevoir de leur opposition. Si, en effet,  $\pi d\delta \eta \mu a$  signifiait ici, à proprement parler, une affection passive, ARISTOTE se trouverait résoudre implicitement la question qu'il pose, puisque l'action et la passion proprement dites supposent le contact et ne sont possibles qu'entre des corps (*Phys.*, VIII, 5, 258 a, 20; *Gen. et corr.*, I, 6, 322 b, 22 *et sæp.*). V. Ind. ar., 556 a, 48; 534 b, 32; ad III, 3, 427 b, 18.

403 a, 11. et de  $\mu\eta\theta\epsilon\nu$ ... 15.  $\tau\nu\delta\varsigma$  eor $\nu$ . — V. sur tout ce passage un article de BONITZ (Zur Erklärung einiger Stellen aus Aristoteles' Schrift über die Seele) dans l'Hermès (t. VII, 1873, pp. 416 sqq.), auquel les remarques suivantes sont partiellement empruntées. — SOPHONIAS (7, 24) paraphrase ainsi les mots  $\tau\tilde{\psi}$  εὐθεῖ  $\tilde{\eta}$  εὐθεἰ τόδε τὸ εὐθυ τὸ (leg.  $\tau\tilde{\psi}$ δε  $\tau\tilde{\psi}$  εὐθεῖ  $\tau\tilde{\psi}$ ) ἐν χαλαφ  $\tilde{\eta}$  ἐν λίθψ  $\tilde{\eta}$  εὐθεὐ πολλὰ συμδαίνει... xτλ. De même SIMPLI-CIUS (18, 14) et PHILOPON (49, 18) entendent par  $\tau\tilde{\psi}$  εὐθεῖ un

objet concret rectiligne et par 5 colo le concept abstrait du rectiligne. Torstrik (p. 114) paratt adopter cette interprétation. Mais elle n'est guère admissible. En effet, il est invraisemblable que côdo, dans le datif to côdet ait un sens tout différent de celui qu'il a dans h 6060. D'ailleurs, si ARISTOTE avait voulu désigner par τῷ εὐθεῖ un objet concret rectiligne, il aurait dit, comme il le fait toujours en pareil cas, soit τῷ εὐθεῖ ξύλψ, soit τῷ εὐθεῖ σώματι, soit enfin τῷδε τῷ εὐθεῖ. Il est donc plus probable que colei, comme à colo, désigne le rectiligne abstrait. Du reste, à l'entendre ainsi, le sens du passage est très clair : ARISTOTE compare l'âme à la ligne mathématique abstraite; l'âme réalisée dans l'organisme, - l'animal, - à la ligne droite réalisée dans tel corps dont elle constitue une arête; enfin, les activités psychiques au contact de la ligne droite avec la sphère. Et voici son raisonnement : si l'âme n'a aucune fonction qui lui soit propre, qu'elle ne puisse exercer indépendamment de son union avec l'organisme, (de même que la ligne ne peut toucher en un point le globe d'airain que si elle est réalisée dans un corps), l'âme ne sera pas séparable, (pas plus que la ligne n'est séparable). - V. ad I, 1, 403 b, 15; 4, 408 a, 6-7; III, 6, 430 b, 18. --- C'est ce qu'a compris Themistius, 11, 24 : πῶς οὖν λέγομεν τὴν ψυγὴν φιλεϊν xxì μισεῖν xxì ὀργίζεσθαι; πῶς δὲ λέγομεν την εύθεταν απτεσθαι της σφαίρας κατά στιγμήν; ού γαρ ότι ή εύθεῖα xaθ' αὐτήν (ἑαυτήν Spgl.) · οὐδὲν γάρ ἐστιν, ἀλλ' ὅτι ὁ xaνών ὁ εύθύς... χτλ.

## 403 a, 13. oupbairer. - V. ad I, 1, 402 a, 8.

403 a, 14. οδτω χωρισθέν... xτλ. — Telle est la leçon adoptée par BONITZ (l. l.) et par BIEHL; c'est celle de E. Tous les autres manuscrits donnent τούτου χωρισθέν qu'ont lu aussi PHILOPON (49, 17; 50, 1) et SIMPLICIUS (18, 13) : οὐ μέντοι ἄψεται τούτου χωρισθέν τὸ εὐθό. τούτου μέν τοῦ ὑποχειμένου λέγει. Mais, si l'on suit cette leçon, l'interprétation devient difficile. On ne peut guère admettre, avec TRENDELENBURG (p. 171) et TORSTRIK (p. 114), que τούτου désigne la matière sensible du rectiligne (τοῦτο enim rem sensilem quasi digito monstrat, TORST. l. l.), et qu'il faille rattacher τούτου à χωρισθέν : interpreteris χωρισθέν τοῦ ὑποχειμένου. Aristoteles enim pronomina ad categorias indicandas adhibuit; nec τοῦτο ab ejusmodi usu alienum videri potuit; materiam enim quasi digito demonstrat (TREND., l. l.). En effet, comme le remarque BONITZ, pour désigner un objet concret ARISTOTE n'emploie pas obto; mais plutôt öde, et encore le fait-il généralement suivre d'un complément, comme öde ó άνθρωπος ου τόδε τι. Au contraire, la leçon ούτω s'explique très facilement; il faut comprendre comme s'il y avait : où μέντοι γ' άψεται κατά στιγμήν... κτλ. - Voici donc comment, d'après BONITZ, l'on doit traduire l'ensemble du passage : Si, au contraire, aucun de ces attributs n'appartient à l'âme seule et en soi, il en résultera que l'âme ne pourra pas avoir une existence séparée, mais qu'au contraire, elle sera dans la même situation que le rectiligne. Car le rectiligne en tant que tel, possède beaucoup de propriétés, par exemple d'être tangent à la sphère d'airain en un point. Mais il ne s'ensuit pas que le rectiligne considéré en lui-même et séparé, puisse être en contact de cette manière. En effet, il n'a pas d'existence en soi, puisqu'il est toujours uni à un corps. Or, il en semble qu'il en soit de même pour les états de l'âme etc.

On pourrait objecter à l'argument d'ARISTOTE que, du principe posé : — si l'âme possède quelque activité qu'elle puisse exercer seule et sans le concours du corps, elle pourra être séparée, — il ne résulte pas que l'hypothèse contraire entraîne la conclusion contraire. Mais THEMISTIUS (10, 19 sqq.) remarque avec raison qu'ARISTOTE invoque implicitement un principe qui la justifie : c'est qu'il n'y a, dans la réalité, aucun être qui n'ait pas un acte ou une fonction propres : μηδὲν ἡ φύσις παρήγαγεν ἀργὸν παντελῶς (10, 17; 11, 23).

403 a, 16. πάντα είναι μετὰ σώματος. — Int. : πάντα ἔοικεν είναι κοινὰ μετὰ τοῦ σώματος (ΤΗΕΜ., 12, 2). Cf. De sensu, 1, 436 a, 6 : φαίνεται δὲ τὰ μέγιστα, καὶ τὰ κοινὰ καὶ τὰ ἴδια τῶν ζώων, κοινὰ τῆς ψυχῆς ὄντα καὶ τοῦ σώματος, οἶον αἴσθησις καὶ μνήμη καὶ θυμὸς καὶ ἐπιθυμία καὶ δλως ὅρεξις, καὶ πρὸς τούτοις ἡδονή τε καὶ λύπη.

I, 18, 724 a, 1). Enfin, en ce qui concerne l'amour et la haine, on ne peut pas déterminer leurs conditions d'une manière générale, car ces mots s'appliquent à des choses qui n'ont de commun que le nom ( $\tau \delta \ \varphi \iota \lambda \epsilon \bar{\iota} \nu \ \delta \mu \dot{\omega} \nu \upsilon \mu \sigma \nu$ , I, 15, 106 b, 3); mais, au moins dans certains cas, ils ont lieu xarà  $\tau \eta \nu \ \sigma \omega \mu a \tau \iota n \eta \nu$ èvépyeuav. D'ailleurs, au nombre des causes de l'amour ou de la haine, figurent l' $\delta \rho \gamma \eta$ , la sensation et autres états qui ne peuvent être réalisés indépendamment du corps. V. Rhet., II, 4 præs. in f.

403 a, 18. άμα γάρ τούτοις πάσχει τι τὸ σῶμα. -- TORSTRIK (p. 115) propose de supprimer ces mots qu'il regarde comme une glose marginale : absurdum est quod interponitur aµa τούτοις πάσχει τὸ σῶμα: quasi id quidquam faciat ad eam quæstionem quæ agitur. Ut enim quam maxime corpus patiatur simul cum anima : cur non per animam patietur corpus ? id quod et verum est et quotidie usu videmus venire. At ex hac quidem re nemo sanus colliget animam non posse pati sine corpore. — SIMPLICIUS (18, 20 sqq.; 27 sqq.) prend πάσχει dans son sens étroit et s'attache à montrer comment le courage, la douceur etc. sont des états produits dans le corps par l'action de l'Ame qui le façonne comme un instrument à son usage : μάλιστα δέ παραδίδοται τὰ κατὰ τὴν ὡς ὅργανον αὐτὸ (sc. τὸ σῶμα) εἰδοποιοῦσαν ζωήν, θυμός πραότης και τὰ σύστοιχα τούτοις... (28). Mais, sans soulever la question, - qu'il faudrait peut-être résoudre par la négative, — de savoir si, pour Aristore, il peut y avoir dans les choses de la nature des passions proprement dites; si pour lui, comme pour LEIBNIZ, l'agent n'est pas uniquement ce qui peut servir à rendre compte a priori de ce qui se passe dans le patient, il faut remarquer que le sens de mérger est susceptible de la même extension que celui de πάθος (Ind. Ar., 572 a, 37; ad I, 1, 403 a, 10; III, 3, 427 b, 18). Aristote veut donc dire, simplement, que certains états corporels sont les antécédents ou les concomitants indispensables des états de l'âme, et non que, dans les exemples qu'il énumère, le corps soit passif par rapport à l'âme. Il serait même plus disposé à admettre, en donnant à pâtir un sens tout particulier, que, dans ces cas, c'est l'âme qui pâtit.

**403 a, 19.** σημείον δέ. — Leçon de E suivie par TORSTRIK (cf. p. 116) et BIEHL. Si ARISTOTE a réellement employé cette expression, il doit l'avoir fait dans l'intention de mieux mar-Tome II. 3

quer le caractère hypothétique de la conclusion présentée ici. Il y a, en effet, deux sortes de signes : Rhet., II, 2, 1357 b, 1 : τῶν δὲ σημείων τὸ μὲν οὕτως ἔχει ὡς τῶν Χαθ'ἕΧαστόν τι πρὸς τὸ Χαθόλου, τὸ δὲ ὡς τῶν Χαθόλου τι πρὸς τὸ Χατὰ μέρος. τούτων δὲ τὸ μὲν ἀναγκαῖον τεχμήριον, τὸ δὲ μή ἀναγχαῖον..... Si, par exemple, l'on conclut de la présence de la fièvre à celle de la maladie, on se fonde sur un indice nécessaire et le raisonnement peut prendre la forme syllogistique. Si, au contraire, on conclut d'une coexistence particulière à une loi générale, on se fonde sur un signe qui peut n'être pas nécessaire, et le raisonnement ne constitue pas un syllogisme. C'est ce qui aurait lieu, par exemple, si, pour prouver que tous les sages sont justes, on se fondait sur ce fait que Socrate a été sage et juste (cf. An. pr., II, 27, 70 a, 3). De même, ici, l'énumération des cas particuliers ne peut prouver à la rigueur qu'il n'y a pas d'état de l'âme possible sans le concours du corps. - Au lieu de σημεῖον δὲ, BEKKER, d'après la plupart des manuscrits, donne μηνύει δέ. Il faut peut-être adopter cette leçon qui conserve à la conclusion son caractère conjectural et que suivait déjà THEMISTIUS (12, 12).

403 a, 20. παροξόνεσθαι ή φοδείσθαι, etc. — Le sujet sousentendu de tous ces verbes paraît être το ζ $\tilde{\phi}$ ον. V. THEM., 12, 14 sqq.

403 a, 22. δργφ το σώμα. — Probl., VII, 2, 886 a, 32 : έλν δργῶν τύχη το σῶμα χαὶ οὕτω διαχείμενον ὥστε το ὑγρον ἀναθερμαίνεσθαι. Ind. Ar., 521 a, 1 :  $\delta$ ργᾶν. 1. impetu concitari ad coitum;..... 2. omnino vehementi cupiditate concitari.

403 a, 25. λόγοι ένυλοι. — Rationes materiæ ipsi innatæ (TREND., p. 171). λόγος signifie ici, à la fois, l'essence ou la forme et la définition qui l'exprime (Ind. Ar., 434 b, 13 sqq.; 44 sqq.). Les états psychiques dont il vient d'être question ne peuvent pas se séparer de la matière dans laquelle ils se réalisent et leur définition, pour être complète, doit indiquer cette matière, de même qu'on ne peut définir le camus indépendamment du nez. THEM., 13, 7 : λόγοι ἕνυλοί εἰσι, τουτέστιν ἐν ὕλη τὸ εἶναι ἔχοντες. De même PHLOP., 54, 15; SOPHON., 8, 24; Meta., K, 7, 1064 a, 23 :.... ὁ μὲν τοῦ σιμοῦ λόγος μετὰ τῆς ὕλης λέγεται τῆς τοῦ πράγματος..... ἡ γὰρ σιμότης ἐν ῥινὶ γίγνεται, διὸ xaì ὁ λόγος αὐτῆς μετὰ ταύτης θεωρεῖται. — Pourvu que l'on tienne compte de la différence fondamentale des doctrines, il n'est pas illégitime de rapprocher, comme le fait TRENDELENBURG (l. l.), les  $\lambda \delta \gamma \circ \iota$  ένυλοι des  $\lambda \delta \gamma \circ \iota$  σπερματιχο? des Stoïciens. — BONITZ (Ind. Ar., 257 a, 36) ne mentionne pas d'autre exemple de l'emploi de ένυλος.

403 a, 27.  $\eta$  δυνάμεως. — On peut, en effet, désigner l'organe par la fonction ou la faculté (δύναμις) dont il est le siège. On pourra dire, par exemple, pour désigner le cœur : le siège des facultés nutritive et appétitive (*Vit. et mort.*, 3, 469 a, 5; 4, 469 b, 5). SIMPL., 2017 : τὸ δὲ τζ δυναμέως πρόσκειται διὰ τὸ ἐνίστε τοὺς ὅρους τὴν χίνησιν τῆς τοιᾶσδε πρώτως λέγειν ζωῆς τῆς τὸ ὅργανον χαρακτηριζούσης.

403 a, 28. ή πάσης ή της τοιαύτης. — L'opinion d'Aristote lui-même est que l'étude de l'âme ne saurait tomber tout entière dans le domaine de la physique. Le passage où il s'exprime le plus nettement à ce sujet, se trouve dans le De partibus animalium, I, 1, 641 a, 17 sqq. Après avoir rappelé que c'est la forme qui fait qu'une chose est ce qu'elle est, que l'âme est la forme de l'être animé et que l'animal ou l'organe qui en sont privés, n'ont plus de commun que le nom avec ce qu'ils sont quand l'âme les anime, il continue ainsi : « par consé-« quent, si c'est l'âme ou une partie de celle-ci [qui constitue « l'animal], ou si elle est la condition sans laquelle il ne peut « être,... (24) c'est au physicien gu'appartiendront la science « et les discours relatifs à l'âme, sinon à l'âme tout entière, du « moins à cette partie de l'âme qui fait que l'animal est tel (xai « εἰ μὴ πάσης, κατ' αὐτὸ τοῦτο καθ' ὃ τοιοῦτο τὸ ζῷον); et il devra « rechercher ce qu'est l'âme, ou, du moins, cette partie de « l'âme, et les propriétés dérivées (συμδεδηχότων) résultant de ce « que son essence est telle. Le physicien sera d'autant plus « dans l'obligation de le faire que la nature est double; que « l'une est matière et l'autre forme substantielle, et que c'est « cette dernière qui constitue la cause motrice et la fin. Or, ce « qui joue ce rôle dans l'animal, c'est soit son âme tout entière, « soit une partie de celle-ci (ήτοι πασα ή ψυχή ή μέρος τι αύτης). « De sorte que celui qui étudie la nature, doit donner, dans ses « discours, une place plus grande à l'âme qu'à la matière, pré-« cisément dans la mesure où il est plus vrai que la matière « soit une nature en vertu de la forme que le contraire. [En « effet, la matière n'est ce qu'elle est que par la forme, elle « n'est que la forme en puissance, ] car le bois est aussi bien

« un lit qu'un trépied, parce qu'il est ces choses en puissance. » (cf. Meta., Z, 11, 1037 a, 16 : ού γάρ μόνον περί της ύλης δεί γνωρίζειν τόν φυσιχόν, άλλά χαι της χατά τόν λόγον, χαι μαλλον. Phys., II, 2, 194 a, 12; 9, 200 a, 32). — « Mais, si l'on consi-« dère ce que nous venons de dire, on pourrait se demander « si c'est de toute âme ou, seulement, d'une certaine âme que « le physicien doit s'occuper. Si l'on prétend que c'est de toute « âme, il ne reste plus à la philosophie aucune place indépen-« damment de la physique. En effet, les intelligibles sont « l'objet de l'intellect, de sorte que la science physique aura « tout |, c'est-à-dire le sensible et l'intelligible, 7 pour objet; « car c'est de la même science que doivent relever l'intellect « et l'intelligible, puisqu'ils sont corrélatifs et que deux corré-« latifs rentrent toujours dans une même science, comme, par « exemple, la sensation et le sensible. -- Mais ne faut-il pas « admettre que toute âme n'est pas principe de mouvement, « ni toutes les parties de l'âme, mais que le principe de l'ac-« croissement c'est ce qui se trouve même dans les végétaux, « le principe de l'altération, la partie sensitive, et celui de la « locomotion une autre partie, mais non l'intellect. En effet, « la locomotion appartient même à d'autres animaux que « l'homme, tandis que la pensée n'appartient à aucun autre. Il « est donc évident que ce n'est pas de l'âme tout entière | que « le physicien doit s'occuper]. Car l'âme n'est pas tout entière « nature, Lc'est-à-dire principe de mouvement, ] mais seulement « une ou plusieurs de ses parties. » Meta., E, 1, 1026 a, 4 : δηλον πῶς δεῖ ἐν τοῖς φυσιχοῖς τὸ τΙ ἐστι ζητεῖν χαὶ δρίζεσθαι, χαὶ διότι χαὶ περὶ ψυγής ένίας θεωρήσαι του φυσιχού, όση μή άνευ της ύλης έστίν.

403 a, 29. φυσικός τε καὶ διαλεκτικός. — ARISTOTE va dire un peu plus loin (b, 7 sqq.) que le véritable physicien n'est pas celui qui définit les choses uniquement par leur matière, mais celui qui réunit la forme et la matière dans sa définition. Par suite, le physicien dont il est question ici, qui n'indiquerait que la cause matérielle de la colère, s'écarterait autant de la vérité que le dialecticien : οὐκ ἀν τούτων ἐκάτερος εἴη τέλειος οὐδὲ φυσικὸς κυρίως (SOPHON., 8, 38). Quant au dialecticien (v. ad I, 1, 403 a, 2), négligeant la matière de la chose, il n'atteindrait qu'une définition formelle et vide. SIMPL., 21, 16 : ὁ δὲ μὴ ὡς ἀχώριστον τὴν ἀχώριστον θεωρῶν ζωὴν ἐπιπολαιότερον αὐτῆς καὶ οὐκ ἐκ βάθους ἀντιλαμβάνεσθαι ἔοιχεν, καὶ διὰ τοῦτο λογικῶς τε καὶ διαλεκτικῶς.

**403 a, 31. ή τι τοιούτον.** — V. Rhet., II, 2, 1378 a, 31 : έστω δη όργη όρεξις μετά λύπης τιμωρίας φαινομένης δια φαινομένην όλιγωρίαν των είς αύτον η των αύτοῦ. De même Top., IV, 6, 127 b, 30; VI, 13, 151 a, 15; VIII, 1, 156 a, 32.

ζέσιν. — De respir., 20, 479 b, 31 : ή γὰρ ζέσις γίνεται πνευματουμένου τοῦ ὑγροῦ ὑπὸ τοῦ θερμοῦ. Probl., II, 26, 869 a, 5 : καὶ γὰρ ὁ θυμὸς ζέσις τοῦ θερμοῦ ἐστὶ τοῦ περὶ τὴν καρδίαν. — STEIN-HART (Symb. crit., p. 3) supprime α<sup>τ</sup>ιματος καί, ou même α<sup>τ</sup>ιματος ἤ, parce que, dit-il : hic certe neque copulationi neque disjunctioni locus erat. Mais ή ou καὶ doivent, sans doute, être pris ici dans le sens correctif (v. ad III, 4, 429 b, 24).

403 b, 3. εν ύλη τοιαδί. - V. ad I, 1, 403 a, 25.

οίκίας ό μέν λόγος τοιούτος. — Cf. Meta., H, 3, 1043 a, 29. — THEM., 13, 20 : ώσπερ οίκίας ό μέν τὸ είδος... ἀποδίδωσιν.... άλλος δὲ τὴν ὕλην..... ἕτερος δὲ ἄμφω συλλαδών,.... κτλ.

403 b, 6. ἐν τούτοις τὸ εἶδος ἕνεκα τωνδί. — SIMPL., 22, 7 : ἐν ξύλοις δηλαδή καὶ λίθοις καὶ πλίνθοις τὸ εἴδος, τουτέστι τὸ σκέπασμα, προσθεὶς καὶ τὸ τέλος.... κτλ. Il faut donc supprimer, avec BIEIIL, la virgule que BEKKER met eutre εἴδος et ἕνεκα.

403 b, 8. ό έξ άμφοΐν. — SIMPL., 22, 9 : διακρίνας δή τοὺς ὄρους ζητεῖ λοιπόν, τίς ἐκ τούτων ὁ φυσικός, καὶ ἐγκρίνει είναι τὸν ἐξ ἀμφοῖν. Meta., H, 2, 1043 a, 14 : διὸ τῶν ὁριζομένων οἱ μὲν λέγοντες τί ἐστιν olxía, ὅτι λίθοι πλίνθοι ξύλα, τὴν δυνάμει οἰxίαν λέγουσιν, ὅλη γὰρ ταῦτα · ol δὲ ἀγγεῖον σκεπαστικὸν σωμάτων καὶ χρημάτων, ἤ τι καὶ ἄλλο τοιοῦτον προσθέντες, τὴν ἐνεργείῃ λέγουσιν · ol δ' ἄμφω ταῦτα συντιθέντες, τὴν τρίτην καὶ τὴν ἐκ τούτων οὐσίαν. — Il faut remarquer, toutefois, que celui qui définit la chose uniquement par la forme, est plus près de la vérité que celui qui ne la définit que par la matière. Car, comme il est nécessaire que telle matière serve de substrat à telle forme (v. ci-dessus b, 2 et *De an.*, I, 3, 407 b, 25), on peut, en partant de la forme, y retrouver la matière. La définition matérielle peut se démontrer en partant de la définition formelle. *An. post.*, I, 8, 93 a, 12 : ὥστε τὸ μὲν δείξει, τὸ δ' οὐ δείξει τῶν τί ϯν εἶναι τῷ αὐτῷ πράγματι. PHILOP., ad h. loc., Sch., 244 b, 47; V. ad II, 2, 413 a, 13—16; 1, 412 b, 6—9; III, 6, 430 b, 6—20.

403 b. 9. έχείνων δε δη..... 16. φιλόσοφος. - Plusieurs interprétations de ce passage sont possibles. Seul le sens de la question : excluse de di tic exátepoc; n'est pas douteux. Après avoir constaté que le véritable physicien ne sépare pas la forme de la matière, ARISTOTE se demande quels sont ceux, s'il y en a, qui ne considèrent que la forme isolée de la matière ou que la matière isolée de la forme (SIMPL., 22, 11 : ἐχείνων δὲ δή τίς έχάτερος; ő τε περί την ύλην και ό περί μόνον τον λόγον. De même Рицор., 60, 27). Mais sa réponse est loin d'être claire et a reçu les interprétations les plus diverses : - I. D'après Philopon, dont WALLACE (p. 201 sq.) adopte presque complètement l'explication, ARISTOTE, ayant déjà répondu à une partie de la question, en disant que c'est le dialecticien qui considère la forme indépendamment de sa matière, ajouterait que la matière, prise en elle-même, ne peut donner lieu à aucun savoir (περί δὲ τοῦ ἐχ τῆς ύλης μόνης λέγει ότι ούχ ἔστιν οὐδεμία τέγνη περί ύλην μόνην χαταγινομένη); que personne ne s'occupe τῆς ἀπλῶς ὕλης (Philop., 60, 30; 61, 2). Mais TRENDELENBURG (p. 174) objecte avec raison qu'il ne ne peut être question de la matière en soi; que τὰ πάθη τῆς ύλης τὰ μή χωριστά désigne les qualités de la matière, inséparables de celles-ci, qui font l'objet de la physique. - II. D'après SIMPLICIUS, SUIVI par TRENDELENBURG (l. l.), ARISTOTE SOUS-entendrait, au contraire, la partie de sa réponse relative à ceux qui ne considèrent que la matière, parce que ce point de vue est manifestement intenable (δοχει δέ μοι τον μέν περί την ύλην αφιέναι, ένδειχνύμενος μηδένα ποτε έχ μόνης όρίζεσθαι της ύλης. SIMPL., à la suite du texte cité). Il dirait seulement que celui auquel revient

l'étude des formes de la matière, en tant qu'elles ne sont pas séparables, est le physicien seul (ID., 22, 21 : περ? πάντων μέν αύτῶν,.... οὐ γωριστῶν ὄντων χαὶ ὡς μὴ γωριστῶν, μόνος ἔσται ὁ φυσιxóc). Il faudrait donc expliquer comme s'il y avait : + oux eore τις ό περί τὰ πάθη της ύλης τὰ μὴ γωριστά, ή τε μὴ γωριστά, ἄλλος . άλλ' δ φυσιχός.... (TREND., l. l.). Mais, sans parler des difficultés grammaticales que soulève cette interprétation, on ne voit pas comment, si on l'adopte, la réponse d'ARISTOTE satisferait à la question. Car, en disant que le physicien seul doit étudier les formes réalisées dans la matière, il n'indiquerait nullement quels sont ceux, s'il peut y en avoir, qui s'occupent de ces formes considérées séparément et en elles-mêmes. — III. Nous croyons, par conséquent, qu'il faut expliquer comme le propose Torstrik (p. 116) : ή ούκ έστι τις ό περί τὰ πάθη τῆς ὕλης άχώριστα όντα μηδ' ή χωριστά την επίσκεψιν ποιούμενος. Dès lors, en admettant qu'Aristote se place ici au point de vue de la science véritable et ne pense plus, par suite, au dialecticien, sa réponse se ramène aux points suivants : 1º (sous-entendu) : Il ne saurait être question de celui qui ne considérerait dans les choses que leur matière, car la matière est un pur relatif et n'est rien en soi : τῶν πρός τι ή ὕλη · ἄλλψ γὰρ εἴδει ἄλλη ὕλη (Phys., II, 2, 194 b, 9; V. ad I, 3, 407 b, 17-26). 2º Quant à la forme, plusieurs cas sont possibles : a) En ce qui concerne les formes non séparables de la matière, c'est-à-dire indissolublement liées à telle matière, il n'y a personne qui puisse, non plus, les étudier comme séparées, mais elles font l'objet de la physique qui les étudie en tant que réalisées dans cette matière. b) Il y a, cependant, certaines formes qui, bien que n'étant pas séparées de toute matière, peuvent être, néanmoins, isolées par abstraction de n'importe quelle matière particulière ; l'étude en révient au mathématicien. c) Enfin les formes, s'il y en a, actuellement séparées de toute matière, constituent le domaine des recherches du métaphysicien. - Les mots 12. osa de un h τοιαῦτα..... 14. laτρός doivent être considérés comme une parenthèse. --- Il faut rapprocher de ce passage toute la fin du premier chapitre du livre E de la Métaphysique. En voici les morceaux les plus caractéristiques : 1025 b, 34 : εἰ δη πάντα τὰ φυσικά δμοίως τῷ σιμῷ λέγονται, οἶον βίς, δφθαλμός,.... ὅλως ζῷον, φύλλον..... όλως φυτόν (ούθενός γάρ άνευ χινήσεως ό λόγος αὐτῶν, άλλ' άεὶ ἔγει ὕλην), δῆλον πῶς δεῖ ἐν τοῖς φυσικοῖς τὸ τΙ ἐστι ζητεῖν καὶ ὀρίζεσθαι, καί διότι καί περί ψυγής ένίας θεωρήσαι τοῦ φυσικοῦ, ὅση μὴ ἀνευ τῆς ὕλης ἐστίν . ὅτι μὲν οῦν ἡ φυσικὴ θεωρητική τίς ἐστι, φανερὸν ἐκ τούτων. άλλ' έστι καὶ ἡ μαθηματικὴ θεωρητική...... ὅτ: μέντοι ἕνια μαθήματα ἡ ἀκίνητα καὶ ἡ χωριστὰ θεωρεῖ, ὅῆλον. εἰ δέ τἰ ἐστιν ἀἰδιον καὶ ἀκίνητον καὶ χωριστόν, φανερὸν ὅτι θεωρητικῆς τὸ γνῶναι. οὐ μέντοι φυσικῆς γε...... οὐδὲ μαθηματικῆς, ἀλλὰ προτέρας ἀμφοῖν..... (1026 a, 18) ὥστε τρεῖς ἂν εἶεν φιλοσοφίαι θεωρητικαί, μαθηματική, φυσική, θεολογική.

408 b, 12. δσα δέ μή ή τοιαύτα, άλλος. - SIMPL., 22, 31 : τουτέστι μή ή άχώριστα, άλλ' ώς χωριστά, άλλος. Il est clair que cette interprétation est en contradiction avec celle que nous avons admise pour l'ensemble du passage. En outre, il est inexact que l'artisan, dont le but est de produire telle forme dans telle matière, puisse négliger complètement celle-ci et considérer la forme comme séparable ; l'art du charpentier ne peut pas descendre dans des flûtes (v. ad I, 3, 407 b, 17-26). SIMPLICIUS est obligé de le reconnaître (23, 2) et, par suite, de supprimer toute liaison entre ce membre de phrase et le suivant. Nous crovons, par consequent, que  $\delta \sigma \alpha \mu \eta$  h roizõra (=  $\mu \eta$ ή τοῦ τοιουδὶ σώματος ἔργα xaì πάθη) désigne les attributs qui n'appartiennent pas au corps ou à la matière en tant qu'ils sont tel corps ou telle matière spécifiquement qualifiés, c'est-à-dire, d'une part, les attributs accidentels réalisés par l'art, d'autre part, les propriétés mathématiques. V. les notes suivantes.

403 b, 13. περί τινών μέν τεχνίτης. — SOPHON., 9, 3 : περί δε τῶν τινῶν καὶ μερικῶν τεχνίτης, ἂν τύχη, τέκτων ή ἰατρός. De même TORSTRIK (p. 116) et WALLACE (p. 202). D'après cette interprétation, τινῶν désignerait les individus, et ARISTOTE voudrait dire que l'art diffère de la science en ce qu'il a trait aux qualités particulières qu'il s'agit de réaliser dans les choses individuelles, tandis que la science a pour objet le général. Mais ARISTOTE n'emploie jamais ríc absolument et sans lui adjoindre un nom ou le pronom öbe, pour désigner les individus. Ce passage ne veut donc pas dire que l'art a pour objet l'individuel, mais qu'il a pour domaine certaines qualités spéciales, à savoir celles qui n'appartiennent pas aux choses en tant que telles, qui sont pour elles des accidents, comme la santé ou la maladie. L'art, en effet, diffère de la science notamment en ce qu'il a pour objet le contingent. V. Eth. Nic., VI, 4, 1140 a, 10; ad II, 4, 415 b, 1; III, 10, 433 a, 14-21; 29-30. SIMPL., 23, 1 : ώς περί άχωρίστων μέν χαὶ ὁ τεχνίτης θεωρῶν, οὐ περὶ πάντων δέ, ἀλλὰ περὶ συμδεδηχότων μόνων · συμδεδηχός γαρ χαι ή ύγιεία χαι τὸ εὕξεστον τοῦ ξύλου.

403 b. 15. έξ άφαιρέσεως ο μαθηματικός. - Sur les rapports des mathématiques avec la physique, v. Meta., M, 3, 1077 b, 22 : « De même que l'on peut dire beaucoup de choses au sujet « des objets considérés seulement en tant que mus, et indé-« pendamment de l'essence propre à chacun d'eux et des pro-« priétés qui peuvent en résulter, et de même qu'il n'est pas « nécessaire pour cela qu'il y ait quelque mobile séparé des « choses sensibles, ou que, dans les choses sensibles, le mou-« vement soit une nature spéciale séparée du reste, de même « les objets mus pourront donner lieu à des discours et à des « sciences | qui les considéreront], non pas en tant que mus, « mais seulement en tant que corps, les corps à leur tour « | seront considérés par d'autres sciences, non en tant que tels. « mais] seulement en tant que surfaces, ou longueurs, ou même « en tant que divisibles et indivisibles avant une position, ou, « Ce ne seront pas les choses sensibles qui feront l'objet des « sciences mathématiques, mais ce ne seront pas, non plus, des « choses séparées du sensible. | Nous voyons,] en effet, | que] « les choses possèdent beaucoup de propriétés en tant qu'elles « sont pourvues de tel ou tel attribut de ce genre [, c'est-à-dire « non séparable], puisque, par exemple, l'animal a des pro-« priétés spéciales en tant que mâle ou que femelle, sans que, « cependant, il y ait un mâle ou un femelle séparés de l'ani-« mal, de sorte | qu'il en est de même si on les considère] « seulement en tant que longueur ou que surface. Et les « sciences sont d'autant plus exactes qu'elles portent sur des « attributs ayant plus d'antériorité logique et plus de simpli-« cité. » Ibid., K, 3, 1061 a, 28 : καθάπερ δ' ό μαθηματικός περί τὰ έξ άφαιρέσεως την θεωρίαν ποιείται (περιελών γάρ πάντα τὰ αἰσθητὰ θεωρεί, οΐον βάρος και κουφότητα και σκληρότητα και τούναντίον, έτι δε και θερμότητα καὶ ψυγρότητα καὶ τὰς ἄλλας αἰσθητὰς ἐναντιώσεις, μόνον δὲ καταλείπει τὸ ποσὸν xaì συνεχές..... De cælo, III, 1, 299 a, 16 : τὰ μὲν έξ άφαιρέσεως λέγεσθαι τὰ μαθηματικά, τὰ δὲ φυσικὰ ἐκ προσθέσεως. BONITZ, ad Meta., A, 2, 982 a, 27 : Simplicissimæ autem notiones eædem maxime sunt universales et summæ et sua natura primæ; reliquæ enim, quæ iis subjiciantur et in earum ambitum cadant, additis notis quibusdam, έχπροσθέσεως a 27, exsistunt. Cf. M 3. 1078 α 9 : καί όσφ δή άν περί προτέρων τῷ λόγψ καί άπλουστέρων, τοσούτω μαλλον έγει τάχριδές τοῦτο δὲ τὸ ἀπλοῦν ἐστίν. Significari autem per πρόσθεσιν eam no-

tionis alicujus determinationem, quæ fit additis notis, oppositam abstractioni, vň doaiptori, quæ demtis notis conficitur, et collatis aliis locis apparet, Z 4, 1029 b 30. 5. 1031 a 2. 4.... (cf. Trendelenburg Kategorienlehre. p. 83. n. 2, Waitz ad An. post. I 18.81 b 3) et illustratur hoc ipso loco per exemplum arithmeticæ et geometricæ doctrinæ. Nimirum ad notionem magnitudinis, in qua exquirenda versatur arithmetica, in geometria accedit extensionis nota, ut tametsi omnes omnino mathematicæ disciplinæ tà ¿ξ ἀφαιρέσεως indagare ab Aristotele judicentur, K 3. 1061 a 28. M 3; de cælo III 1. 299 a 15, tamen geometria, si cum arithmetica conferatur,  $i \times \pi postistus cesse$  ideoque minus habere àxpibilaç dici possit. Cf. Anal. post. I 27.87 a 34. — La nature est un principe de mouvement et se manifeste dans les choses par des qualités telles que la pesanteur, la légèreté, etc. Le physicien ne peut donc pas faire abstraction du mouvement; ce serait faire abstraction de la nature même. C'est donc toujours tel corps, spécifié par telle nature (τοιόνδε σῶμα), qu'il considère. Au contraire, le mathématicien considérant les choses indépendamment du mouvement, fait abstraction, non pas du corps en général, — puisque les figures ne sont pas séparables, — mais de toute essence ou qualité particulière des corps. Phys., II, 2, 193 b, 22 : μετὰ τοῦτο θεωρητέον τίνι διαφέρει ό μαθηματικός τοῦ φυσικοῦ. καὶ γὰρ ἐπίπεδα καὶ στερεὰ έχει τὰ φυσικὰ σώματα καὶ μήκη καὶ στιγμάς, περὶ ῶν σκοπεῖ ὁ μαθημα-διό και χωρίζει ' χωριστά γάρ τη νοήσει κινήσεώς έστι,..... (194 a. 5) καὶ γραμμή καὶ σχημα ἄνευ κινήσεως, σὰοξ δὲ καὶ ὀστοῦν καὶ ἄνθρωπος odzéri. Mot. an., I, 1, 698 a, 26 et sæp.; Ind. Ar., 441 a, 52; ad I, 4, 408 a, 6-7. RAVAISSON, Ess. sur la Méta. d'Ar., t. I, p. 257 sqq.; CHAIGNET, Ess. sur la psych. d'Ar., p. 177.

403 b, 16. άλλ' ἐπανιτέον... ό λόγος. — SOPHON., 10, 12 : άλλ' ἐπανιτέον τὸν λόγον εἰς ταῦτα ἀφ' οῦπερ ἐξήλθομεν.

403 b, 18. Å δη τοιαύθ' ὑπάρχει... 19. ἐπίπεδον. — La ligne ou la surface (v. ad I, 1, 403 b, 12; 15) se réalisent dans toute matière, quelles que soient ses qualités. Au contraire, le courage, la crainte etc. supposent telle matière qualifiée d'une certaine façon. SIMPLICIUS (23, 23) rattache les mots ħ δη τοιαῦθ' ὑπάρχει à θυμὸς καὶ φόδος et explique : en tant que des états tels que la crainte ou le courage appartiennent à l'animal. Mais cette interprétation se ressent de l'explication erronée que donne Simplicius de ὄσα δὲ μή ἡ τοιαῦτα (v. ad I, 1, 403 b, 12); de plus, elle rend difficile l'intelligence de οὐχ ὥσπερ γραμμή etc. Enfin, elle exige qu'on lise γε au lieu de δή.

## **CHAPITRE II**

403 b, 20. διαπορούντας... 21. προελθόντας. — V. Meta., B, 1, 995 a, 27 : έστι δὲ τοῖς εὐπορῆσαι βουλομένοις προὕργου τὸ διαπορῆσαι χαλῶς. Cf. De respir., 1, 470 b, 11. — ΒΕΚΚΕΠ et TRENDE-LENBURG mettent la virgule avant προελθόντας. TORSTRIK (p. 117) et BIEHL la placent après ce mot et ont, ce semble, raison de le faire, puisque, sans cela, il y aurait une sorte de contradiction entre προελθόντας et ἅμα.

Il est impossible, avons-nous dit, (v. ad I, 1, 402 a, 19; 21– 22) d'établir par la démonstration les définitions qui servent de principes propres à chaque science, et c'est précisément ce qui rend nécessaires les introductions dialectiques où ces principes sont examinés ex two evôcéw. Top., I, 2, 104 a, 36 : ếtỉ dè (sc. χρήσιμος ή πραγματεία) πρὸς τὰ πρῶτα τῶν περὶ ἐκάστην ἐπιστήμην ἀρχῶν. ἐκ μὲν γὰρ τῶν οἰκείων τῶν κατὰ τὴν προτεθεῖσαν ἐπιστήμην ἀρχῶν ἀδύνατον εἰπεῖν τι περὶ αὐτῶν, ἐπειδὴ πρῶται ai ἀρχαὶ ἀπάντων εἰσί, διὰ δὲ τῶν περὶ Ἐκαστα ἐνδόξων ἀνάγκη περὶ αὐτῶν διελθεῖν. Ibid., 1, 100 b, 21 : ἕνδοξα δὲ τὰ δοκοῦντα πᾶσιν ἡ τοῖς πλείστοις ή τοῖς σφοῖς. — L'appel aux opinions les plus communément répandues ou les plus anciennes est un procédé fréquemment employé par ARISTOTE. V. Meta., A, præs., 7, déb.; 2, déb.; De cælo, I, 3, 270 b, 10; 16; 10, 279 b, 5; Eth. Nic., I, 2, déb.; 3, déb.; 8, 1098 b, 10; VII, 1, 1145 b, 2 et sæp.

**408 b, 22. δσοι.** — Il faudrait grammaticalement δσων, mais ce genre d'irrégularité est fréquent chez ARISTOTE. V. *Ind. Ar.*, 533 b, 4.

**403 b, 25.** doxouvo'. - V. ad I, 1, 402 a, 4.

**κατά φύσιν.** — SIMPL., 24, 12 : τὸ δὲ κατὰ φύσιν πρόσκειται, ἵνα τὰ καθ' αὑτὰ (sc. ὑπάρχοντα) δηλώση.

**403 b, 27. και παρά.** — και indique que l'opinion dont il s'agit est considérée par Aristote comme étant celle, non seu-

lement des philosophes antérieurs, mais aussi du sens commun : κατὰ τὰς πάντων ὡς εἰπεῖν δόξας (SIMPL., 24, 19).

403 b, 28. ένιοι. — SIMPL., 25, 8 : ἴσως δὲ τὸ ἐνιοι πρόσκειται καὶ δι' 'Αναξαγόραν, οὐ σαφῶς ψυχὴν λέγοντα τὸν νοῦν, ὃν πρῶτον κινοῦν τίθεται, καὶ δι' Ἐμπεδοκλέα, φιλίαν καὶ νεῖκος ἀλλ' οὐ ψυχὰς λέγοντα τὰ κινοῦντα, ἢ καὶ διὰ τοὺς φυσικούς, ὅσοι μόνοις τοῖς ὑλικοῖς χρῶνται αἰτίοις. Peut-être aussi faut-il penser, avec THEMISTIUS (15, 29), que ἔνιοι désigne ceux qui définissent l'âme ἀπὸ τῆς κινήσεως μάλιστα, par opposition à ceux qui le font : ἀπὸ τῆς αἰσθήσεως.

403 b. 31. δθεν Δημόκριτος..... 404 a. 9. τοίς ζώρις την xlyngiv. — Ce passage, que nous avons traduit mot pour mot d'après le texte traditionnel, est à peu près inintelligible. Il est impossible, en effet, de trouver un sens clair à la comparaison a, 3. olov èv tỹ dépi.... 5. lévei, et de savoir surtout à quoi elle s'applique. PHILOPON (67, 21) y voit un exemple de corps habituellement imperceptibles à nos sens, comme sont les atomes, et ne devenant perceptibles que grâce à certaines conditions particulières, comme la présence du soleil. Sopuo-NIAS (10, 37) interprète de la même façon. SIMPLICIUS (25, 31) dit, avec moins de précision : άτομα ύποτιθεμένη (sc. ή Δημοχρίτου δόξα) μιχρά άττα σωμάτια, οία τὰ ἐν ἀέρι φαίνεται ταῖς διὰ τῶν θυρίδων αχτίσι ξύσματα. Mais la construction générale de la phrase semble indiquer que ce ne sont pas les atomes en général, mais seulement ceux de l'âme qui sont comparés aux ξύσματα έν άέρι. En outre, ZELLER (tr. fr., t. II, p. 295, n. 2, I<sup>5</sup>, 858, 1 t. a.) remarque avec raison que « ce passage est beau-« coup trop précis pour qu'on puisse ne voir, avec Philopon, « dans les poussières de soleil qu'un exemple de corps habi-« tuellement imperceptibles à nos sens ». Enfin, Démocrite ne disait pas que les atomes sont ordinairement imperceptibles, mais il admettait qu'ils sont absolument inaccessibles à la sensation. La vue, l'ouïe, l'odorat, le goût, le toucher, pensait-il (SEXT., ad. Math., VII, 139), en un mot la oxorin γνώμη, sont incapables de saisir la réalité véritable des choses réservée à la γνησίη γνώμη. - Faut-il donc admettre, avec THEMISTIUS (16, 12), que la comparaison ne s'applique qu'aux atomes de l'âme? Mais le sens n'en devient guère plus clair. THEMISTIUS lui-même explique ainsi : « Il ne faut pas s'étonner « que l'âme, quoique corporelle, soit invisible; car les pous-· « sières même, qui volent en l'air et qu'on aperçoit à la

« faveur des rayons lumineux qui s'infiltrent à travers les « ouvertures, seraient invisibles si le soleil ne brillait pas, et « l'air nous paraîtrait tout à fait vide. » — Mais cette interprétation suppose une ellipse invraisemblable quelque part qu'il faille faire à la concision habituelle d'ARISTOTE. Enfin, suivant ZELLER (l. l.), ce passage signifierait que Démocrite considérait, en conformité avec l'opinion Pythagoricienne rapportée un peu plus loin, ces poussières de soleil comme formées d'atomes identiques à ceux de l'âme. - Quelle que soit, d'ailleurs, l'interprétation que l'on préfère, on n'en est pas moins embarrassé pour trouver un sens satisfaisant à la phrase suivante : a, 4. ών την μέν πανσπερμίαν... κτλ. Placé comme il l'est, ων ne peut remplacer que τὰ χαλούμενα ξύσματα ou, à la rigueur, τὰ σφαιροειδή τῶν ἀτόμων; or il est également faux que DÉMOCRITE ait considéré comme éléments de la nature tout entière, soit les poussières dont il s'agit, soit même les atomes sphériques. Il est constant, au contraire, que c'est aux atomes en général qu'il attribue ce rôle. V. De cælo, III, 4, 303 a, 13; Phys., III, 4, 203 a, 21 : ...δ δ' (sc. Δημόχριτος) έχ τῆς πανσπερμίας τῶν σχημάτων, τη άφη συνεγες τὸ ἄπειρον είναι. Si l'on tient compte, enfin, de la position insolite des mots a 5. suolus de xai Aesxinnoç, de la répétition (a, 2; 6) inutile et choquante de  $\tau \dot{z}$ σφαιροειδή ψυχήν, il parattra évident que l'ensemble de ce passage a dû être assez considérablement altéré. Telle est l'opinion de MADVIG (Adv. crit., t. I, p. 470) et nous croyons, avec lui, que le texte primitif devait porter à peu près ceci : ἀπείρων γὰρ ὄντων σχημάτων καὶ ἀτόμων, οἶον ἐν τῷ ἀέρι τὰ καλούμενα ξύσματα, α φαίνεται έν ταῖς διὰ τῶν θυρίδων ἀχτῖσιν, τὴν πανοπερμίαν στοιχεία (Democritus) λέγει της όλης φύσεως (όμοίως δε και Λεύκιππος), τούτων δε τα σφαιροειδή ψυχήν.

**404 a, 2.**  $\sigma_{\chi\eta\mu\alpha\tau\omega\nu}$  xat  $\dot{\alpha}\tau\dot{\sigma}\mu\omega\nu$ . — La diversité de forme  $(\sigma_{\chi}\bar{\eta}\mu\alpha)$  étant la plus importante des différences qui distinguent les atomes, ARISTOTE emploie assez souvent  $\sigma_{\chi}\eta\mu\alpha\tau\alpha$  comme synonyme de  $\ddot{\alpha}\tau\sigma\mu\alpha$ . V. *Phys.*, III, **4**, 203 a, 21 (note précéd.); *Ind. Ar.*, 175 b, 35–38 et ZELLER, *tr. fr.*, t. II, p. 289, n. 3, 1<sup>5</sup>, 851, 1 t. a.

τὰ σφαιροειδη. — V. ZELLER, ibid., p. 323, n. 2, 902, 4 t. a.; CIC., Tusc., I, 11 : Democritum... lævibus et rolundis corpusculis efficientem animum. AET., Plac., IV, 3, 388, 5 Diels : Δημόχριτος πυρῶδες σύγχοιμα ἐχ τῶν λόγφ θεωρητῶν, σφαιρικὰς μὲν έχόντων τὰς ἰδέας, πυρίνην δὲ τὴν δύναμιν, ὅπερ εῶμα είναι (sc. τὴν ψυχὴν λέγει). De cælo, III, 8, 307 a, 16 : Δημοχρίτψ δὲ καὶ ἡ σφαῖρα ὡς γωνία τις οὖσα τέμνει ὡς εὐκίνητον. V. ad I, 2, 405 a, 8. Ailleurs, ARISTOTE reproche à Démocrite de n'avoir pas déterminé quelles formes atomiques appartiennent à chacun des éléments et d'avoir dit seulement que la forme sphérique est celle des atomes du feu (De cælo, III, 4, 303 a, 13; Gen. et corr., I, 8, 326 a, 3 : καίτοι τοῦτό γε ἄτοπον, τὸ μόνον ἀποδοῦναι τῷ περιφερεῖ σχήματι τὸ θερμόν). Il faut remarquer, toutefois, que Démocrite avait essayé de dériver les diverses qualités sensibles des formes et des mouvements des atomes. V. THEOPH., De Sens., 61 sqq., 516, 23 Diels.

**404 a, 4.** πανσπερμίαν. — TRENDELENBURG (p. 177) pense que ce terme est emprunté au vocabulaire de Démocrite. V. *Phys.*, *l. c.*; *De cœlo*, III, 4, 303 a, 16.

404 a, 7. διαδόνειν. — La puissance de pénétration des atomes psychiques est telle, d'après Démocrite, qu'ils sont partout intercalés entre les atomes corporels. Lucr., III, 370 :

> Illud in his rebus nequaquam sumere possis Democriti quod sancta viri sententia ponit Corporis atque animi primordia, singula privis Adposita, alternis variare ac nectere membra.

διαδύνειν, μυσμούς. — Ces termes sont certainement ceux dont Démocrite lui-même s'est servi. Quant au premier, v. THEOPH., De sens., 65, 518, 2 Diels, où il est dit que, d'après Démocrite, le doux est constitué par des atomes ronds et, par suite, ότι διαδύνων πλανζ τὰ ἄλλα καὶ ὑγραίνει. Quant au second, Meta., H, 2, 1042 b, 12; A, 4, 985 b, 15 : διαφέρειν γάρ φασι (sc. Λεύκιππος καὶ Δημόκριτος) τὸ δν μοσμῷ καὶ διαθιγῃ καὶ τροπῃ μόνον. τούτων δὲ ὁ μὲν μοσμὸς σχῆμά ἐστιν, ἡ δὲ διαθιγῃ τάξις, ἡ δὲ .τροπὴ θέσις · διαφέρει γὰρ τὸ μὲν Α τοῦ N σχήματι, τὸ δὲ ΔΝ τοῦ NA τάξει, τὸ δὲ Z τοῦ N θέσει. PHILOP., 68, 3 : μοσμὸς λέξις ἐστὶν ᾿Αδδηρική, σημαίνει δὲ τὸ σχῆμα. THRASYLLE (ap. DIOG., IX, 47) rapporte que Démo-CRITE avait écrit περὶ τῶν διαφερόντων μοσμῶν et περὶ ἀμειψιβροσμιῶν.

404 a, 9. διὸ καὶ τοῦ ζῆν... 16. τοῦτο ποιεῖν. — Il faut rapprocher de ce morceau le chap. 4 du *De respiratione*, où les mêmes idées sont exposées à peu près dans les mêmes termes, mais un peu plus longuement et avec plus de clarté. **404 a, 9. Spov.** — PHILOPON (68, 26) prend ce mot dans son sens primitif de limite : διὸ μέχρι τούτου ζῶμεν, ἄχρις ἂν ἀναπνέωμεν. De même SOPHON., 11, 15 et WALLACE. Bien que les deux sens soient voisins, nous préférons celui qu'indique BONITZ (Ind. Ar., 529 b, 26) : ὅρος finis, terminus... (43) translatum a corporibus v ὅρος omnino id significat, quo alicujus rei natura constituitur et definitur... ψα 2. 404 a 9.

404 a, 10. συνάγοντος του περιέχοντος τὰ σώματα. — PHILOP., 68, 20 : ἐπειρῶντο οἱ περὶ τὸν Δημόχριτον πάντα τὰ συμδαίνοντα τῷ ζώψ σύμφωνα δειχνύειν τῆ ἐχυτῶν δόξη. ἔλεγον γὰρ ψυχρὸν είναι τὸ περιέχον καὶ διὰ τοῦτο πυχνοῦν τὰ σώματα, καὶ πυχνουμένων ἐκπορηνίζεσθαι τὰς σφαιριχὰς ἀτόμους. ZELLER (op. cit., p. 325, n. 3, 904, 4 t. a.) faisant allusion à ce passage, s'exprime ainsi : « PHILOPON indique comme cause de ce fait, conformément aux théories atomistiques, le froid du περιέχον. » — Mais il faut avoir soin d'ajouter que ce n'est pas par suite d'une vertu qui lui serait propre que le froid exerce ainsi une action de compression. Le froid est une propriété dérivée et non une propriété primitive des choses. C'est parce qu'ils renferment moins de vide que certains corps sont, à la fois, plus denses et plus froids : μάλιστα γὰρ θερμαίνεσθαι τὸ πλειστον ἔχον χενόν (DEMOCR., ap. THEOPH., De sens., 65, 517, 25 Diels).

404 a. 14. χωλύειν γάρ... 15. πηγνύον. — Malgré l'emploi de yáp, cette phrase indique une autre manière dont la respiration contribue à maintenir la présence des atomes psychiques dans l'animal. THEM., 16, 21; SIMPL., 26, 4 :..... την άναπνοήν, διγώς altlav τοῦ ζῆν γινομένην. ZELLER (l. l.) expose ainsi, d'après Simplicius, l'idée de Démocrite : « avec l'air, elle « (sc. la respiration) amène constamment dans le corps une « nouvelle matière ignée et psychique, qui remplace les atomes « psychiques disparus, et qui surtout, formant un courant en « sens contraire, empêche les atomes qui sont dans le corps de « sortir, et leur communique la force de résister à la pression « de l'air extérieur. » De respir., 4, 472 a, 3 : λέγει δ' (sc. Δημόχριτος) ώς ή ψυχή χαὶ τὸ θερμὸν ταὐτὸν τὰ πρῶτα σχήματα τῶν σφαιρωειδών. συγκρινομένων ούν αύτων ύπό του περιέχοντος έκθλίδοντος, βοήθειαν γίνεσθαι την άναπνοήν φησιν. έν γάρ τῷ ἀέρι πολύν ἀριθμόν είναι των τοιούτων & καλεϊ έκεινος νοῦν καὶ ψυχήν, ἀναπνέοντος οῦν καὶ είσιόντος του άέρος συνεισιόντα ταύτα, χαι άνείργοντα την θλίψιν, χωλύειν τήν ένοῦσαν ἐν τοῖς ζψοις διιέναι ψυχήν. καὶ διὰ τοῦτο ἐν τῷ ἀναπνεῖν καὶ

έκπνεϊν είναι τὸ ζῆν καὶ τὸ ἀποθνήσκειν. ὅταν γὰρ κρατῆ τὸ περιέχον συνθλιδον, καὶ μηκέτι θύραθεν εἰσιὸν δύνηται ἀνείργειν, μὴ δυναμένου ἀναπνεῖν, τότε συμδαίνειν τὸν θάνατον τοῖς ζψοις.

404 a, 16. παρά των Πυθαγορείων... 20. παντελής. - ΤΗΕ-MISTIUS (17, 1) ignore déjà à quels Pythagoriciens ARISTOTE fait allusion. Zeller (tr. fr., t. I, p. 422, n. 5, 444, 4 t. a.) pense que c'est sans doute par une conjecture personnelle qu'Aris-TOTE trouve le fondement de cette doctrine dans le fait que les corpuscules solaires se meuvent même quand le vent est tout à fait calme. KRISCHE (Forsch., I, 83 sq.) rattache l'opinion dont il s'agit à l'ensemble du système des Pythagoriciens, en supposant que, d'après eux, les âmes des Dieux émanent du feu central ou de l'âme du monde, tandis que celles des hommes sortent du soleil échauffé par le feu central. Mais les raisons que fait valloir ZELLER (ibid., p. 430, n. 5, 453, 1 t. a.) contre cette conjecture sont assez probantes. On ne peut guère admettre non plus, avec Philopon (70, 18 sqq.), que la doctrine mentionnée par Aristote ne soit qu'une allégorie : L'âme ne serait complètement visible, d'après les Pythagoriciens, qu'à sa propre lumière (τῷ φωτὶ τῷ ἐαυτῆς) quand elle n'est pas obscurcie par la matière corporelle et les passions, de même que les èv τῷ ἀέρι ξύσματα ne sont visibles que grâce à la lumière solaire. Mais TRENDELENBURG (p. 179) objecte, entre autres choses, que ce n'est pas ainsi gu'Aristote lui-même interprète l'opinion des Pythagoriciens, puisque, d'après lui, c'est à cause du mouvement dont elles sont animées qu'ils ont identifié les poussières de soleil à l'âme. Simplicius (26, 16) remarque avec raison qu'il n'y a pas une analogie aussi grande qu'on pourrait le croire entre cette opinion pythagoricienne et celle de Démo-CRITE : τὸν μὲν γὰρ Δημόχριτον ἱστορεῖ (sc. ὁ ᾿Αριστοτέλης) ὅμοια τοῖς ἐν άέρι λέγειν ξύσμασι τὰ στοιγεῖα, τινὰς δὲ τῶν Πυθαγορείων αὐτὰ ταῦτα. Il y a donc plus qu'une comparaison ou qu'une allégorie dans l'assimilation Pythagoricienne des âmes aux èv àipi ξύσματα. Mais on aurait tort d'y voir une doctrine philosophique. Il existe un rapport frappant entre cette opinion « et ce qu'Aristote « appelle (De an., I, 5, 410 b, 27) un λόγος ἐν τοῖς Ὀρφικοῖς καλου-« μένοις ἔπεσι, à savoir : τὴν ψυχὴν ἐχ τοῦ ὅλου εἰσιέναι ἀναπνεόντων, « φερομένην ύπο των ανέμων. Si l'âme flotte à l'origine dans l'air, « et entre dans le corps des nouveau-nés avec le premier « souffle, elle s'échappe également du corps avec le dernier « souffle; et, si elle ne monte pas dans un séjour supérieur, ou

« si elle ne descend pas dans un séjour inférieur, elle doit « flotter dans l'air jusqu'à ce qu'elle entre dans un nouveau « corps. Cette pensée orphique elle-même paraît se rattacher « à une ancienne croyance populaire : l'invocation usitée à « Athènes des Tritopatores (dieux aériens que l'on priait pour « attirer la bénédiction du ciel sur les mariages. Voy. SUIDAS, « Τριτοπ., Cf. LOBECK, Aglaoph., 754) suppose que l'âme de « l'enfant est apportée par le vent (ZELLER, *ibid.*, n. 6, 2 t. a). »

**404 a, 17.** διάνοιαν. — διάνοια ne désigne pas seulement la pensée, mais, très souvent aussi, le sens d'un mot ou d'une proposition, *l'esprit* par opposition à *la lettre. Ind. Ar.*, 186 b, 15; 19.

404 a. 19. περί δε τούτων... 20. παντελής. - BIEHL semble avoir raison de considérer comme suspecte l'authenticité de ce passage que Philopon (70, 35) et Sophonias (11, 22) commentent (BIEHL se trompe quand il amrme, in app. crit., que Sophonias ne l'a pas lu. Cf. STAPFER, Stud. in Arist. De an. libb. coll., p. 23), mais dont on ne trouve de trace ni dans THEMISTIUS, ni dans SIMPLICIUS. BELGER (in alt. ed. TREND., p. 179) conjecture : τοῦτο δὲ εἰρηται... Essen (D. erste Buch etc., p. 10, n. 3) supplée entre τούτων et εἴρηται : φανερόν ὅτι ἐκεῖνα. Aucune de ces modifications n'est nécessaire. Il suffit de donner à διότι le sens de öτι, qu'il a très souvent chez ARISTOTE (Ind. Ar., 200 b, 39: διότι non raro usurpatur pro v δτι, veluti...... ψα 2. 404 a 19...... 45. interdum literas di in v dibui inde videri ortas esse, quod praecedit vocabulum terminans in ai, praecipue xal, Vahlen monet Rhet p 58;), et de traduire : et, à leur sujet, on fait remarquer qu'elles sont toujours en mouvement.

404 a, 21. δσοι λέγουσι. — PHILOP., 71, 6 : αἰνίττεται εἰς Πλάτωνα καὶ Ξενοκράτην καὶ 'Αλκμαίωνα. De même Sophon., 11, 23. Sur l'opinion de PLATON, v. ad I, 2, 406 b, 26—407 a, 2 et Lois X, 895 A; Phèdre, 243 E : μὴ ἄλλο τι εἶναι τὸ ἀὐτὸ ἑαυτὸ κινοῦν ἡ ψυχήν. Phys., VIII, 9, 263 b, 32 : ἕτι δὲ παρὰ τούτους οἱ τὴν ψυχὴν αἰτίαν ποιοῦντες κινήσεως · τὸ γὰρ αὐτὸ ἑαυτὸ κινοῦν ἀρχὴν εἶναί φασι τῶν κινουμένων, κινεῖ δὲ τὸ ζῷον καὶ πᾶν τὸ ἔμψυχον τὴν κατὰ τόπον ἑαυτὸ κίνησιν.

404 a, 24. διὰ τὸ μηθὲν ὀρᾶν... 25. κινεῖται. — ὀρᾶν désigne la perception sensible par opposition à la connaissance intel-Tome II lectuelle. On sait que, d'après ARISTOTE, l'âme n'est pas une chose qui se meut elle-même. Tout moteur qui se meut luimême se décompose, en effet, en un moteur immobile et un mobile. L'animal est un être qui se meut lui-même, ou qui a en lui-même le principe de son mouvement. Mais ce principe, qui est l'âme, est immobile; c'est seulement par accident que l'âme est mue avec le corps qu'elle anime (v. *Phys.*, VIII, 6, 258 b, 13; ad I, 3, 406 b, 11-15; ALEX., *De an.*, 22, 10; 21). Mais il est clair que les moteurs immobiles ne tombent pas sous les sens.

404 a, 25. 'Αναξαγόρας. — ΑΝΑΧ., fr. 6 Mull. : Χαὶ. Υνώμην γε περὶ παντὸς πᾶσαν ἔσχει (sc. δ νόος) Χαὶ ἰσχύει μέγιστον. ὅσα τε ψύχην ἔχει Χαὶ τὰ μέζω Χαὶ τὰ ἐλάσσω, πάντων νόος Χρατέει · Χαὶ τῆς περιχωρήσιος τῆς συμπάσης νόος ἐΧράτησε, ὥστε περιχωρῆσαι τὴν ἀρχήν. Cf. ID., ffrg. 7; 11 et ZELLER, tr. fr., t. II, p. 440, I<sup>s</sup>, 1001 t. a.

404 a, 28. άπλῶς. — Top., II, 11, 115 b, 29 : τὸ δ' ἀπλῶς ἐστιν ὃ μηδενός προστεθέντος ἐρεῖς ὅτι καλόν ἐστιν... κτλ. V. Ind. Ar., 76 b, 49; 61.

τό γάρ άληθές είναι το φαινόμενον. — La facon dont ARISTOTE présente la doctrine de Démocrite n'est que partiellement légitime. Sans doute, Démocrite est d'avis que « ce qui « perçoit et ce qui pense est une seule et même chose »; que « la perception et la pensée sont toutes deux des changements « matériels qui se produisent dans la substance psychique, et « que toutes deux sont produites mécaniquement par les im-« pressions extérieures, ainsi que tous les autres changements « (ZELLER, ibid., p. 335, 915-916 t. a). » AET., Plac., IV, 8, 395, 25 Diels : Λεύχιππος Δημόχριτος Ἐπίχουρος τὴν αἴσθησιν χαὶ τὴν νόησιν γίνεσθαι είδώλων έξωθεν προσιόντων. CIC., Fin., I, 6 : (Democriti sunt) atomi, inane, imagines, quæ idola nominant, quorum incursione non solum videamus sed etiam cogitemus. (V. d'autres témoignages dans ZELLER, l. c., n. 3 et 4, 915, 3 et 916, 1 t. a). On peut dire, en ce sens, que Démocrite identifie l'âme et l'intellect (AET., Plac., IV, 5, 392, 5 Diels : ...Δημόχριτος ταὐτὸν νοῦν xaì ψυχήν.), et même, dans une certaine mesure, qu'il ramène la pensée à la sensation (De an., III, 3, 427 a, 21 : ou ye άρχαῖοι τὸ φρονεῖν xaì τὸ αἰσθάνεσθαι ταὐτὸν εἶναί φασιν). Mais, à tort ou à raison. Démocrite n'en maintenait pas moins qu'il y a des sensations vraies et des sensations fausses. Cf. THEOPH.,

De sens., 58, 515, 22 Diels : περί δὲ τοῦ φρονείν ἐπί τοσούτον εἴρηχεν (sc. δ Δημόχριτος), ότι γίνεται συμμέτρως έγούσης τῆς ψυγῆς χατὰ την χράσιν · έαν δε περίθερμός τις ή περίψυγρος γένηται, μεταλλάττειν φησί. διὸ καὶ τοὺς παλαιοὺς καλῶς τοῦθ' ὑπολαδεῖν, ὅτι ἐστὶν ' άλλοopoveiv'. Ce qui signifie, comme le pense ZELLER (ibid., p. 336, n. 1, 916, 2 t. a.) : « le «povei» (le jugement juste, opposé à « l'alloppoverv) apparait quand le mouvement produit dans « les organes des sens amène un état symétrique de l'âme. » Démocrite était si peu disposé à placer toute vérité dans le phénomène sensible, que les atomes, d'après lui, ne sont accessibles qu'à la raison, λόγψ θεωρητά (ZELLER, ibid., p. 295, n. 2, 858, 4 t. a.), et que la connaissance sensible, qui ne les atteint pas, est qualifiée par lui de γνώμη σχοτίη (v. ad I, 2, 403 b, 31-404 a, 9). Zeller a donc raison de dire (*ibid.*, p. 337, 918 t. a.) que « lorsqu'il attribue à Démocrite cette opinion que le phénomène sensible est vrai en lui-même (cf. Gen. et corr., I, 2, 315 b, 9), Aristote nous donne le résultat de ses propres déductions » (ce qu'indique, d'ailleurs, Meta., F, 5, 1009 b, 14 où il faut rattacher ¿ξ ἀνάγκης à φασί et non à είναι). La distinction de la connaissance sensible et de la connaissance rationnelle tient, au contraire, nous venons de le dire, au fond même de l'atomisme. Dès lors, on ne peut pas admettre, avec PAPENCORDT et MULLACH (ap. ZELLER, ibid., p. 337, n. 4, 919, 1 t. a.), que Démocrite ait changé d'opinion sur ce point et qu'il ait rejeté plus tard le témoignage des sens auquel il avait d'abord ajouté foi. Car l'assertion de Plutarque (Virt. mor., c. 7), d'après lequel Démocrite aurait été amené à modifier quelques-unes de ses théories, ne prouve pas qu'il ait varié sur un point de cette importance. Enfin JOHNSON (Der Sensual. d. Demokr., p. 24 sqq.) interprète l'assertion d'Aristote de la façon suivante : Démocrite admet que le phénomène existe réellement d'une manière objective, bien qu'il ne corresponde pas à la représentation que nous nous en faisons. Mais ZELLER remarque avec raison que cette interprétation est contraire à la lettre du texte (τὸ ἀληθές, cf. Gen. et corr., l. l.) et est, en outre, en désaccord avec le sens général des passages cités.

Le texte de THÉOPHRASTE que nous avons rapporté indique, en même temps, ce que DÉMOCRITE concluait de l'expression d'HOMÈRE. Il l'invoquait pour confirmer qu'il est possible d'àlloppover, c'est-à-dire que, dans certaines conditions physiques, la pensée peut être égarée. Mais il se serait bien gardé d'en conclure que l'àlloppover v n'a pas moins de valeur que le ppoveïv, et que tout ce qui apparaît est vrai. Or c'est précisément ce qu'Aristote prétend lui faire dire. Cela ressort nettement d'un passage de la Métaphysique (Γ, 5, 1009 b, 28) : φασί δε και τον Ομηρον ταύτην έγοντα φαίνεσθαι την δόξαν, ότι εποίησε τον Έχτορα, ώς ἐξέστη ὑπὸ τῆς πληγῆς, χεῖσθαι ἀλλοφρονέοντα, ὡς φρονοῦντας μέν χαί τούς παραφρονούντας άλλ' ού ταύτά. δήλον ούν ότι, εί άμφότεραι φρονήσεις, χαί τα όντα άμα ούτω τε χαί ούγ ούτως έγει. Et ALEXANDRE (ad loc., 263, 28 Bon., 307, 7 Hayd.) interprète ainsi ce texte d'ailleurs assez clair : Si l'on dit, comme Honère, que celui dont la pensée est égarée φρονεῖ μέν, άλλοῖα δέ, comme la φρόνησις est la connaissance du vrai, il en résulte que ceux qui άλλο φρονοῦσι connaissent aussi le vrai. Par suite, puisque leur connaissance diffère de celle des autres, il n'y a de vrai que ce qui apparaît à chacun. --- Mais il est clair que cet argument ne repose que sur un jeu de mots, et que ce n'est pas en ce sens que Démo-CRITE invoguait le témoignage d'Homère. - Les commentateurs (THEM., 17, 17; SIMPL., 27, 6; PHILOP., 72, 3; SOPHON., 11, 36) présentent autrement l'argument que, d'après ARISTOTE, DÉMO-CRITE aurait tiré de l'expression d'HOMÈRE. La preuve, dit THEMISTIUS paraphrasant ARISTOTE, que Démocrite considère la pensée et la sensation comme identiques, c'est qu'il invoque le témoignage d'Homère, qui représente Hector comme privé de pensée, alors qu'il était seulement privé de l'usage de ses sens : καὶ ταὐτὸν ὑπολαμδάνει τῷ αἰσθάνεσθαι τὸ φρονεῖν, καὶ ἐπάγεται (sc. Δημόχριτος) μάρτυρα "Ομηρον, ότι χαλῶς πεποίηχε τὸν Ἐχτορα ἡνίχα έχειτο άναισθητῶν, ὅτι έχειτο άλλοφρονέων. Mais cette interprétation, outre qu'elle fausse, elle aussi, la pensée de Démocrite, ne peut prévaloir contre celle qu'a donnée Aristote lui-même dans le passage de la Métaphysique que nous venons de citer.

**404 a, 29.** ποιήσαι. — Ind. Ar., 609 a, 39 : ποιείν..... ...additum objectum vel materiam vel formam carminis significat.

**404 a, 80.** άλλοφρονέων. — Le seul vers d'Homère où se trouve ce mot ne s'applique pas à Hector. V. *Il.*, XXIII, 698.

404 b, 1. 'Αναξαγόρας... 6. πάσιν. — L'argument d'ARISTOTE peut se ramener à ceci : en disant que l'intellect est l'organisateur de l'univers, ANAXAGORE paraît avoir en vue ce qu'on peut appeler l'intellect pratique. Mais, ailleurs, il semble n'entendre par intellect que l'âme en général, puisqu'il l'attribue même aux animaux inférieurs.

404 b, 2. τὸ αἴτιον τοῦ καλῶς καὶ ὀρθῶς. — ΑΝΑΧ., fr. 6 Mull. : καὶ τὰ συμμισγόμενά τε καὶ ἀποκρινόμενα καὶ διακρινόμενα, πάντα ἔγνω νόος · καὶ ὀκοῖα ἔμελλε ἔσεσθαι καὶ ὀκοῖα ἦν καὶ ἄσσα νῦν ἔστι καὶ ὀκοῖα ἔσται, πάντα διεκόσμησε νόος.

404 b, 3. έν άπασι γάρ... — V. De plant., 1, 815 b, 16 : ό δè 'Δναξαγόρας και ό Δημόκριτος... και νοῦν και γνῶσιν είπον ἔχειν τὰ φυτά.

404 b, 5. κατὰ φρόνησιν λεγόμενος νοῦς. — Lorsque l'intellect pratique s'applique à la réalisation du bien, il s'appelle la prudence (φρόνησις, *Eth. Nic.*, VI, 5, 1140 b, 20; 13, 1144 a, 6; b, 23). En un sens plus général, on peut dire que la prudence est l'intellection pratique correcte. *Ibid.*, 1144 b, 28 : όρθος δὲ λόγος περὶ τῶν τοιούτων (sc. τῶν πραχτῶν) ἡ φρόνησίς ἐστιν. V. ad III, 10, 433 a, 14—21.

**404 b, 6.** πάσιν όμοίως ὑπάρχειν τοῖς ζφοις. — ARISTOTE lui-même est d'avis que la prudence, au sens strict du mot, est le propre de l'homme (*De an.*, III, 10, 433 a, 11 : xai ἐν τοῖς äλλοις ζώροις οὐ νόησις οὐδὲ λογισμός ἐστιν, àλλὰ φαντασία). Par conséquent, dans les nombreux passages (v. *Ind. Ar.*, 832 a, 7 sqq.) où il applique aux animaux l'épithète de φρόνιμα, par exemple *Meta.*, A, 1, 980 b, 22, il faut prendre ce mot dans son sens le plus large. ALEX., *Meta.*, ad loc., 4, 29 Bon., 3, 10 Hayd. : xοινότερον χρησάμενος τῷ φρονιμώτερα. V. ad III, 3, 427 b, 8; 428 a, 11; 10, 433 a, 9-10; 11, 434 a, 8.

ούδε τοῖς άνθρώποις πᾶσιν. — V. notamment Eth. Nic., VI, 13, 1144 a, 36 : ἀδύνατον φρόνιμον είναι μὴ ὄντα ἀγαθόν.

404 b, 9. λέγουσι την ψυχην τὰς ἀρχάς. — SIMPLICIUS (27, 29) complète ainsi l'exposition d'ARISTOTE : ceux qui ont porté leur attention sur les facultés cognitives de l'âme, pensant que le semblable ne peut être connu que par le semblable, et ne pouvant composer l'âme de tous les êtres qu'elle connaît, parce qu'ils sont en nombre infini, l'ont constituée avec les éléments de ceux-ci.

404 b, 10. οἰ μὲν.... 11. οἰ δὲ μίαν, ταύτην. — PHILOP., 73, 13 : καὶ οἱ μὲν πλείους ἀρχὰς εἰπόντες ἐκ πλειόνων αὐτὴν (sc. τὴν ψυχὴν) ποιοῦσιν, οἱ δὲ μίαν ἐξ ἐνός. SOPHON., 12, 11 : οἱ μὲν πλείονας ποιούντες τῶν ὄντων τὰς ἀρχὰς ἐχ τούτων (sc. εἶναι τὴν ψυχὴν λέγουσι)..... οἱ δὲ μίαν ἐχ ταύτης μόνης. ARGYROPULE traduit très exactement : at qui plura principia faciunt, hæc ipsa, qui vero unum, id ipsum animam esse censent. — Pour plus de clarté, il faut mettre une virgule avant ταύτας et une autre avant ταύτην. La traduction de WALLACE : others resolving them into this one principle of soul est un contresens.

404 b, 11. Έμπεδοκλής μέν έκ των στοιγείων πάντων. --ZELLER (tr. fr., t. II, p. 243, n. 1 et 2, I<sup>5</sup>, 802, 2 et 3 t. a.) remarque avec raison que la conclusion tirée par Aristote des vers d'Empédocle est inexacte. « Empédocle n'a pas dit que « l'âme est un composé formé des éléments : il a déclaré que « ce que nous nommons activité de l'âme est le résultat de la « composition du corps. Il n'a jamais admis une âme distincte « du corps. » Il déclare, d'ailleurs, que toutes choses sont douées d'intelligence et de la faculté de penser : πάντα γαρ ίσθι φρόνησιν έγειν και νώματος αίσαν (v. 298 Mull.). On peut dire, sans doute, que le sang, et particulièrement le sang du cœur, est le siège de l'intelligence, parce que c'est en lui que les éléments sont mélangés de la façon la plus complète. Mais il faut entendre par là qu'il est principalement (μάλιστα, v. 373 Mull.) le siège de la pensée, à laquelle le corps participe aussi quoique à un plus faible degré.

404 b, 12. είναι δὲ καὶ ἐκαστον ψυχὴν τούτων. — Ceci n'est, encore, qu'une conséquence tirée par ARISTOTE des vers d'Empénocle, et qui n'est pas plus légitime que la précédente. « Ces vers ne contiennent évidemment pas l'affirmation que « les éléments eux-mêmes sont doués d'une âme, ils disent « simplement que les éléments deviennent dans l'homme le « fondement de l'activité psychique. Sans doute, à y regarder « de près, la première proposition est une conséquence de la « seconde. Mais nous n'avons pas le droit d'attribuer à Empé-« docle lui-même cette déduction et, avec elle, une thèse qui « aurait changé tout le caractère de son système et supprimé « la nécessité de ses deux causes efficientes (ZELLER, *ibid.*, « p. 216, n. 1, 769, 1 t. a.). »

404 b, 13. γαίη μέν γἀρ γαΐαν.... κτλ. — Pour que la sensation ait lieu, il faut, d'après EmpédocLE, que « les parcelles « détachées des objets entrent en contact avec les parties simi« laires des organes sensoriels, soit que les premières arrivent « aux dernières par les pores, soit inversement (comme pour « la vue) que les dernières se portent vers les premières par la « même voie;..... Chaque sens ne sent que ce qui est assez « symétrique avec ses pores pour y pénétrer et pour produire « une impression sur l'organe, tandis que tout le reste, ou « n'arrive pas au sens, ou le traverse sans produire aucune « sensation (ZELLER, *ibid.*, p. 241 et n. 2, 800, 2 t. a.). »

**404 b, 15.** στοργή δὲ στοργήν,.... κτλ. — Quoique Empédocle personnifie l'amour et la haine, et leur applique des épithètes qui ne peuvent convenir qu'à des individus conscients, il en parle souvent, et c'est ici le cas, comme de deux éléments corporels doués seulement de propriétés actives dont les autres sont dépourvus (ID., *ibid.*, p. 217, 770 t. a., et TANNERY, *Pour l'hist. de la sc. hell.*, p. 306). — Les vers que cite ARISTOTE étaient suivis, dans le poème d'Empédocle, de ces deux autres (381 Mull.) :

> έκ τούτων γάρ πάντα πεπήγασιν άρμοσθέντα, καὶ τούτοις φρονέουσι καὶ ἤδοντ' ἠδ' ἀνιῶνται.

404 b, 16. τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον...... 27. τῶν πραγμάτων. ---Le sens de l'ensemble de ce passage n'est pas douteux : il signifie que PLATON a constitué l'âme de principes, éléments ou nombres, semblables à ceux des choses connues par elle. Mais, dans le détail, l'interprétation est assez difficile. - L'allusion au Timée est claire, et l'on peut déterminer d'une façon à peu près certaine le passage auquel elle s'applique. Si nous laissons de côté la question de savoir ce que signifient les mots b, 19. έν τοῖς περὶ φιλοσοφίας λεγομένοις, sur laquelle nous allons revenir, la première difficulté à résoudre est relative au sens de auto to Çuov. TRENDELENBURG (p. 187), adoptant l'opinion de BRANDIS (De perd. Ar. libb., p. 48 sq.) pense qu'il faut entendre par là le monde intelligible (v. Tim., 30 B : ούτως ούν δή χατά λόγον τὸν εἰχότα δεῖ λέγειν τόνδε τὸν χόσμον ζῷον ἔμψυχον... χτλ.). Tel est aussi l'avis de la plupart des commentateurs (SIMPL., 29, 15 : τὸ μέν οὖν αὐτοζῷον.... τὸν νοητὸν δηλοῦν διάκοσμον. De même THEM., 21, 10; SOPHON., 13, 3 sqq.). Mais que signifient alors les mots : τὰ δ' ἄλλα όμοιοτρόπως? Selon SIMPLICIUS (29, 20), ils désignent le monde de la science, celui de l'opinion et celui de la sensation qui sont, eux aussi, dérivés des mêmes principes que le monde intelligible, quoique moins immédiatement. TRENDELENBURG (p. 188) admet, quant à lui, qu'il faut simplement entendre par là universas tantum ideas. - Cette première partie de la phrase voudrait dire que le monde intelligible et les Idées, ou, d'une manière générale, les objets de la connaissance, sont constitués par certains éléments ou principes. La seconde partie : έτι δε και άλλως..... κτλ. aurait pour but de montrer que les facultés cognitives renferment les mêmes éléments. - A cette interprétation on peut objecter : 1° Que si τὰ ἄλλα désigne, comme le veut TRENDELENBURG, les Idées en général, on ne comprend pas pourquoi Aristote parle, dans la suite, de l'opinion et de la sensation qui ne sauraient atteindre les Idées. Oue si, au contraire, on admet, avec Simplicius, que τὰ ἄλλα désigne les objets de la sensation, de l'opinion, etc., la proposition ne sera plus vraie, car il est faux que le monde sensible, par exemple, soit constitué par les mêmes principes que le monde intelligible. Tout au plus pourrait-on conclure du Philèbe, interprété d'une certaine façon, qu'il y a analogie entre les principes du monde sensible et ceux du monde intelligible. 2º Qu'en outre la phrase ἔτι δὲ xaì ἄλλως... x=λ. semble bien indiquer une nouvelle forme de la doctrine exposée, et non pas la continuation du même argument.

Cette seconde objection s'applique aussi à l'explication de WALLACE (p. 203 sq.), cependant plus séduisante que la précédente. Il admet (cf. PHILOP., 77, 5) que tò xùtò ζῷον désigne le sujet connaissant ou l'animal en soi, et que tà žλλα s'applique aux objets de la connaissance. La phrase 19. αὐτὸ μὲν τὸ ζῷον..... 21. ὁμοιοτρόπως signifierait donc que le sujet est constitué par certains principes, et que les objets sont aussi constitués de la même façon. La suite ἔτι δὲ xαὶ žλλως serait destinée à confirmer la première partie de cette proposition par l'examen de chacune des facultés cognitives en particulier. — Mais, dans cette hypothèse, on ne comprend pas pourquoi ARISTOTE n'aurait parlé que de l'animal en soi, sans indiquer d'aucune façon que la démonstration vaut pour les autres animaux, c'est-à-dire qu'en eux aussi, c'est le semblable qui connatt le semblable.

Nous pensons, par conséquent, qu'il faut, comme le propose ZELLER (II, 1<sup>4</sup>, p. 758, n. 4 t. a.; cf. SUSEMIEL, *l. l. inf.*) sousentendre ζῷα après τὰ δ' ἄλλα. Dès lors, voici comment on devra interpréter l'ensemble du passage : PLATON, lui aussi, admet que le semblable est connu par le semblable, et il définit l'âme en conséquence. En effet : 1º dans le *Timée* il emploie pour

constituer l'ame les éléments des choses; 2º dans les discours sur la philosophie, il déclare que l'animal en soi, le sujet, est formé par l'union de l'Idée d'unité avec celles de longueur, largeur et profondeur, et que les autres animaux (c'est-à-dire soit les animaux sensibles, soit les espèces animales subordonnées à l'Idée d'animal en général) sont formés de la même façon (la phrase τὰ δ' ἄλλα όμοιοτρόπως ne prouve donc pas, comme l'admet BRANDIS, — Rhein. Mus., 1828, p. 69 : rà δ' ἄλλα όμοιτ. zeigt mindestens, dass er nur ein Beispiel unter vielen aufhüre — que ce qui vient d'être dit ne soit qu'un exemple). Sous-entendez : il admet, par conséguent, que le sujet est constitué comme l'objet, puisque ce dernier participe aussi des Idées d'unité, de longueur, etc. 3º PLATON présente encore la même chose d'une autre manière. Il dit, en effet, que l'intellect, la science, etc., ont pour principes certains nombres. Car les nombres sont, pour lui, les principes et les Idées mêmes. Mais ces nombres sont, à leur tour, constitués par certains éléments, à savoir l'un et la dyade; et ces éléments sont aussi, d'après Platon, ceux des choses. Or l'intellect, la science, etc., sont les facultés cognitives (b, 25 : xpiverai de rà πράγματα... xτλ.), et, nous venons de le voir, les nombres qui les constituent sont aussi les éléments ou les Idées des choses. Par conséquent, le semblable est connu par le semblable. ---La proposition b, 27 : είδη δ' οἱ ἀριθμοὶ... πραγμάτων signifie, par suite : et ces nombres, qui constituent l'intellect etc., sont aussi les éléments essentiels des choses. Il n'y a donc pas lieu d'adopter la conjecture de STEINHART (Symb. crit., p. 4) : eron δε και αριθμοί... κτλ. Celle de Susemihl (Jen. Liter., IV, 1877, p. 708; Burs. Jahresb., IX, p. 351), ούτοι και των... κτλ. est plus séduisante, mais non indispensable.

On ne doit pas, avec TRENDELENBURG (p. 188), objecter à cette explication que le troisième argument se trouve n'être qu'une répétition (*mera fere repetitio*) du second. Car, d'abord, ARIS-TOTE lui-même indique qu'il n'ajoute rien de nouveau, et qu'il ne fait que reprendre la même idée sous une autre forme. De plus, le second s'applique à l'animal dans son ensemble, âme et corps; le troisième, au contraire, est spécialement fondé sur la constitution des facultés cognitives.

Il faut remarquer (v. ZELLER, *l. c.*) que l'interprétation qu'ARISTOTE donne ici de la doctrine de PLATON, n'est pas platonicienne. Il est vrai, sans doute, que PLATON dérivait la ligne du nombre deux, la surface du nombre trois, le volume de quatre; qu'il comparait la raison à l'unité, la science à la dyade, etc.; enfin, qu'il admettait que l'Idée d'être vivant est formée de l'Idée d'unité, et des Idées correspondant au volume corporel. Mais il le faisait, sans doute, parce qu'il pensait que, les animaux étant composés d'une âme et d'un corps, il devait y avoir dans l'Idée de l'animal quelque chose qui correspondit à l'âme et quelque chose qui représentât le corps, — ou pour une raison analogue. Ce qui est certain, c'est que ses vues sur ce point n'avaient pas pour principe que le semblable doit être connu par le semblable. ARISTOTE, suivant son habitude, attribue ici à PLATON le résultat de ses propres déductions. — V. en outre, sur ce passage BRANDIS, l. l.; TREND., Plat. de id. fet num. doctrina, p. 85 sqq.; STALLBAUM, Plat. Parmen., pp. 280-282; SUSEMIHL, D. genet. Entwick. d. plat. Phil., II, 542 sq. et d'autres mentionnés par ZELLER et SUSEMIHL, ll. l.

**404 b, 16. ἐν τῷ Τιμαίφ.** — Voici le passage du *Timée* qui se rapproche le plus de ce qu'ARISTOTE dit ici : « De l'essence « indivisible et toujours la même et de l'essence divisible et « corporelle, il (sc. Dieu) forma, en les combinant, une troi-« sième espèce d'essence intermédiaire, laquelle participe à « la fois de la nature du même et de celle de l'autre et se « trouve ainsi placée à égale distance de l'essence indivisible et « de l'essence corporelle et divisible. Prenant ensuite ces trois « principes, il en fit une seule espèce en unissant de vive force « la nature rebelle de l'autre avec celle du même (*Tim.*, 35 A « sq., trad. SAISSET). »

404 b, 17. τῷ ὁμοίφ τὸ ὅμοίον. — Bien que, comme nous l'avons dit, les opinions de Platon sur l'âme ne soient pas déduites, ainsi qu'ARISTOTE le prétend, du principe de la connaissance par le semblable, il n'en est pas moins vrai que PLATON a admis ce principe. Il déclare, par exemple (*Tim.*, 45 B sqq.), que les yeux sont faits de feu, qui s'unit, dans la vision, à celui de la lumière extérieure (τότε ἐχπῖπτον ὅμοιον πρὸς ὅμοιον... xτλ). V. ad III, 12, 435 a, 5—6.

404 b, 19. ἐν τοῖς περὶ φιλοσοφίας. — D'après Simplicius (28, 7) et Philopon (75, 34) les τὰ περὶ φιλοσοφίας seraient identiques au περὶ τἀγαθοῦ publié par Aristore, et contenant la rédaction des discours de Platon sur le bien (Zeller, II, 2<sup>3</sup>, p. 64, n. 4 t. a.). BERNAYS (D. Dial. d. Arist., p. 170) pense :

que la référence ne s'applique pas à un ouvrage d'ARISTOTE, mais uniquement aux leçons de PLATON. HEITZ (*D. verlor.* Schrift. d. Arist., pp. 211; 180) et ZELLER (II, 2<sup>8</sup>, p. 64, n. 3 t. a.) sont du même avis (BELGER, in alt. ed. TREND., p. 182 note, et WALLACE, p. 208, auraient dù s'apercevoir que l'erreur commise par BONITZ, Ind. Ar., 98 b, 59, était corrigée dans l'Errata). Peut-être les tà περὶ φιλοσοφίας étaient-ils un recueil du même genre que les ἄγραφα δόγματα dont il est question dans la Physique (IV, 2, 209 b, 15). ZELLER (II, 1<sup>4</sup>, p. 439, n. 2 t. a.) semble avoir raison de conclure des termes mêmes de la Physique, que les ἄγραφα δόγματα ne désignent pas uniquement les leçons de PLATON, mais des recueils de notes sur les entretiens dont il n'avait pas exposé par écrit le contenu.

404 b, 22. μοναχώς... 24. στερεού. — SIMPLICIUS, 29, 4 : La science, qui va directement du principe à la conséquence, ressemble par sa rectitude (διὰ τὸ ἀπλανές), à la ligne droite ou à la dyade. L'opinion, qui se dirige τοτὲ μὲν ἐπὶ τὸ ἀληθὲς τοτὲ δὲ ἐπὶ τὸ ψεῦδος correspond à la triade. Enfin, la sensation a pour nombre la tétrade : διὰ τὸ σωμάτων εἶναι ἀντιληπτικήν. Cf. THEM., 21, 17.

νούν... επιστήμην... δόξαν, αίσθησιν. - Dans les dialogues de PLATON, la sensation, l'opinion et la conjecture (Elzadia) sont opposées à la connaissance scientifique, comme ayant pour objet le monde des phénomènes, tandis que les ἐπιστημαι sont considérées comme le premier degré de la pensée pure ou de la dialectique (Banq., 210 C; Phil., 66 B; Rép., IX, 585 C); l'intellection (vous, vonsus) en est le terme suprême, et vient immédiatement au-dessus des sciences (Tim., 54 D; Phil., l. 1.). Dans le Banquet (210 C; 211 C), PLATON appelle entort/un ou μάθημα le plus haut degré de la connaissance, mais il y distingue clairement l'éπιστήμη qui saisit l'Idée pure, des autres έπιστημαι qui n'en sont que la préparation. Le passage de PLATON qui correspond le plus exactement à la division établie ici par Aristote, se trouve dans le *Timée* (37 B). Platon y assigne le monde sensible et changeant pour objet à la δόξα et à la mloric; le vous et l'émortjun ont pour domaine l'intelligible et l'immuable. La même division se retrouve dans la République (VI, 509 D sqg.; VII, 533 E sqq.). Seulement PLATON y appelle iniothun ce qu'il nomme ailleurs vous ou vonsus, et ce qui correspond à l'émort/un de notre texte est désigné par le

terme de διάνοια. V. *Rép.*, VII, 533 D; VI, 540 B sqq.; 544 D sqq.; ZELLER, II, 1<sup>4</sup>, p. 637, n. 3 t. a.; ESPINAS, *Rép. de Plat. l*. VI, p. 217, n. 1.

404 b. 23. τον δε του επιπέδου... 25. ελέγοντο. - Nous lisons dans le Philèbe (16 C sqq.) que la doctrine Pythagoricienne qui fait de l'un et du multiple, du limité et de l'illimité les éléments des choses, est la clé de voûte de la dialectique. Ce passage indique comment PLATON a été amené, vers la fin de sa carrière (il est, en effet, généralement admis que le Philèbe, qu'il soit ou non antérieur à la République, - v. sur ce point Zeller, II, 14, p. 548, n. 2 t. a.; Sitzgsb. d. Berl. Akad., 1887, p. 219 sqq.; Arch. f. Gesch. d. Ph., t. IV, p. 196 et JACKSON, Plato's later theory of Ideas, Journ. of. Philol., 1897, XXV, p. 65, - est un des derniers dialogues de Platon. L'argument invoqué par TEICHMÜLLER, Lit. Fehden, t. II, p. 357, pour établir que le Gorgias est présupposé par le Philèbe, peut aussi bien servir à prouver le contraire), à considérer les Idées comme des nombres. Cette dernière forme de sa doctrine ne nous est guère connue que par le témoignage d'ARISTOTE, spécialement par les livres A, M et N de la Métaphysique. ---Toute Idée est l'unité d'une multiplicité et, par suite, les éléments des nombres, l'un et le multiple, sont aussi ceux des Idées. Mais il y a entre les nombres mathématiques et les Idées-Nombres, ou les nombres idéaux, une distinction fondamentale : c'est qu'entre les nombres mathématiques il n'y a d'autre différence que celle de la quantité; ils sont composés d'unités homogènes et, par suite, additionnables (συμόληταί). Au contraire, les Idées-Nombres sont distinguées par des différences qualitatives et conceptuelles; aussi ne peut-on pas les additionner les unes avec les autres, parce qu'elles ne sont pas homogènes (ἀσύμβλητοι). Tandis que, dans la série arithmétique des nombres, le progrès d'un terme à un autre n'est marqué que par un accroissement quantitatif, le progrès dans la série des Idées-Nombres s'accompagne d'un enrichissement de leur contenu compréhensif. Elles sont subordonnées les unes aux autres comme les espèces au genre; entre les nombres idéaux, il y a de l'antérieur et du postérieur (v. ad I, 1, 402 b, 5-8; Meta., M, 9, 1086 a, 5; 6, 1080 a, 16; b, 11; ZELLER, II, 14, p. 681, n. 4 t. a.). Les éléments des Idées-Nombres sont, disons-nous, l'Un identique au Bien (Meta., N, 4, 1091 b, 13; A, 10, 1075 a, 34; Zeller, ibid.,

pp. 712 sqq.; 948) et le multiple. PLATON les appelle encore l'Un et l'illimité ou l'indéterminé, ou l'Un et la dvade indéfinie du grand et du petit. L'indéfini, l'illimité, la dyade, c'est la matière susceptible d'accroissement ou de diminution indéfinis, ne renfermant, par elle-même, aucune détermination (Phys., III, 4, 203 a, 15; IV, 2, 209 b, 33; Meta., A, 6, 987 b, 20; ZELLER, ibid., pp. 726, n. 1; 947). L'union de ces deux principes, ou l'opération de l'unité sur l'infini, produit les Idées et les nombres subséquents (PLAT., Phil., 16 C; 15 B; 24 A; Soph., 256 D; ZELLER, ibid., pp. 750 sqq.; 707, n. 4; ARIST., Meta., M, 7, 1081 a, 14; 21; b, 17; 31; 1082 a, 13; b, 30; N, 3, 1091 a, 4 et sæp.). Entin PLATON dérivait les grandeurs continues, de la détermination du grand et du petit opérée par les nombres. Meta., N, 3, 1090 b, 21 : ποιούσι γάρ (sc. ol vàc idéac τιθέμενοι) τὰ μεγέθη ἐχ τῆς ὕλης χαὶ ἀριθμοῦ, ἐχ μὲν τῆς δυάδος τὰ μήχη, έχ τριάδος δ' ίσως τὰ ἐπίπεδα, ἐχ δὲ τῆς τετράδος τὰ στερεά... Cf. ibid., Z, 11, 1036 b, 12; ZELLER, ibid., p. 949, n. 2.

404 b, 25. ἐχ τῶν στοιχείων. — ΤΗΕΜ., 21, 27 : αὐτοῦ δὲ τοῦ ἀριθμοῦ στοιχεῖα τὸ ἐν χαὶ ἡ δυὰς ἡ ἀόριστος.... De même SIMPL., 29, 32. Meta., N, 1, 1087 b, 12 : τὰς ἀρχὰς ἂς στοιχεῖα χαλοῦσιν, οὐ χαλῶς ἀποδιδόασιν.

**χρίνεται.** — ΤΗΕΜ., 21, 15 : ....ή ψυχή πλείοσι δυνάμεσι χρήται εἰς χατάληψιν τῶν ὄντων, νῷ... χτλ.

404 b, 28. γνωριστικόν ούτως,... κτλ. — Nous pensons, avec TORSTRIK (p. 117), qu'il faut mettre la virgule après ούτως, et non avant, comme le font BEKKER et BIEHL. Si, en effet, on rattache ούτως à ένιοι il n'offre guère de sens. Au contraire, il complète utilement celui de γνωριστικόν, et signifie alors : τῷ ἐκ τῶν στοιχείων είναι. La conjecture de ESSEN (*D. erste Buch* etc., p. 12, n. 7) οῖς οὕτως n'est rien moins qu'indispensable.

404 b, 29. άριθμου πινούνθ' έαυτόν. — ΤΗΕΜ., 22, 23 : διὰ μὲν τοῦ ἀριθμοῦ τὴν γνωστικὴν δύναμιν ἐνδεικνύμενος, διὰ δὲ τοῦ κινεῖν ἑαυτὸν τὴν κινητικήν. — Il s'agit de l'opinion de XÉNOCRATE (SIMPL., 30, 4; PHILOP., 81, 25; AET., *Plac.*, IV, 2, 386, 11 Diels) que nous retrouvons un peu plus loin. V. ad I, 4, 408 b, 30-409 a, 1.

404 b, 31. μάλιστα μέν..... άσωμάτους. — ΤΗΕΜ., 22, 29 :

διαφέρονται.... οἱ μὲν μᾶλλον, οἱ δὲ ἦστον · μᾶλλον μὲν οἱ σωματικὰς ποιοῦντες τὰς ἀρχὰς τοῖς ἀσωμάτους, ἦστον δὲ... κτλ. D'après SIMPLI-CIUS (30, 28) ceux qui ont considéré les principes comme corporels sont les physiologues mentionnés plus haut, et ceux qui les ont regardés comme incorporels, les Pythagoriciens et PLATON.

**404 b, 81. ἀσωμάτους.** — La leçon ἀσωμάτοις, qu'adopte BEKKER d'après tous les manuscrits à l'exception de X, nous paraît moins correcte que ἀσωμάτους, que lisent TRENDELENBURG, TORSTRIK et BIEHL, d'après ce manuscrit et tous les commentateurs.

405 a, 1. τούτοις δ' οἱ μίξαντες. — ΤΗΕΜΙΣΤΙΟ (23, 4) explique ainsi τούτοις : ήττον δὲ προς τούτους (sc. διαφέρονται) οί... κτλ. — Il s'agit, d'après SIMPLICIUS (30, 30), d'EMPÉDOCLE et d'ANAXAGORE.

άποφηνάμενοι. — Le sens le plus fréquent de ἀποφαίνειν est celui d'exposer, de faire une exposition au sujet de... Il n'a jamais, ou presque jamais, celui de définir à la rigueur. Dans le passage de l'Éthique à Nicomaque où BONITZ (Ind. Ar., 88 a, 48) considère ἀπεφήναντο comme synonyme de διωρίααντο, il est question du bien, qui ne peut pas être défini à proprement parler, puisque le bien n'est pas un genre (v. ad II, 1, 412 b, 6-9). Il en est à peu près de même de l'âme (v. ad I, 1, 402 b, 5-8). Désignation ou exposition correspondraient donc plus exactement que définition, à ἀποφαίνεσθαι. Exposition a l'avantage d'avoir été déjà employé dans un sens analogue (KANT, R. pure, tr. Barni, t. II, p. 301, III, 487 Harten.).

405 a, 2. of µer yap µlar. - V. ad I, 2, 404 b, 10-11.

405 a, 3. έπομένως τούτοις, i. e. : ἐπομένως ταῖς περὶ τῶν ἀρχῶν ὑποθέσεσι (ΤΗΕΜ., 23, 8).

**405 a, 4. ἀποδιδόασιν.** — Ind. Ar., 80 b, 8 : ἀποδιδόναι..... objecti loco.... ea res ponitur cujus datur definitio...... ψα 2. 405 a 4. 5.

τό τε γἀρ κινητικόν...... 5. ὑπειλήφασιν. — Nous avons donné de ce passage l'interprétation qui se présente le plus naturellement et que tous les commentateurs, sans exception,

ont adoptée : SIMPL., 30, 33 : ούχ άλόγως γάρ φησιν αύτοὺς τῶν πρώτων ύπειληφέναι τὸ χινητιχὸν αἶτιον. ΤΗΕΜ., 23, 15; PHILOP., 82, 36; SOPHON., 14, 11. Cependant BONITZ (art. cit., Hermes, VII, 1873, p. 420) fait à cette explication l'objection suivante : ARISTOTE vient de dire que les philosophes dont il a parlé donnent une définition de l'âme, en rapport avec les principes ou avec les éléments admis par eux. Il ne peut donc pas ajouter qu'ils ont mis la force motrice, ou l'âme, au nombre des principes. Ce serait dire qu'ils sont partis de la considération de l'âme pour déterminer les éléments, tandis qu'il vient d'affirmer précisément le contraire. Il faut donc traduire ainsi la phrase en question : car ils considèrent comme âme ce qui, parmi les principes, est moteur de sa nature. — Cette interprétation ne nous paraît pas devoir être adoptée. D'une part, en effet, elle est moins conforme aux habitudes du style d'ARISTOTE que l'explication traditionnelle (v. De an., I, 1, 402 a, 1 : τῶν χαλῶν χαὶ τιμίων τὴν εἴδησιν ὑπολαμbávovts...). D'autre part, la difficulté signalée par Bonitz n'est qu'apparente. Que veut dire ARISTOTE, en effet? Que tous les philosophes qu'il a mentionnés jusqu'ici, et quelques autres encore dont il va parler, ont donné des définitions de l'âme en rapport avec la nature des éléments admis par chacun d'eux. Or ces philosophes sont répartis par Aristote en deux groupes : 1º Ceux qui portent surtout leur attention sur les facultés cognitives de l'âme et qui, pensant que le semblable doit être connu par le semblable, constituent l'Ame avec les éléments des choses. Pour ceux-la, pas de difficulté; il est clair que leur définition de l'âme dépend immédiatement de leurs idées sur le nombre et la nature des éléments, — et Aristote le sousentend; 2° ceux qui sont surtout frappés par les propriétés motrices de l'âme. Ceux-là même, dit ARISTOTE, font entrer dans la définition de l'âme le ou les éléments qu'ils admettent. Car ils pensent, et ils ont raison de penser, que ce qui communique à l'âme sa motricité, c'est-à-dire ce qui est primitivement moteur, doit être un des principes. ΤΗΕΜ., 23, 13 : οὐ μήν άλλα χαί όσοι το χινείν της ψυχής σύμφυτον δύναμιν ύπενόησαν, είχότως χαὶ οῦτοι συγγενῆ ταῖς ἀρχαῖς αὐτὴν ἀποφαίνονται · εὕλογον γὰρ χαὶ λίαν πιθανὸν τὴν χινητιχωτάτην αἰτίαν ἐν ταῖς πρώταις ἀρχαῖς χατατάττειν. — Sur l'emploi de πρῶτον dans le sens d'élément ou de principe, v. An. post., I, 2, 72 a, 6 : ταύτό γάρ λέγω πρωτον και άρχ (ν. Top., IV, 1, 121 b, 9 : ή τε γὰρ ἀργή πρῶτον καὶ τὸ πρῶτον ἀργή.

**405 a, 4.** πινητικόν την φύσιν. — Phys., VIII, 4, 254 b, 16 (όσων δ' ή άρχη έν αύτοις της κινήσεως, ταυτα φύσει φαμέν κινείσθαι) et sæp.

405 a, 5. oùx  $\dot{a}\lambda\dot{o}\gamma\omega\varsigma$ . — Il est à peine besoin de rappeler que, pour ARISTOTE lui-même, le premier moteur est le principe suprême des choses et que, même dans le monde sensible, le moteur est toujours antérieur au mobile. Meta.,  $\Gamma$ , 5, 1010 b, 37 : tò yàp XIVOÏV TOÏ XIVOUMÉVOU GÚGEI ROÓTEPÓV ÉGTI. Eth. Eud., II, 5, 1222 b, 20. V. ad III, 7, 431 a, 2.

Eboff risi. — Il s'agit de l'opinion d'HÉRACLITE sur laquelle nous allons revenir. V. ad I, 2, 403 a, 23-29.

405 a, 6. μάλιστα.... 7. ἀσώματον. — Il faut insister sur le mot μάλιστα et ne pas conclure de ce passage, comme le fait THEMISTIUS (24, 17), que le feu qui constitue l'âme d'après HÉRA-CLITE, est absolument immatériel. μάλιστα ἀσώματον, comme plus loin (a, 27) ἀσωματώτατον, désigne simplement « la matière la plus subtile, la moins perceptible aux sens, la plus rapprochée de l'incorporéité proprement dite (ZELLER, tr. fr., t. II, p. 165, n. 5, 1<sup>5</sup>, 705, 1 t. a.) ».

405 a, 7. πρώτως. — THEM. (23, 20), pense que πρώτως désigne ici la proximité spatiale (τὰ ἄλλα χινεῖν, οἴσπερ ἂν πελάση). Mais ce mot signifie, plus ordinairement, la proximité logique (Ind. Ar., 653 b, 25; 52; ad II, 12, 424 a, 24—25). En outre, dans l'opinion d'HÉRACLITE, le feu est la substance et le moteur universels et, par suite, ce n'est pas seulement quand il s'approche des choses, qu'on peut dire que le feu les meut. Nous croyons donc qu'il faut traduire πρώτως par primitivement. C'est au feu qu'appartient prochainement et par soi la propriété motrice, tandis que le mouvement des autres choses est, en un sens au moins, dérivé.

405 a, 8.  $\gamma\lambda a \phi \nu \rho \omega \tau \epsilon \rho \omega \varsigma$ . —  $\gamma\lambda a \phi \nu \rho \lambda \varsigma$  signifie, dans son sens primitif : creusé, ciselé, travaillé au ciseau, d'où, par extension : poli, élégant, etc. C'est à peu près dans cette acception qu'ARIS-TOTE l'emploie ici. Il veut dire que la théorie de Démocrite est plus nette et, aussi, plus achevée, plus finie, que les autres. Cela ressort, notamment, d'un passage de la *Politique* (II, 12, 1274 b, 8), où la même épithète est appliquée au législateur CHARONDAS à cause de l'àxpídeux des lois qu'il a établies. Or, nous l'avons dit (v. ad I, 1, 402 a, 2), àxpídix désigne, pour ARISTOTE, ce qui est exact, précis, ce dont les contours sont nettement dessinés. Il dit, par exemple, dans l'Éthique d Nicomaque (I, 1, 1094 b, 13), que, parmi les matières susceptibles d'être travaillées, il y en a qui comportent plus d'àxpídeux que les autres. L'ivoire ou l'airain, ajoute Aspasius (ad loc., 7, 4), sont plus capables que le plomb de recevoir des formes précises et finies. A ces idées se rattachent évidemment celles de finesse et de délicatesse dans les contours. C'est pourquoi ARISTOTE oppose quelquefois  $\gamma\lambda x \varphi u \rho \delta x$  i $\sigma \chi \lambda \eta \rho \delta v$  (Part. an., III, 1, 662 b, 7).

**405 a, 9. τούτων ἐκάτερον.** — ZELLER (*ibid.*, p. 323, n. 2, 902, 4 t. a.) sous-entend après τούτων : τοῦ χινητικοῦ xal γνωριστικοῦ. Mais il nous semble que l'interprétation de THEMISTIUS (v. *inf.*) est préférable. Ce qui suit montre, en effet, que Démo-CRITE a essayé d'indiquer, non pas pourquoi l'âme est le principe de la connaissance et celui du mouvement, mais pourquoi elle est, à la fois, éminemment motrice et éminemment mobile. — Sur l'opinion de DémocRITE et la façon dont ARISTOTE l'interprète, v. *ad* I, 2, 403 b, 31—404 a, 9; 404 a, 2; 4; 7; 28.

405 a, 11. λεπτομέρειαν. — La plupart des manuscrits ont μιχρομέρειαν. NOETEL (Zeitschr. f. d. Gym., 1864, p. 142) remarque que ce mot : nur aus einem Interpretament für λεπτομέρειαν entstanden ist, wie man an deutlichsten aus der Lesart des S μιχρολεπτομέρειαν ersieht.

τῶν δὲ σχημάτων. — Il faut marquer fortement le sens de δέ. ARISTOTE veut montrer, en effet, que DémocRITE a essayé de déterminer pourquoi l'âme est τούτων ἐχάτερον, c'està-dire capable au plus haut point : 1° de mouvoir; 2° d'être mue. Il vient de dire que la motricité lui appartient en vertu de la forme et de la subtilité des atomes qui la constituent. Il ajoute maintenant que, d'autre part (δέ), c'est aussi à cause de la forme de ses atomes que l'âme est éminemment mobile (εὐχινητότατον). THEM., 23, 22 : τὸ μὲν χινεῖν διὰ τὴν σμιχρομέρειαν, τὸ δὲ χινεῖσθαι διὰ τὸ σχημα.

405 a, 12. τοιούτον. — ZELLER (l. l.) entend par là εὐχινητότατον. Mais c'est, bien plutôt, σφαιροειδες qu'il faut entendre. En Tome II 5 effet, si DÉMOCRITE s'était borné à affirmer que le feu et l'âme sont mobiles, il n'aurait pas sur les autres physiciens la supériorité que signale ARISTOTE. Son mérite, d'après ce dernier, est d'avoir indiqué *pourquoi* le feu et l'âme possèdent cette propriété, en disant qu'ils la doivent à la forme sphérique de leurs atomes. C'est ainsi, d'ailleurs, qu'a compris SIMPLICIUS (31, 11).

**405 a, 14. ε**ίπομεν και πρότερον. — V. De an., I, 2, 404 b, 1 sqq.

γρήται δ' άμφοιν ώς μιζ φύσει. — Ind. Ar., 837 a, 52 : nomen oboic usurpatur de peculiari rei alicujus naturalis indole..... (838 b, 33) oúsis eadem vi usurpatur atque oúsia. φύσκ, au sens large, désigne donc les propriétés ou l'essence d'une chose, et Aristote veut dire que, pour ANAXAGORE, les attributs de l'âme sont aussi ceux du Nous et réciproquement. Cf. PLAT., Crat., 400 A : καὶ τὴν τῶν άλλων άπάντων φύσιν οὐ πιστεύεις 'Αναξαγόρα νοῦν τε χαὶ ψυχτιν εἶναι ττιν διαχοσμοῦσαν χαὶ ἔχουσαν; — ARISTOTE dit ZELLER (tr. fr., t. II, p. 420; 1<sup>s</sup>, 1011 t. a.) a raison de remarquer qu'ANAXAGORE « n'a pas fait de différence « entre l'âme et l'intelligence, et, par suite, de rapporter à « l'âme ce qu'il a dit tout d'abord de l'intelligence, à savoir « qu'elle est la force motrice (Lv. ad I, 2, 404 a, 257). L'intelli-« gence est toujours et partout ce qui meut la matière; /lors « même qu'un être se meut lui-même, c'est nécessairement « l'intelligence qui produit le mouvement; seulement ce mou-« vement n'a pas lieu par une impulsion mécanique extérieure, « mais par une impulsion intérieure. L'intelligence doit donc « résider dans un tel être; en lui elle devient âme. » (V. ANAX., fr. 6 Mull. : όσα τε ψυγήν έγει και τα μέζω και τα έλάσσω, πάντων vóoç xpartée.) Ce passage nous indique, en même temps, le sens qu'il faut donner à la remarque suivante (a, 15)  $\pi \lambda \dot{\eta} \nu \dot{\alpha} \rho \chi \dot{\eta} \nu \gamma \epsilon...$ xτλ. Aristote veut dire qu'ANAXAGORE appelle de préférence (μάλιστα) intellect, le principe des choses considérées dans leur ensemble, tandis que l'âme est, pour lui, la partie de l'Intellect qui réside dans tel ou tel individu particulier. C'est ainsi qu'explique Themistius (23, 28) : άλλά τόν γε νοῦν ἀρχήν φησι..... των όντων άπάντων. SOPHON., 15, 26 : ον (sc. τον νουν) χαι άργην των όλων μάλιστα τίθεται. Cette interprétation nous paraît, pour les raisons qui précèdent, préférable à celle de Simplicius (31, 17) qui traduit ainsi : ANAXAGORE considère l'intellect comme

étant, plus que tout le resle (πρὸ πάντων), le principe. Nous croyons, par suite, qu'il faut adopter la leçon ἀπάντων qui convient mieux au sens que nous avons admis.

405 a, 16. άπλουν... 17. άμιγή... καθαρόν. - ΑΝΑΧ., fr. 6 Mull. : τὰ μὲν ἄλλα παντὸς μοῖραν μετέχει, νόος δέ ἐστι ἄπειρον καὶ αύτοκρατές καὶ μέμικται οὐδενὶ χρήματι, ἀλλὰ μοῦνος αὐτὸς ἐφ' ἑωυτοῦ έστι . εί μή γάρ έφ' έωυτοῦ ቭν, άλλά τεφ έμέμικτο άλλφ, μετείχε άν άπάντων χρημάτων, εἰ ἐμέμιχτό τεφ · ἐν παντὶ γὰρ παντὸς μοῖρα ἔνεστι, ώσπερ έν τοῖσι πρόσθεν μοι λέλεκται · καὶ ἐκώλυε ῶν αὐτὸν τὰ συμμεμιγμένα, ώστε μηδενός χρήματος χρατέειν όμοίως, ώς χαὶ μοῦνον ἐόντα ἐφ' έωυτοῦ. ἔστι γὰρ λεπτότατόν τε πάντων γρημάτων χαὶ χαθαρώτατον..... ...(s. fin.) παντάπασι δε ούδεν ἀποχρίνεται οὐδε διαχρίνεται τὸ ἕτερον ἀπὸ τοῦ ἑτέρου πλην νόου . νόος δὲ πᾶς ὅμοιός ἐστι χαὶ ὁ μέζων χαὶ ὁ ἐλάσσων. έτερον δε ούδέν έστι όμοιον ούδενι ετέρφ απείρων έόντων, αλλ' ότεων (γ. sur cette leçon, Zeller, ibid., p. 401, n. 1, 991, 1 t. a.) πλείστα ένι, ταῦτα ἐνδηλότατα ἕν ἕχαστόν ἐστι χαὶ ϟν. Dans le De anima (III, 4, 429 a, 18), dans la Physique (VIII, 5, 256 b, 25), dans la Métaphysique (A, 8, 989 b, 15) l'opinion d'ANAXAGORE est exprimée à peu près dans les mêmes termes. Mais l'identité n'est pas assez complète pour nous permettre de considérer ce passage, avec TRENDELENBURG (p. 193), comme une citation textuelle.

405 a, 18. τό τε γινώσκειν... τὸ πῶν. — ANAXAGORE, dit THEMISTIUS (24, 3), assigne expressément à l'intellect le rôle de moteur; mais il lui attribue aussi la faculté cognitive ὅτι μάλιστα νοῦ ἔδιον τοῦτο. Il faut donc insister, dans notre texte, sur le mot νοῦν. V. ANAX., *l. c. ad* I, 1, 404 b, 2.

405 a, 19. ἐξ ῶν ἀπομνημονεύουσι. — Il faut remarquer qu'ARISTOTE ne parle jamais de THALÈS que d'après une tradition incertaine ou d'après ses propres conjectures. C'est une des raisons les plus fortes que l'on puisse invoquer contre l'authenticité des prétendus écrits de THALÈS. V. ZELLER, *ibid.*, t. I, p. 201, n. 2, 1<sup>8</sup>, 186, 2 t. a.; SIMPL., 31, 20 : ἔοιχε δὲ χαὶ θαλῆς... ὅτι μηδὲν αὐτοῦ ἐφέρετο σύγγραμμα.

**405 a, 20.**  $\lambda$ (**605,** même employé seul, signifie quelquefois l'aimant. V. Phys., VIII, 10, 267 a, 2 et Ind. Ar., 431 a, 30. — Il n'est pas impossible que THALÈS ait réellement émis l'opinion que la tradition lui attribuait. « A priori il est vraisemblable

« qu'il s'est figuré toutes choses comme douées de vie, qu'il a « personnifié toutes les forces agissantes en prenant pour type « l'âme humaine. » DIOG., I, 24 : 'Αριστοτέλης δὲ xa' Ἱππίας φασὶν αὐτὸν (sc. θαλῆν) xa' τοῖς ἀψύχοις διδόναι ψυχάς, τεκμαιρόμενον ἐκ τῆς λίθου τῆς μαγνήτιδος xa' τοῦ ἡλέκτρου. STOB., Ecl., I, 738 Heer. : θαλῆς xa' τὰ φυτὰ ἔμψυχα ζῷα. — C'est peut-être sur ce passage d'ARISTOTE qu'est fondée l'assertion, d'ailleurs probablement inexacte, d'AETIUS (Plac., IV, 2, 386, 10 Diels) : θαλῆς ἀπεφήνατο πρῶτος τὴν ψυχὴν ἀεικίνητον ἡ αὐτοκίνητον. V. ZELLER, *ibid.*, pp. 206, n. 1 et 209, n. 6, 191, 2; 194, 6 t. a.

405 a, 21. έτεροί τινες. — ΤΗΕΝ., 24, 10 : 'Δναξιμένης..... καὶ όσοι ἀέρα λέγουσι τὴν ψυχήν.

405 a, 22. άέρα. — Sub.: ὑπέλαδε τὴν ψυχήν. — V. ZELLER, ibid., p. 264, n. 1, 263, 1 t. a. DIOG. APOLL., fr. 6, Mull.: ×αί μοι δοχέει τὸ τὴν νόησιν ἔχον είναι ὁ ἀὴρ ×αλεόμενος ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων ×αὶ ὑπὸ τούτου πάντα ×αὶ ×υδερνᾶσθαι ×αὶ πάντων ×ρατέειν... ×αὶ πάντων τῶν ζψων δὲ ἡ ψυχὴ τὸ αὐτό ἐστιν, ἀὴρ θερμότερος μὲν τοῦ ἔξω ἐν ῷ ἐσμὲν.... ID., frg. 5 : ἄνθρωπος γὰρ ×αὶ τὰ ἄλλα ζῷα ἀναπνέοντα ζώει τῷ ἀέρι, ×αὶ τοῦτο αὐτοῖς ×αὶ ψυγή ἐστι ×αὶ νόησις.

405 a, 25. xat 'Hpáxlertog... 29. ot  $\pi o \lambda loi$ . — ARISTOTE veut établir qu'HÉRACLITE, comme DIOCÈNE D'APOLLONIE et les autres, a formé l'âme de l'élément des choses, et qu'il expliquait ainsi ses facultés motrice et cognitive : motrice, parce que le principe ou l'élément dont l'âme est formée est lui-même toujours en mouvement; cognitive, parce qu'étant toujours en mouvement, l'âme peut ainsi connaître les autres êtres qui se meuvent aussi sans cesse.

**405** a, 26. ἀναθυμίασιν. — « Il est évident, dit ZELLER « (*ibid.*, t. II, p. 118, n. 1, 647, 2 t. a.), que cette ἀναθυμίασις « ne peut être distincte du πῦρ que l'on regarde partout comme « le principe premier d'Héraclite. » Celui-ci semble, d'ailleurs, avoir employé un grand nombre d'expressions différentes pour désigner le feu primordial. Il l'appelait πρηστήρ, κεραυνός, ou encore ψυχή et, peut-être, αἰθήρ. V. ZELLER, *ibid.*, p. 117 sq., 647 t. a.

405 a, 27. άσωματώτατόν τε. — ΤΗΕΜ., 24, 13 : καὶ Ἡράχλειτος δὲ ἡν ἀργὴν τίθεται τῶν ὄντων, ταύτην τίθεται καὶ ψυγήν · πῦρ γὰρ καὶ

ούτος · τὴν γὰρ ἀναθυμίασιν ἐξ ῆς τὰ ἄλλα συνίστησιν, οὐx ἄλλο τι ἡ πῦρ ὑποληπτέον, τοῦτο δὲ xai ἀσώματον (v. ad I, 2, 403 a, 6—7) xai ῥέον ἀεί. — Au lieu de δὴ, qu'adoptent BEKKER et TRENDELENBURG, ou de δὲ, que préfère ZELLER (*ibid.*, p. 117, n. 2, 646, 3 t. a.), nous lisons τε (EWy) avec TORSTRIK et BIEHL. — L'opinion d'HÉRACLITE sur la nature de l'âme et les fragments qui l'expriment sont bien connus. V. ZELLER, *ibid.*, pp. 165, n. 5; 166, n. 1 et 2, 705, 1 et 3 t. a.

405 a, 27. tò δὲ κινούμενον κινουμένφ γινώσκεσθαι. — Ce passage n'exprime pas seulement, comme on pourrait le croire, une opinion qu'Aristotte attribue par conjecture à Héraclitte. Le témoignage de Platon semble, en effet, prouver qu'Héraclitte avait réellement émis cette idée. V. Crat., 412 A : .....ώς φερομένοις τοῖς πράγμασιν ἐπομένης τῆς ψυχῆς...., καὶ οῦτ ἀπολειπομένης οῦτε προθεούσης. — Il faut remarquer, d'ailleurs, qu'en un autre sens, Héraclitte soutenait que la connaissance a lieu par les contraires. V. THEOPH., De sens., 1, 499, 3 Diels.

**405 a, 29. oi**  $\pi o\lambda \lambda oi$ . — ARISTOTE fait peut-être allusion aux disciples des Sophistes, de PROTAGORAS en particulier, qui appuyaient leur scepticisme sur la doctrine d'HÉRACLITE. Peutêtre aussi a-t-il en vue CRATYLE et les autres disciples d'HÉRA-CLITE lui-même (v. Meta.,  $\Gamma$ , 5, 1010 a, 11 :  $\tau \bar{\omega} v \varphi a \sigma x \delta v \tau \omega v$  $f_i \rho \sigma x \lambda \varepsilon i \tau i \zeta \varepsilon i v$ ). PLATON atteste qu'au commencement du IV<sup>e</sup> siècle l'école d'HÉRACLITE comptait encore de nombreux représentants en Ionie et, particulièrement, à Éphèse (v. Théét., 179 D).

'Αλαμαίων. — V. sur ce personnage, ZELLER, tr. fr., t. I, p. 463 sqq., 1<sup>5</sup>, 488 sqq. t. a, et TANNERY, Pour l'hist. de la sc. hell., p. 201 sq. — DIOG., VIII, 83 : ἔφη δὲ (sc. 'Αλαμαίων) ααὶ τὴν ψυχὴν ἀθάνατον, καὶ κινεῖσθαι αὐτὴν συνεχῶς, ὡς τὸν ῆλιον. PHILOPON (88, 15) déclare qu'il ne connaît pas les écrits d'Alcméon et qu'il ne sait de lui que ce qu'en dit ARISTOTE.

405 a, 31. τοῦτο δ' ὑπάρχειν. — Τοῦτο remplace τὸ ἐοιχέναι, comme l'indique THEMISTIUS (24, 20). L'interprétation de SIM-PLICIUS (32, 9) : ὑπάρχειν δὲ αὐτῆ τὸ ἀθάνατον ὡς ἀειχινήτψ, est moins satisfaisante au point de vue du sens et de la construction grammaticale.

405 b, 2. poprixations semble devoir être pris dans le sens

directement opposé à celui de  $\gamma\lambda$ aφυρωτέρως (v. ad I, 2, 403 a, 8). De même qu'au moral φορτιχοί a pour contraire χαρίεντες, qui exprime la délicatesse, la finesse résultant de la culture (v. Eth. Nic., I, 3, 1093 b, 16—22; Pol., VIII, 7, 1342 a, 20; 6, 1341 b, 16), de même, au point de vue intellectuel, il désigne la simplicité d'une pensée primitive qui voit les choses en gros. Cf. Meta., B, 4, 1001 b, 14: θεωρεῖ φορτιχῶς. — Dans la Métaphysique (A, 3, 984 a, 4), ARISTOTE signale, de même, la simplicité des idées d'HIPPON : τὴν εὐτέλειαν αὐτοῦ τῆς διανοίας. — Un passage du scoliaste d'ARISTOPHANE (Nub., 96; V. ZELLER, tr. fr. t. I, p. 256, n. 3, I<sup>6</sup>, 254, 3 t. a.) nous apprend qu'HIPPON était contemporain de Périclès.

## 405 b, 2. rivès. — Aristote pense probablement à Thalès.

405 b, 4. ελέγχει..... ψυχήν. — Il est possible qu'HIPPON ait particulièrement visé l'opinion d'Empédocle. V. ad I, 2, 404 b, 11 et Zeller *l. l.* 

ή γονή ούχ αἶμα. — D'après CENSORINUS (*De die nat.*, 5, 13, 9 Jahn) HIPPON cherchait à prouver, par des observations sur les animaux, que la semence vient de la moëlle.

405 b, 6. xa84mep Kpirtag. — Quelques auteurs ont voulu établir une distinction entre le sophiste Critias et l'homme d'État de ce nom, qui fut l'un des Trente (v. Philop., 89, 8; ALEX. ap. PHILOP., l. l.; SIMPL., 32, 22 et ZELLER tr. fr., t. II, p. 478 n. 1, 1<sup>5</sup>, 1071, 2 t. a.). La question n'a, du reste, comme le remarque SIMPLICIUS, que peu d'importance. ZELLER (*ibid.*, p. 507, n. 6, 1109, 6 t. a.) fait observer qu'on ne peut pas conclure de ce passage d'ARISTOTE que le sophiste CRITIAS, à supposer qu'il s'agisse de lui, se soit livré à une étude plus approfondie des questions naturelles que les autres sophistes.

405 b, 7. την τοῦ αἴματος φύσιν. — Tous les commentateurs (THEM., 24, 28; SIMPL., 32, 23; PHILOP., 89, 13; SOPHON., 15, 3) disent que l'avis de CRITIAS était fondé sur le fait que les parties dépourvues de sang, comme les os, les ongles, les dents, ne sont pas douées de sensibilité. D'après Philopon (l. l.), CRITIAS aurait exprimé son opinion dans ce vers : αίμα γὰρ ἀνθρώποις περιχάρδιόν ἐστι νόημα. WALLACE (p. 209) parait admettre l'exactitude de cette indication. Mais le vers en question est d'Empé-DOCLE (v. 374 Mull.). ZELLER (tr. fr. II, p. 243, n. 2, 802, 3 t. a.) remarque avec raison, que, s'il a figuré dans un poème orphique, comme semble l'indiquer TERTULLIEN (De an., 15), c'est qu'on l'y a transporté. V. CIC., Tusc., I, 9, 19; DIELS, Dox. gr., pp. 204; 214.

405 b, 8. πάντα γάρ ..... 10. ή πάντα. - Cf. Meta., A, 8, 989 a. 5 : ούθεις γούν των ύστερον ήξίωσε χαι έν λεγόντων γήν είναι στοιγείον, δηλονότι διά την μεγαλομέρειαν . των δε τριών στοιγείων έχαστον είληφε χριτήν τινα • ...... χαίτοι δια τί ποτ' ού χαι την γην λέγουσιν, ώσπερ οι πολλοι των άνθρώπων; πάντα γάρ είναι φασι γην φησι δε xal 'Ησίοδος την γην πρώτην γενέσθαι των σωμάτων. Ce passage montre : 1° qu'il ne faut pas voir dans les expressions πλήν εί τις une allusion à un philosophe déterminé, mais seulement à une opinion générale, ou, tout au plus, à Hésione comme représentant de cette opinion. Par suite, PHILOPON (89, 27) a tort de la rapporter à Empédocle. Celui-ci admettait, sans doute, que l'âme consiste dans un mélange de tous les éléments (v. ad I, 2, 404 b, 11), mais il pensait, pour cette raison, que c'est le sang qui en est principalement le siège; 2º qu'il ne faut pas sousentendre στοιχεία après ή πάντα, comme le fait WALLACE. mais traduire πάντα par toutes choses.

405 b, 11. optζovtat δή. — Il est clair que ce passage est un résumé de l'exposition qui précède (THEM., 25, 6; PHILOP., 90, 20; SOPHON., 15, 8). Nous pensons, par suite, avec HAYDUCK, qu'il faut lire δή au lieu de δè, quoique cette leçon ne figure dans aucun manuscrit. Mais THEMISTIUS paraît avoir lu ainsi et ARGYROPULE traduit : ut igitur in summam omnia redigamus.

ώς είπεῖν. — Ind. Ar., 872 a, 34 : Aristoteli usitatum in formulis restrictivis : ὡς εἰπεῖν, quae formula saepissime, nec tamen ubivis, cum vocabulis universalibus, πãς, οὐδείς, μόνος sim, coniuncta est. — Le sens serait plus simple si l'on pouvait lire, comme le conjecture CHRIST, πάντες ὡς εἰπεῖν. Mais l'avantage qu'on y trouverait n'est pas assez grand pour qu'il y ait lieu d'introduire dans le texte une modification que n'autorise aucun manuscrit.

405 b, 12. τῷ ἀσωμάτῳ. — Comme nous l'avons indiqué plus haut (v. ad I, 2, 403 a, 6), il ne faut pas prendre ces mots dans leur sens strict. Ils signifient seulement que certains des philosophes énumérés par ARISTOTE, ont considéré l'âme comme la chose la plus subtile : ἀσώματον λέγων καὶ τὸ λεπτομερὶς σῶμχ (SIMPL., 33, 3).

405 b, 14.  $\pi\lambda\eta\nu$  tvós. — Il s'agit d'ANAXAGORE, comme le disent tous les commentateurs et comme le prouve le contexte 405 b, 19.

405 b, 15. τὸ ὅμοιον τῷ ὁμοίψ. — V. ad I, 2, 404 b, 10 et THEOPH., De sens., 1, 499, 1 Diels : περὶ δ' αἰσθήσεως αἰ μὲν πολλαὶ καὶ καθόλου δόξαι δύ' εἰσίν · οἱ μὲν γὰρ τῷ ὁμοίψ ποιοῦσιν.... κτλ.

**405 b, 19. πλείω ποιούσιν.** — Int. : ἐχ πλειόνων ποιούσιν . (TREND., p. 197).

405 b, 20.  $\dot{\alpha}\pi\alpha\theta\eta\dots$  voiv. — V. ad I, 2, 403 a, 16. Par l'apathie attribuée au voic dans ce passage, « Aristote entend son immutabilité, car, d'après le texte Metaph., V, 21 (1022 b, 15), il entend par πάθος une ποιότης xzθ'  $f_{1}v$  άλλοιοῦσθαι ἐνδέχεται (ZELLER, tr. fr., t. II, p. 401, n. 1, I<sup>5</sup>, 991, 1 t. a.) ».

405 b, 22. oör txzīvoç zipyxzv. — Le reproche qu'ARISTOTE adresse à ANAXAGORE n'est pas complètement fondé. Nous savons, en effet, par THÉOPHRASTE, que, contrairement à l'opinion commune, ANAXAGORE admettait que la sensation est produite par les contraires, et qu'il s'efforçait d'établir la vérité de cette proposition pour chaque sens en particulier. THEOPH. De sens., 27, 507, 7 Diels : 'Avaξαγόρας δὲ γίνεσθαι μὲν (sc. τὰς αἰσθήσεις) τοῖς ἐναντίοις · τὸ γὰρ ὅμοιον ἀπαθὲς ὑπὸ τοῦ ὁμοίου · καθ' ἐκάστην δ' ἰδία πειρᾶται διαριθμεῖν. Comment ANAXAGORE, ne faisant pas de distinction entre l'âme et l'intelligence, pouvait-il concilier cette assertion avec celle de l'impassibilité du Noῦς? Peut-être admettait-il une âme inférieure, siège de la sensation; peutêtre, aussi, pensait-il qu'elle s'explique par l'action mutuelle des substances, sans intervention d'un principe spécial, âme ou intellect; ou encore, et plutôt, n'avait-il pas aperçu la difficulté.

En ce cas, c'est sur ce point que devrait porter le reproche d'obscurité que lui adresse ARISTOTE.

405 b, 23. δσοι δ' ἐναντιώσεις. — ΤΗΕΜ., 23, 23 : ὥσπερ Ἐμπεδοχλῆς. δοὺς γὰρ ἐν τοῖς στοιχείοις θερμότητα ψυχρότητα, ὑγρότητα ξηρότητα, δίδωσι χαὶ τῆ ψυχῆ τὰς ἐναντιώσεις ταύτας ὑπάρχειν.

**405 b, 26. έν τι τούτων.** — PHILOP., 92, 2 : θάτερον τῶν ἐναντίων τίθεται <sup>6</sup>Ιππων Χαὶ Ἡράχλειτος, ὁ μὲν τὸ θερμόν · πῦρ γὰρ τὴν ἀρχὴν εἶναι · ὁ δὲ τὸ ψυχρόν, ὕδωρ τιθέμενος τὴν ἀρχήν. A HÉRACLITE il faut sans doute ajouter DÉMOCRITE, CRITIAS et DIOGÈNE D'APOLLONIE.

405 b, 27. καί τὸ ζην ώνόμασται. - Trad. : ipsum vivere ductum nominatumque fuisse (ARGYR.). Cf. Poet., 21, 1458 a, 6 (τοῦ ὀνομαζομένου sc. ὀνόματος) et ΧΕΝΟΡΗ., Mem., IV, 5, 12. -ΤΗΕΜ., 26, 5 : λέγοντες ότι χαὶ τὸ ζῆν παρὰ τὸ ζέειν ώνομάσθη. Comme le remarque STEINTHAL (Gesch. d. Sprachwiss. bei d. Griech. u. Röm., p. 80, cité par Belger in alt. ed. Trend., p. 198 note), en parlant de ceux qui τοῖς ὀνόμασιν ἀχολουθοῦσιν, welche dem Namen nachgehend philosophiren, ARISTOTE ne fait pas allusion à une école spéciale; notre passage suffirait à le prouver. Mais nous savons que les disciples d'Héraclite étaient connus pour leurs étymologies fantaisistes que PLATON raille dans le Cratyle (v. ZELLER, tr. fr., t. II, p. 196, I<sup>5</sup>, 749 t. a.). Il est bien possible que la première des étymologies indiquées ici ait été de leur invention. Il se pourrait même que la seconde eût été imaginée par leurs adversaires, peut-être par Platon, pour montrer qu'en employant une pareille méthode, on peut aussi bien prouver que l'âme est du froid ou de l'eau que le contraire. Nous la retrouvons précisément dans le Cratyle (399 E) : ..... την του άναπνειν δύναμιν παρέχον και άναψυχον, άμα δε έκλείποντος τοῦ ἀναψύγοντος τὸ σῶμα ἀπόλλυταί τε καὶ τελευτῷ · ὅθεν δή μοι δοχοῦσιν αὐτὸ ψυχήν χαλέσαι. Cependant JAMBLIQUE (ap. STOB., Ecl., I, 868 Heer.) rattache cette étymologie à l'opinion orphique à laquelle ARISTOTE fait allusion ci-dessous (5, 410 b, 27 sqg.; V. ad h. loc.) et les Stoïciens expliquaient d'une façon analogue l'origine du mot  $\psi_{0\chi}$  (ZELLER, III, I<sup>3</sup>, p. 197, n. 1 t. a.). — Le sens que nous avons adopté suppose un point en haut après axoλοῦθουσιν (TORST., BIEHL). Si l'on met la virgule après λέγοντες (BEKKER, TREND., TORST., BIEHL), la construction de la phrase (b, 27) οι μέν γάρ το θερμον λέγοντες..... 29. καλεισθαι ψυχήν, est irrégulière. NOETEL (Zeitschr. f. d. Gym., 1864, p. 142) propose

soit de supprimer χαλεϊσθαι ψυχήν, soit de lire : οἱ μὲν γὰρ τὸ θερμὸν (sc. τιθέασιν) ὅτι διὰ τοῦτο χαὶ τὸ ζῆν ἀνόμασται, οἱ δὲ τὸ ψυχρόν, λέγοντες διὰ τὴν ἀναπνοὴν χαὶ τὴν χατάψυξιν χαλεϊσθαι ψυχήν. ὅτι ist als Causalconjunktion zu nehmen, und diesem begründenden Satze entspricht denn λέγοντες x. τ. λ. On obtient le même résultat en plaçant après τὸ θερμὸν la virgule que l'on met ordinairement après λέγοντες : οἱ μὲν γὰρ τὸ θερμόν (sc. τιθέασιν), λέγοντες ὅτι διὰ τοῦτο χαὶ τὸ ζῆν ἀνόμασται, οἱ δὲ τὸ ψυχρὸν (sc. λέγοντες) διὰ τὴν ἀναπνοὴν.... χτλ. — La conjecture de Essen (D. erste Buch, etc., p. 16) : οἱ μὲν γὰρ τὸ θερμὸν λέγοντες διὰ τὴν τοῦ αἶματος ζέσιν φασὶ τὸ ζῆν ἀνομάσθαι, apporte au texte plus de modifications qu'il n'est nécessaire.

## **CHAPITRE III**

**405 b, 81.** où μόνον ψεῦδός ἐστι. — Meta.,  $\Theta$ , 4, 1047 b, 12: où yàp δή ἐστι ταὐτὸ τό τε ψεῦδος xaì τὸ ἀδύνατον · τὸ yáp σε ἐστάναι νῦν ψεῦδος μέν, oùx ἀδύνατον δέ. Cf. De cœlo, I, 12, 281 b, 2 sqq.; An. pr., I, 15, 34 b, 25.

406 a, 1. f δυνάμενον sc. f δυνάμενον χινεϊν έαυτό (THEM., 26, 16). — THEMISTIUS (*ibid.*) remarque avec raison que l'opinion combattue par ARISTOTE est surtout celle de PLATON. V. Lois X, 896 A : KA. τὸ ἑ zuτὸ χινεῖν φῆς λόγον ἔχειν τὴν αὐτὴν οὐσίαν, ἥνπερ τοῦνομα, ὅ δὴ πάντες ψυχὴν προσαγορεύομεν; —  $A\Theta$ . φημί γε. V. ad I, 3, 406 b, 26 — 407 a, 2.

**406 a, 3.**  $\pi p \delta \tau \epsilon p \circ \epsilon l p \eta \tau a \iota$ . — Les commentateurs ne sont pas d'accord sur le passage auquel ce renvoi s'applique. D'après TRENDELENBURG (p. 199), il s'agirait du début du *De* anima (I, 2, 403 b, 29). Mais on ne trouve là aucune discussion dogmatique; il n'y est question que des opinions des philosophes antérieurs. BONITZ (*Ind. Ar.*, 99 a, 1), à l'opinion duquel se range BELGER (*in alt. ed. TREND., l. l.*), désigne le chapitre 5 du VIII<sup>o</sup> livre de la *Physique*. WALLACE (p. 210) reproduit cette indication, en mentionnant spécialement *Phys.*, VIII, 5, 257 b, 20. SPENGEL (*in app. crit. ad THEM.*, p. 26) renvoie à *Phys.*, VII, 4; VIII, 4 sqq.; HAYDUCK (*in app. crit. ad* SOPHON., p. 16), à *Phys.*, VIII, 6, 258 b; enfin, le même auteur, dans son édition de SIMPLICIUS (*in app. crit.*, p. 34), à *Phys.*, VIII, 5 et 6, et, dans celle de Philopon (in app. crit., p. 96), à Phys., VIII, 5, 236 b. - En réalité, la démonstration à laquelle s'applique l'allusion est tout entière contenue dans le cinquième chapitre du VIII<sup>e</sup> livre de la *Physique*, spécialement à partir de 257 a. 31. ARISTOTE a établi, dans les chapitres précédents, que toute chose mue l'est par quelque chose, ou que tout mû suppose un moteur. Il s'applique alors à démontrer : 1° que tout mouvement a nécessairement pour origine, soit médiatement, soit immédiatement, une chose qui se meut elle-même; 2º (depuis 257 a, 31) que, si l'on analyse la notion de chose qui se meut elle-même (v. ad I, 3, 406 b, 11-15), on voit qu'un tel être se compose : d'une part, d'un mobile ; d'autre part, d'un moteur immobile : (258 a, 1) τῆς ὅλης ἄρα τὸ μὲν χινήσει ἀχίνητον ὅν τὸ δὲ χινηθήσεται..... (b, 8) συμβαίνει τὸ πρώτως χινοῦν ἐν ἄπασιν είναι τοῖς xivouµśvoic dx/vytov. --- L'animal étant un être qui se meut luimême (ibid., VIII, 9, 265 b, 34), se décompose en un mobile, le corps, et un moteur immobile, l'ame (ibid., 4,254 b, 15). Il est donc non seulement faux, mais radicalement impossible, en vertu de la nature même de l'âme, qu'elle puisse se mouvoir elle-même.

406 a, 4.  $\delta_{LZ}$   $\omega_{S}$   $\delta_{E}$  xivouµévou mavrós. — Il ne s'agit pas ici de la distinction, dont nous avons parlé dans la note précédente, des mobiles mus par eux-mêmes, ou par un moteur interne, et des mobiles mus par autre chose qu'eux, mais de celle du mouvement propre et du mouvement par accident. Sont mues par accident les choses qui appartiennent, à titre d'attributs ou de parties, au sujet mû par soi (quelle que soit, d'ailleurs, la cause du mouvement de celui-ci). Par exemple, quand l'homme blanc se meut ou est mû, la blancheur se meut par accident. De même, quand le navire est mû, les clous ou les matelots sont mus par accident (*Phys.*, IV, 4, 211 a, 17; VI, 10, 240 b, 17; VIII, 4, 254 b, 7).

406 a, 6. olov  $\pi\lambda\omega\tau\eta\rho\epsilon\varsigma$ . — Il ne faut pas prêter à cette comparaison plus de valeur qu'elle n'en a. ARISTOTE n'entend pas comparer l'âme aux matelots et le corps au navire; l'âme n'est pas dans le corps comme le pilote dans le navire. V. De an., II, 1, 413 a, 8—9; ALEX., De an., 15, 9 et ci-dessous ad loc.

406 a, 8. δήλον δ' έπὶ τῶν μορίων. — Philop., 97, 32 : δήλόν φησιν ἐχ τοῦ τὰ μόρια, δι' ῶν χινεῖται καθ' αὐτὸν χινούμενος ὁ πλωτήρ, άχίνητα ε<sup>ζ</sup>ναι. On pourrait encore interpréter ce passage de la façon suivante : il y a des choses qui ne se meuvent que parce qu'elles sont contenues dans le mû; c'est ce qui est évident si l'on considère les parties d'un tout qui se meut, par exemple celles d'un animal. Cette explication trouverait à s'appuyer sur les textes de la *Physique* que nous venons d'indiquer, où les expressions χατὰ μόριον sont appliquées à ce genre de mouvements. THEMISTIUS (28, 1) et SOPHONIAS (16, 36) ont peut-être adopté ce sens. Mais il faut, en ce cas, considérer δηλον δ' ἐπὶ τῶν μορίων comme une parenthèse.

408 a, 10. δισσῶς δὲ. — Il vaudrait peut-être mieux lire δισσῶς οὖν avec U et THEMISTIUS, ou δισ. δὴ que propose SUSEMIHL (Jen. Liter., IV, 1877, p. 708; Burs. Jahresb., IX, 351).

**406 a, 12.** xat pertéget xivijoreoç. — PHILOPON (98, 9) et SOPHONIAS (17, 1) pensent qu'ARISTOTE a l'intention de distinguer ici deux espèces de mouvements par soi. Certaines choses, disent-ils, ne peuvent pas ne pas se mouvoir; le mouvement leur est essentiel. Tels sont, par exemple, les astres. D'autres, tout en se mouvant par soi, ne sont pas toujours et essentiellement en mouvement; on peut dire seulement qu'elles en participent. Mais, comme le remarque TRENDELENBURG (p. 200), si cette interprétation était exacte, il faudrait, au lieu de la conjonction x<sup>2</sup>, une particule disjonctive comme  $\tilde{\eta}$ . SUSEMIHL (*ibid.*), conjecture : x<sup>2</sup> oùx el pertéxel ou xal oùx el xa0' Érepou pertéxel. On peut expliquer, en conservant le texte traditionnel : cherchons.... si l'âme se meut par soi, c'est-d-dire si elle participe par soi au mouvement qu'elle produit, Lou si elle n'y participe que par accident].

• τεσσάρων δέ..... 13. αὐξήσεως. — φορὰ désigne le mouvement de translation ×ατὰ τόπον; ἀλλοίωσις, l'altération ou mouvement ×ατὰ πάθος ou ×ατ' εἶδος; enfin φθίσις et αὕξησις les modifications du volume ×ατὰ μέγεθος (De cælo, IV, 3, 310 a, 23; Phys., VIII, 7, 260 a, 26). Dans les Catégories (14, 15 a, 13) et le III<sup>\*</sup> livre de la Physique (ch. 1 et 2), ARISTOTE ajoute la production et la destruction (v. aussi Meta., Λ, 2, 1069 b, 9; N, 1, 1088 a, 31; Mot. an., 5, 700 a, 26). Mais la classification qu'il indique ici paratt être celle à laquelle il s'est définitivement arrêté, car c'est seulement d'une façon provisoire (v. Phys., IV, 10, 218 b, 19) que, dans le troisième livre de

la Physique, il considère la production et la destruction comme des mouvements. Dans le cinquième livre, il démontre que ce ne sont pas des xivíosic au sens propre, et qu'il faut les faire rentrer sous le concept plus général de μεταδολή. En effet, la xivnous proprement dite suppose un sujet qui persiste au milieu de ses modifications successives, tandis que, dans la réverie et dans la oftopé, c'est le sujet lui-même qui est produit ou détruit (Phys., V, 1, 224 b, 35 sqg.); il y a passage non plus de l'être à l'être, mais de l'être au néant et réciproquement. - Dans les endroits où il donne au concept de ximois son extension exacte, Aristote en indique ordinairement trois espèces. Cf. De cælo, IV, 3, 310 a, 23: έπει γάρ είσι τρεϊς αι χινήσεις, ή μέν χατά μέγεθος, ή δε χατ' είδος, ή δέ xατὰ τόπον... (v. Ind. Ar., 391 b, 34; CHAIGNET, Ess. sur la psych. d'Ar., p. 212). Comme, en outre, oblotus ne figure pas dans la copie primitive de E, DITTENBERGER (Götting. gelehr. Anz., 1863, p. 1612), - qui aurait pu invoquer le texte de SOPHONIAS (17, 11) : τριών δε ούσων χινήσεων φυσιχών, -- conjecture qu'à cet endroit du De anima, ARISTOTE n'avait sans doute énuméré que trois espèces de mouvements : φορά, άλλοίωσις, αύξησις (αύξησις désignant la μεταδολή χατά τὸ ποσὸν en général, comme ci-dessous II, 4, 415 b, 24, cf. 25). Si cette conjecture est exacte, on n'aura pas le droit d'invoquer, comme le fait BONITZ, ce texte du De anima, en faveur de l'authenticité du passage Cat., 14, 15 a, 13, où l'aŭξησις et la polois sont aussi comptées comme deux espèces de mouvements. Ind. Ar., 391 b, 39 : χινήσεώς έστιν είδη ἕξ, γένεσις, φθορά, αὔξησις, μείωσις, άλλοίωσις, ή χατά τόπον μεταβολή Κ14.15 α 13 Wz, hanc computandi rationem non esse Aristotelicam judicat Spgl Münch GA 1845 p 44, sed ex eadem computandi ratione φορά άλλοίωσις φθίσις αύξησις dicuntur τέσσαρες χινήσεις ψα 3.406 a 12.

406 a, 16. πάσαι γἀρ.... τόπφ. — Tout mouvement est continu (*Phys.*, VI, 4) et, par suite, divisible, aussi bien que tout mobile. Il en résulte que tout mouvement est dans l'espace. On arrive à la même conclusion si l'on remarque que tous les mouvements, sans exception, même la production et la destruction, ont pour condition la translation (φορά), c'est-à-dire la x(vησις xaτà τόπον. V. Phys., VIII, 7, 260 a, 26. — SOPHONIAS (17,15) complète ainsi l'argument : τουτῷ δ' ἕπεται τὸ σῶμα εἶναι. πῶςοὖν ἀσώματος xaτ' Ἀναξαγόραν xaì Πλάτωνα;

406 a, 16. ei 5' toriv..... 22. µertyei.- Ce passage, d'après TRENDELENBURG (p. 200) et WALLACE (p. 211), ne fait que développer et compléter le précédent. Mais, dans cette hypothèse, si ôr, conviendrait mieux que el ôé. En outre, on ne comprend pas pourquoi ARISTOTE, dans l'exposition du même argument, répéterait des propositions à peu près identiques, comme (a, 14) el dè χινείται μή χατά συμβεδηχός et (a, 16) εί δ' έστιν ή ούσία της ψυγής τὸ xiveiv Eauthy. Enfin. il faudrait entendre par oùx eoti tónoc autov que la blancheur et la dimension de trois coudées ne sont pas dans l'espace, ce qui est inexact. Il nous semble, par conséquent, qu'Aristote propose ici, en réalité, un argument nouveau. Ce qui empêche de l'apercevoir, c'est l'ambiguïté du mot τόπος. τόπος sert, en effet, à désigner, d'abord, le lieu en général ou l'espace. Mais il signifie aussi le lieu naturel, ou propre, d'un corps (v., entre autres passages, Gen. et corr., II, 3, 330 b, 31), et c'est en ce dernier sens qu'il est employé ici. La nature étant un principe de mouvement, les corps naturels sont tous mobiles. Or, il y a deux espèces de mouvements : le circulaire et le rectiligne. Ce dernier, à son tour, se divise en deux espèces opposées : le mouvement vers le haut et le mouvement vers le bas. Le mouvement circulaire appartient au corps le plus parfait, celui dont sont formés les astres. Quant au mouvement vers le bas, il appartient à la terre ou au grave; le mouvement vers le haut, au léger ou au feu. Mais il y a, entre le grave et le léger absolus, un grave et un léger relatifs, à savoir l'eau et l'air. Le lieu naturel d'un corps est celui vers lequel tend son mouvement naturel. C'est, pour la terre, le centre ; pour le feu, le haut et, pour les deux autres éléments, les espaces intermédiaires (De cœlo, I, 2, 268 b, 20, 269 a, 14; IV, 1, 308 a, 29; 4, 311 b, 27; 312 a, 7-12; 5, 312 a, 22). - Il est impossible que l'âme ait un lieu naturel puisque, en dehors de ceux qu'occupent les éléments, il ne reste pas de place dans l'univers. Quel sera donc le lieu propre de l'âme (τίνα οῦν τοῦτον; THEM., 28, 19)?

406 a, 22. εἰ φύσει κινεῖται...... 27. ἀποδοῦναι. — Tout mouvement forcé suppose un mouvement naturel (v. Phys., IV, 8, 215 a, 1: πᾶσα κίνησις ῆ βία ῆ κατὰ φύσιν . ἀνάγκη δ' ἄν περ ῆ βίαιος, εἶναι καὶ τὴν κατὰ φύσιν · ἡ μὲν γὰρ βίαιος παρὰ φύσιν ἐστίν, ἡ δὲ παρὰ φύσιν ὑστέρα τῆς κατὰ φύσιν. Cf. De cœlo, III, 2, 300 a, 21). Mais la réciproque n'est pas absolument vraie; tout mouvement naturel ne suppose pas un mouvement forcé. En effet, le

mouvement forcé c'est le transport du mobile dans un sens contraire à celui de son mouvement naturel, comme serait. par exemple, le transport de la terre vers le haut ou du feu vers le centre. Pour qu'un mouvement forcé soit possible, il faut donc que le mouvement naturel ait un contraire. Par exemple, le mouvement naturel de haut en bas aura pour contraire le mouvement forcé de bas en haut. Mais il y a des mouvements qui n'ont pas de contraire; ce sont les mouvements circulaires (De cœlo, I, 3, 270 a, 18; II, 3, 286 a, 3). Par suite, les êtres auxquels ce mouvement est naturel, les astres, ne sont pas susceptibles de subir un mouvement forcé. Ainsi la proposition : el quose xiveïtai, xav Bla xivitely n'est pas vraie comme principe général. Mais, ainsi que le remarque Simplicius (35, 19), les êtres éternels seuls y font exception, et elle est vraie de toutes les choses soumises à la production et à la destruction : ..... βία χινηθείη . ή τῶν ἐν γενέσει ζώων δηλαδή ψυγή. περί τζε ό λόγος καί ή ύπόθεσις τῷ κινεϊσθαι κινεϊν. ού γάρ καθόλου ήξίωται...., όπερ ψευδος διά τά οὐράνια. - TRENDELENBURG (p. 201) est tenté de regarder comme suspecte l'authenticité des mots xav el Big, xal quose. Cette proposition, dit-il, est tout à fait fausse (falsa omnino) et il ajoute : Quae enim moles vi pelluntur, multum absunt, ut et natura sua moveantur. WALLACE (p. 211) répète, en changeant seulement les termes : les corps que des forces extérieures pourraient mouvoir ne doivent pas, ipso facto, être mus par des forces internes. Mais il nous semble que l'objection ne porte pas. Tout mouvement, dit en effet Aristore. implique une direction; quand le mouvement est forcé, c'est que le mobile qui le subit se mouvrait, par nature, dans la direction opposée. Et cette conséquence est parfaitement légitime, parce qu'il n'y a pas dans l'univers de corps absolument inerte. Tout corps naturel a une tendance spontanée, interne, vers un but qui est pour chaque élément, ou partie d'élément. son lieu propre. Supposer un mobile qui en serait dépourvu est impossible et contradictoire. Ce serait un être naturel qui n'aurait pas de nature, puisque la nature de chacun n'est pas autre chose que ce principe interne de mouvement. - D'ailleurs, ni TRENDELENBURG, ni WALLACE n'ont compris le sens littéral de la phrase en question. ARISTOTE veut dire que les êtres qui sont doués d'un mouvement naturel peuvent aussi être mus par force et réciproquement (cf. Phys. et De cœlo *ll. l.*). Il ne dit point que toute chose mue d'un mouvement naturel soit en même temps mue d'un mouvement forcé, ce

que TRENDELENBURG trouve absurde, et qui l'est en effet; il ne dit pas davantage ce que comprend WALLACE: that any movement which is caused by internal force can be also caused by external.

406 a, 25. και ήρεμεϊ εν τούτφ βία. — V. De cælo, III, 2, 300 a, 28 : και γαρ ήρεμειν άναγκαιον ή βία ή κατά φύσιν βία δε μένει ού και φέρεται βία, και κατά φύσιν ου κατά φύσιν.

406 a, 26. ποΐαι δέ βίαιοι...... 27. άποδοῦναι. — Le mouvement forcé est, par définition, celui qui imprime au mobile une direction opposée à celle de sa tendance naturelle ou interne : παρὰ τὴν ὁρμὴν xzì τὴν προzίρεσιν (Meta.,  $\Delta$ , 5, 1015 a, 27). Cette tendance interne, qui est la nature de l'être inanimé et l'âme de l'animal, n'est pas susceptible de subir un mouvement forcé. C'est seulement l'ensemble, le σύνολον dont elle est la forme, qui peut subir un tel mouvement. V. ad II, 1, 412 b, 5—6.

406 a, 27.  $\pi\lambda\dot{a}\tau\tau\epsilon\iotav. - \pi\lambda\dot{a}\sigma\mu a = hypothèse imaginaire.$ ARISTOTE (Meta., M, 7, 1082 b, 3), définit ce terme de la façon suivante :  $\lambda\dot{e}\gamma\omega$  δè  $\pi\lambda a\sigma\mu a\tau \omega\delta\epsilon\varsigma$  τὸ πρὸς ὑπόθεσιν βεβιασμένον. Et ALEXANDRE (ad loc., 737, 8 Bon., 759, 12 Hayd.) explique ainsi ces expressions : si l'on dit que l'homme est ovipare parce qu'il vole, la conséquence sera légitime. Mais l'hypothèse dont l'oviparité de l'homme est la conséquence, à savoir qu'il vole, sera βεδιασμένη, c'est-à-dire impossible et fausse. Le πλάσμα est donc une hypothèse que l'on ne peut poser sans faire violence à la vérité ou à l'évidence.

## έτι δ' εί..... 30. των μεταξύ. - V. ad I, 3, 406 a, 16-22.

406 a, 30. περί τῶν μεταξύ. — WALLACE traduit: of the intermediate elements. Il nous semble que τὰ μεταξύ désigne plutôt les lieux intermédiaires, puisque le λόγος consiste précisément à conclure de la direction de l'âme vers tel lieu, qu'elle est formée de tel élément. V., d'ailleurs, De cælo, IV, 4, 312 a, 7 : ..... οι τόποι δύο, τὸ μέσον καὶ τὸ ἔσχατον. ἔστι δὲ δή τι καὶ τὸ μεταξὑ τούτων...... διὰ τοῦτο ἔστι τι καὶ ἄλλο βαρὸ καὶ κοῦφον, οἶον ὕδωρ καὶ ἀήρ.

έτι δ' έπεί...... b, 5. των ζώων. - Bonitz (art. cit.,

Hermes, t. VII, 1873, p. 422 sqq.) fait, à propos de ce morceau, les remarques suivantes :

La première partie de ce passage est suffisamment claire. Elle signifie que, si l'on admet que l'âme se meut, il est raisonnable de la supposer animée de mouvements du même genre que ceux qu'elle imprime au corps, et que, par suite. on pourra conclure du genre des mouvements dont le corps est animé, à celui du mouvement que l'âme elle-même exécute. Or le corps se meut dans l'espace, popã. Mais comment faut-il expliquer la suite du texte : worte xai & yuyh ..... μεθισταμένη? Étant données les deux prémisses : Les mouvements de l'âme sont de même espèce que ceux du corps; les mouvements du corps sont des mouvements locaux, -- la seule conclusion possible est celle-ci : par suite, les mouvements de l'âme seront des mouvements locaux. Cette conclusion peutelle être exprimée par les mots en question? TRENDELENBURG l'admet et il explique : μεταδάλλοι αν i. e. τόπον. Mais, bien que μεταδάλλειν soit quelquefois employé par Aristote pour désigner le mouvement local (Ind. Ar., 458 b, 50-54), il a ordinairement un sens beaucoup plus général, plus général même que celui de xiveiotai (v. ad I, 3, 406 a, 12-13), et il est peu vraisemblable qu'ARISTOTE eût négligé de marquer par un terme précis ce qui est, en somme, l'essentiel de sa conclusion. On pourrait être tenté de penser que ce sont les mots xatà τὸ σῶμα qui ajoutent à merabáddo: la détermination nécessaire pour désigner le mouvement local. Ces mots seraient susceptibles de deux interprétations; ils pourraient signifier soit : les mouvements de l'âme sont, d'une manière générale, de même espèce que ceux du corps; --- c'est-à-dire des mouvements de translation, --- soit : les mouvements de l'âme correspondent, dans le détail, à chacun des mouvements du corps. Mais ni l'une ni l'autre de ces interprétations ne paratt acceptable. La seconde serait, en effet, en désaccord avec la proposition qui la précède : rò oè ouux xiveitai popg. Car cette proposition nous conduit seulement à conclure que l'âme se meut aussi popg, et non à une détermination spéciale de chacun des mouvements de l'âme, en particulier. En outre, cette conclusion, ainsi comprise, ne justifierait pas la remarque suivante : ἐξελθοῦσαν εἰσιέναι πάλιν etc. Mais, si l'on adopte la première interprétation (de sorte que l'âme se mouvrait du même genre de mouvement que le corps), la conclusion ne sera que la répétition pure et simple de l'une des prémisses (ή ψυχή καὶ αὐτή ταύτην την κίνησιν κινεῖται,

Tome II.

6

την τὸ σῶμα). Les mots précédents (κινεῖσθαι φορφ) annoncent, au contraire, une détermination précise du genre de mouvement qui, dans l'hypothèse, appartiendrait à l'âme. Il semble, par conséquent, qu'il faudrait, au lieu de κατά τὸ σῶμα, lire κατὰ τόπον (v. Ind. An., 458 a, 42 sqg.). Sans doute, cette lecon ne peut s'appuyer sur l'autorité d'aucun manuscrit, mais Themistius et PHILOPON paraissent l'avoir suivie. Le premier dit, en effet (29, 15) : τὸ δὲ σῶμα κινεῖται κατὰ τόπον, ὥστε καὶ ἡ ψυγἡ κατὰ τόπον.... κτλ. (cf. 30, 13; 30, 15; 30, 18); et le second : ωστε και αυτή κινηθήσεται κατά τόπον (Philop., 107, 20). - Ainsi, dans l'hypothèse contestée, le mouvement de l'âme serait le mouvement local, c'est-à-dire, soit que son ensemble changerait de place, soit que, l'ensemble restant immobile, ses parties seraient en mouvement, comme cela a lieu, par exemple, dans le mouvement circulaire. Telle est l'explication que donne Conrad Gesner des mots: ή όλη ή κατά μόρια μεθισταμένη. TRENDELENBURG (p. 203) la rejette : Minime, neque enim ad motus genus pertinet. Haec potius est sententia : Sequeretur animam, vel omnem, vel ejus inter se facultates tanguam partes locum mutare. Mais on n'apercoit pas pourquoi Aristote introduirait ici les facultés de l'âme, ni ce qui, dans ses prémisses, pourrait l'autoriser à le faire. Il semble tout naturel, au contraire, qu'après avoir montré que, dans l'hypothèse qu'il combat, c'est le mouvement local qui appartient à l'âme, il indique les deux formes que ce mouvement peut recevoir. — Pour la seconde partie de ce passage, E donne le texte suivant : εί δὲ τοῦτ' ἐνδέγεται, καὶ ἐξελθοῦσαν εἰσιέναι πάλιν ένδέγοιτ' αν. Bekker, Trendelenburg et Torstrik adoptent ce texte. Au contraire, les mss. SWX ont seulement : el de rouro, ένδέχοιτο καὶ ἐξελθοῦσαν εἰσίεναι πάλιν. Cette dernière leçon (où il faut, sans doute, remplacer evoléyouto par evoléyout' av, comme le conjecture, avec raison, Torstrik, p. 119) paraît préférable. En effet, par l'argument précédent, ARISTOTE a voulu démontrer, non pas seulement qu'il est possible, d'après l'hypothèse, que l'âme se meuve dans l'espace, mais que c'est là une conséquence nécessaire de cette hypothèse. Ce point établi, il en résulte que, dans la théorie discutée, l'âme est, dans une certaine mesure, quelque chose d'indépendant du corps (SOPHON., 18, 23 : εί γάρ μή τινι ζωτική δυνάμει τη παρουσία της ψυγής το σώμα συνέγεται, άλλα μόνον ώς ώσει χαι μογλεία τινί χινεϊ, ούδεν χωλύει ταῦτα ylvesdai) et que, par suite, cette théorie a pour conséquence possible, la séparation de l'âme d'avec le corps et sa rentrée dans celui-ci. Ni THEMISTIUS, ni SIMPLICIUS, ni PHILOPON ne présentent comme hypothétique le premier point, à savoir que la doctrine visée conduise à attribuer à l'âme la locomotion. Cf. THEM., 29, 16 : ώστε καὶ ἡ ψυγὴ κατὰ τύπον ἦτοι γε ὅλη ቶ κατὰ μόρια μεθισταμένη . τοῦτω δὲ ἕπεται xai ἐξελθοῦσαν εἰσιέναι πάλιν, τούτω δὲ τὸ άνίστασθαι τὰ τεθνεῶτα τῶν ζψων. — Les derniers mots τούτω δ' ἕποιτ' ἂν τὸ ἀνίστασθαι τὰ τεθνεῶτα τῶν ζψων sont considérés par TRENDELENBURG comme une interpolation : Verba non temere ea suspicione absolvenda sunt, proficisci a manu christiani lectoris carnis resurrectionem ex Aristotelis propositionibus cupide concludentis. Adeo verba Christianum saeculum sapiunt. Fortasse ex ipsis commentatoribus, sui temporis placita respicientibus, redundarunt (p. 202). Mais il faut avouer que le lecteur chrétien aurait été singulièrement mal avisé de présenter la résurrection de la chair comme résultant précisément de l'opinion combattue. Il est plus probable que c'est Aristote lui-même qui a tiré cette conséquence pour montrer, suivant son habitude, que l'opinion qu'il voulait réfuter conduisait à des conclusions contraires à l'expérience. Rapprocher les paroles de Praxaspe à Cambyse dans Hérodote (III, 62) : Si les morts désormais reviennent (el μέν νυν οι τεθνεῶτες ανεστασι), attends-toi à voir revenir le Mède Astyage; si les choses vont comme par le passé (εἰ δ' ἔστι ώσπερ πρό τοῦ), rien de fâcheux contre toi ne se produira de son fait.

Bien que la plupart de ces considérations nous paraissent fondées, nous n'avons pas modifié le texte des manuscrits, dont l'explication ne nous semble pas radicalement impossible. Il faut, pensons-nous, prendre, comme le fait SmpLICIUS (37, 4), xatà tò σῶμα dans le sens de xaθάπερ σῶμα et chercher dans les mots fì  $\delta\lambda\eta$  fì xatà μόρια μεθισταμένη la détermination qu'il faut ajouter à μεταδάλλοι pour désigner le mouvement local : L'àme, cause des mouvements du corps, doit se mouvoir du même genre de mouvement que lui. Or le corps se meut dans l'espace; donc l'àme doit, comme le corps, se mouvoir fì  $\delta\lambda\eta$ fì xatà μόρια μεθισταμένη (cf. Ind. Ar., 449 b, 12 : μεθιστάναι..... 1. proprie de mutato loco). Quant aux expressions εἰ δὲ τοῦτ' ἐνδέχεται, on peut les comprendre ainsi : si l'on admet que cela est possible (comme nous venons de montrer qu'on doit nécessairement le faire quand on croit que l'àme se meut)..... etc.

406 a, 32. avricrpé éaux. — Lorsque deux propositions expriment, l'une une cause, l'autre son effet, on peut, ou bien conclure de la première à la seconde, ce qui est la méthode normale et syllogistique, ou bien conclure de la seconde à la première, ou de l'effet à la cause, ce qui est quelquefois avantageux, l'effet étant, souvent, plus clair et plus connu pour nous. C'est ainsi que, du fait que les planètes ne scintillent pas (effet de leur proximité), on peut conclure qu'elles sont près (An. post., I, 13, 78 a, 26: ällov dè — sc. τρόπου γίνεται ό συλλογισμός — εἰ δι' ἀμέσων μέν, ἀλλὰ μὴ διὰ τοῦ αἰτίου ἀλλὰ τῶν ἀντιστρεφόντων διὰ τοῦ γνωριμωτέρου). De même ici, on conclurait des effets, les mouvements du corps, à la cause supposée, les mouvements de l'âme.

406 b, 5. την δέ κατά συμδεδηκός... 11. είπερ κινείται. --Ce passage, d'après THEMISTIUS, aurait pour but de prévenir une objection. On pourrait dire, en effet, que ce n'est pas toujours par accident que l'âme est mue, comme le voudrait ARISTOTE. Les mouvements accidentels pour elle seraient seulement les déplacements qu'elle imprime au corps, et qu'elle se trouve partager. Ce qui prouve bien qu'ils sont accidentels pour l'âme, c'est, dirait-on, qu'ils peuvent être communiqués à l'animal et, par suite, à l'âme, même par un agent extérieur (THEM., 31, 2 : άλλ' ίσως τὰς μὲν σωματικὰς ταύτας χινήσεις διά τοῦτο τὴν ψυγὴν χατά συμβεβηχὸς ἐροῦσι χινεῖσθαι.....ταύτας γάρ και ύπ' άλλου κινεισθαι αύτην ούδεν κωλύει · και γάρ ώθουμένου βία τοῦ ζώου συναπολαύειν ἀνάγκη την ψυχήν..... κτλ.). Cependant, ajouterait-on, il est d'autres mouvements qui sont plus particuliers à l'âme, et qui lui appartiennent par soi (THEM., à la suite du texte cité : ἀλλὰ τὰς τῆς ψυχῆς χινήσεις χαὶ ὡς ψυχῆς ταύτας έροῦσιν αὐτὴν ὑφ' αὑτῆς χινεῖσθαι χαὶ ταὑτας εἶναι ἐχ τῆς οὐσίας τῆς ψυγικής, ας ούγ οίόν τε αύτην ύπ' άλλου χινεισθαι, ώς της ένδοθεν φύσεως έξηρτημένας). Mais, répond Aristote, les mouvements que l'on pourrait prétendre propres à l'âme, par exemple la sensation, le désir, ou même la pensée (THEM., 34, 15 : ai diavorforic..... είπερ ούδέποτε άνευ φαντασίας) sont provoqués en elle (si l'on admet qu'elle puisse se mouvoir), par le sensible. — Il faut reconnaître que, si tel est le sens de ce passage, les expressions d'ARISTOTE sont singulièrement insuffisantes, et qu'il a sousentendu des parties essentielles de l'argumentation. L'interprétation suivante, que propose WALLACE (p. 212), nous paraît plus conforme au texte : on pourrait renoncer à soutenir que l'âme se meut elle-même et maintenir, néanmoins, qu'elle est mobile. En effet, dirait-on, des mouvements accidentels peuvent lui être communiqués, même par autre chose qu'elle, comme,

par exemple, dans le cas où l'animal est poussé par une impulsion extérieure. Mais alors, faut-il répondre, on renoncerait à l'hypothèse du mouvement essentiel de l'âme. Car, si elle n'est mobile que par autre chose, elle n'est pas mobile par soi. De plus, l'opération que les partisans du mouvement essentiel de l'âme pourraient le plus naturellement considérer comme un tel mouvement, la sensation, est provoquée par le sensible et accompagnée d'un mouvement corporel. Par suite, même quand elle sent, on ne peut pas dire que l'âme se mette en mouvement d'elle-même, ni même qu'elle soit mue par soi.

**406 b, 9.** τὸ xaô' aὐτὸ ἀγaθὸν ἢ δι' aὐτό,... — Ce qui est bon pour soi (δι' aὐτό) c'est la fin dernière ou le souverain bien. Mais il y a des choses qui, tout en étant bonnes comme éléments ou conditions du souverain bien, ont aussi, par soi, prises en elles-mêmes (xxô' aὐτά) et indépendamment de la fin supérieure qu'elles permettent d'atteindre, une certaine valeur. Telles sont la prudence, la vision etc. Eth. Nic., I, 4, 1096 b, 16 : xaô' aὐτὰ δὲ ποĩa θείη τις ἄν (sc. ἀγaθά); ἢ ὅσα xaì μονούμενα διώxεται, οῖον τὸ φρονεῖν xaì ὁρãν xaì ἡδονaί τινες xaì τιμαί; ταῦτα γὰρ εἰ xaì δι' ἄλλο τι διώχομεν, ὅμως τῶν xaô' aὐτὰ ἀγaθῶν θείη τις ἄν.

406 b, 10. ὑπὸ τῶν αἰσθητῶν. — D'après ARISTOTE, dans la sensation, pas plus que dans la marche, l'âme n'est mue par soi. La sensation, comme la marche, est un mouvement de l'animal, c'est-à-dire de l'ensemble constitué par l'âme et le corps, mouvement qui appartient par soi à cet ensemble, mais qui n'appartient que par accident soit à sa forme, soit à sa malière. De Somno, 1, 454 a, 7 : ἐπεὶ δ' οὕτε τῆς ψυχῆς ἴδιον τὸ αἰσθάνεσθαι οὕτε τοῦ σώματος..., φανερὸν ὡς οὕτε τῆς ψυχῆς ἴδιον πάθος ίδιον, οὕτ' ἄψυχον σῶμα δυνατὸν αἰσθάνεσθαι. V. ad II, 5, 417 a, 9-14.

406 b, 11. άλλὰ μην..... 15. αὐτῆς ×αθ' αὐτήν. — Tout mouvement est une modification du mobile, soit en qualité (altération), soit en quantité (accroissement et diminution), soit dans le lieu (translation). Ce dernier genre de mouvement, n'atteignant pas les déterminations internes de la chose, est celui qui modifie le moins profondément sa nature (*Phys.*, VIII, 7, 261 a, 20 : ήχιστα τῆς οὐσίας ἐξίσταται τὸ χινούμενον τῶν χινήσεων ἐν τῷ φέρεσθαι ·). Quant au changement qui modifie, non plus le lieu, le volume ou les qualités accidentelles de la chose, mais son essence, ce n'est pas, à proprement parler, un mouvement qu'il faut l'appeler. Car, en pareil cas, le sujet même du mouvement ne subsiste pas; il y a production ou destruction (v. ad I, 3, 406 a, 12-13). Si donc l'âme se meut elle-même en tant qu'âme, elle sera, à chaque instant, produite et détruite. — On pourrait objecter que l'animal est un être qui se meut lui-même, sans que, pour cela, il soit produit ou détruit. Il faut répondre que ce n'est pas l'essence même de l'animal qui est mue. Il y a en lui un moteur immobile, qui est précisément sa forme essentielle ou son âme (v. ad I, 3, 406 a, 3). — Pourquoi, dirait-on encore, n'en serait-il pas de même pour l'âme, et pourquoi n'y distinguerait-on pas un moteur immobile et un mobile? Mais, d'abord, ce serait déjà reconnaître dans l'âme un élément immobile. En outre, ce serait intercaler, entre l'âme motrice et le corps mû, une âme motrice-mobile dont l'intervention n'est nullement nécessaire. En effet, le moteur immobile et le mû sont les éléments suffisants d'une chose qui se meut elle-même, comme l'animal. Dans la Physique (VIII, 5, 258 a, 5-18), après avoir prouvé par l'absurde qu'une chose qui se meut elle-même se compose d'une chose mue et d'un moteur immobile, Aristote établit directement la même conclusion par l'argument suivant : « Puisque toute chose meut, soit en étant mue elle-même par « une autre, soit en étant immobile, et puisque ce qui est mû « ou bien meut, à son tour, [autre chose,] ou bien ne meut « rien, il est nécessaire que ce qui se meut soi-même soit « composé d'une chose immobile et mouvante, et d'une autre « chose mue et qui n'en meut pas nécessairement une autre, « mais qui peut, soit le faire, soit ne pas le faire (δπότερ' ἔτυχεν). « Soient, en effet, A un moteur immobile, B une chose mue « par A et mouvant, à son tour, Γ, lequel est mû par B, mais « ne meut rien. — Il se peut, d'ailleurs, que le mouvement « parvienne à Γ par un plus grand nombre d'intermédiaires, « mais [nous] supposons [, comme nous pouvons le faire sans « que la conclusion s'en ressente, ] qu'il se transmet par un « seul Lintermédiaire]. — Cet ensemble ABF constitue une « chose qui se meut elle-même. Mais, si l'on enlève Γ. AB « continuera à se mouvoir soi-même, A étant le moteur et B le « mů, tandis que  $\Gamma$  [,ainsi isolé,] ne se mouvra pas lui-même « et ne sera absolument pas mú. Br ne saurait, non plus, « séparé de A, se mouvoir soi-même, car B ne meut que parce « qu'il est mû par autre chose.... Par conséquent, c'est à AB

« seul qu'appartient la propriété de se mouvoir soi-même. Une « chose qui se meut elle-même se compose donc d'un moteur « immobile et d'une chose mue, qui peut ou non mouvoir à « son tour. » Cf. SIMPL., ad loc., 1243, 1 sqq.; 20 sqq. — V., pour l'ensemble de l'argument, ALEX., ἀπ. x. λύσ., II, 2, 46, 22.

**408 b, 11. άλλὰ μήν.** — Ind. Ar., 33 b, 26 : ἀλλὰ μήν admodum frequens apud Ar,... ad significandum argumentationis progressum.

**406 b, 13. Επστασις.** — Cf. Phys., IV, 13, 222 b, 16 : μεταδολή δε πασα φύσει έκστατικόν.

ή κινείται. — ALEX., l. l., 47, 22 : πῶν τὸ κατά τι κινούμενόν
 τε καὶ μεταδάλλον ἐξίσταται τοῦ καθὸ κινεῖται.

408 b, 18. ώς αύτη κινείται, sc. κατὰ τόπον. — ΤΗΕΝ., 34, 25: οί κινουμένην κατὰ τόπον την ψυγην κινείν τὸ σῶμα ἀποφαινόμενοι.

406 b, 17.  $\Phii\lambda(\pi\pi\varphi)$ . — PHILIPPE, fils d'ARISTOPHANE (Sch. PLAT., p. 331 Bekk., et d'autres ap. MEINEKE, Ffrg. comic. græc., I, 340 sqq.). ATHÉNÉE et d'autres (v. MEIN., l. l.) indiquent les titres de quelques-unes de ses comédies. Il semble résulter du texte de THEMISTIUS (34, 27) que Dédale figurait comme personnage dans l'une d'elles :  $\varphi\eta\sigma$   $\gamma$ àp  $\delta$   $\Delta a(\delta a \lambda \circ c, \pi a \rho', a \dot{v} \bar{\psi})$  (sc.  $\Phii\lambda(\pi\pi\psi)...$  xt $\lambda$ .

406 b, 19. άργυρον χυτόν. — SIMPL., 39, 23 : τον χυτον άργυρον τον δδράργυρον φασι δηλούν. Les deux termes ne sont pourtant pas absolument synonymes. V. IDEL., Meteor., II, 500 in f.

**406 b, 21.** διὰ τὸ πεφυχέναι. — Il ne faut pas conclure de ces expressions qu'ARISTOTE a attribué aux atomes de DémocRITE un mouvement naturel ou essentiel. S'il est naturel aux atomes psychiques de n'être jamais en repos, c'est uniquement parce que leur forme sphérique les rend éminemment propres à être mus. V. ad I, 2, 404 a, 7; 10.

406 b, 25. προαιρέσεως τινος και νοήσεως. — Eth. Nic., VII, 6, 1148 a, 9 : παρά την προαίρεσιν και την διάνοιαν. Phys., II, 5, 197 a, 7 : η γάρ προαίρεσις ούκ άνευ διανοίας. Mot. An., 6, 700 b, 17 : δρώμεν δὲ τὰ χινοῦντα τὸ ζῷον διάνοιαν χαὶ φαντασίαν χαὶ προαίρεσιν xaì βούλησιν xaì ἐπιθυμίαν. Il faut donc prendre ici νόησις dans le sens large de διάνοια plutôt que dans son acception étroite. TREND., p. 206 : Hac quidem ratione hoc loco additur « xaì νοή-« σεως », quae, magis communi, quam suprema illa vi intellegitur, qua in summa veritate invenienda versatur. V. ad III, 9, 432 a, 18; 10, 433 a, 23.

Le mouvement que le corps reçoit de l'âme ne peut pas être une impulsion extérieure et mécanique; car une telle impulsion supposerait, entre l'âme et le corps, un contact, puisque l'action et la passion physiques sont impossibles sans contact (Phys., III, 1, 201 a, 24; Gen. et corr., I, 6, 322 b, 21; Gen. an., II, 1, 734 a, 3; Phys., VII, 2, deb.; Gen. et corr., I, 9, 327 a, 2). Mais, entre l'âme et le corps, il n'y a pas de contact possible, si ce n'est en un sens tout métaphorique (Gen. et corr., I, 6, 323 a, 20 sqq.; 7, 324 b, 14; SIMPL., Phys., 1243, 35). C'est que le contact exige la séparation et la distinction actuelles du touchant et du touché : συμφυές μέν ούν έχαστον χαί έν δν απαθές (Gen. et corr., I, 9, 327 a, 1; Meta., A, 4, 1014 b, 22; K, 1, 1046 a, 28; Phys., IV, 5, 213 a, 9; V, 3, 227 b, 6 sqq.; a, 25; VIII, 4, 255 a. 13 : ή γαρ εν και συνεγες μη άφη ταύτη άπαθές ·). Or l'âme et le corps ne sont pas deux substances distinctes; ils ne sont rien l'un indépendamment de l'autre. L'âme est inséparable du corps, comme la forme de la matière, et, réciproquement. séparé de l'âme, le corps n'est plus qu'une masse informe qui n'a de commun que le nom avec sa nature primitive (v. ad I, 2, 402 a, 6; II, 1, 412 b, 20; 21). On ne doit même pas se demander comment l'âme et le corps sont unis, car ils ne sont rien en dehors de cette union (v. ad II, 1, 412 b, 6-9; THEM., ad loc., 77, 17). De plus, il ne peut y avoir action et passion réciproques de l'âme et du corps. Il faudrait, en effet, pour cela, que ce fussent deux substances ayant même matière, car, quand il s'agit de choses qui n'ont pas la même matière, l'agent ne subit aucune réaction de la part du patient (Gen. et corr., I, 6, 323 a, 24; 7, 324 a, 34; Gen. an., IV, 3, 768 b, 15). L'âme n'est pas mue et ne meut pas par contact, pas plus qu'elle ne tisse ou ne bâtit (De an., I, 4, 408 b, 1-15). Elle ne fait, d'ailleurs, en cela, que participer aux caractères communs à toute forme (v. ad III, 4, 429 b, 10). Ce sont, dit ALEXANDRE (De an., 21, 23), seulement les choses qui poussent, tirent, font tourner ou transportent qui meuvent par contact. L'Ame meut comme forme, elle ne se meut pas par soi. Dirons-nous

que l'âme meut le corps par le désir ( ὄρεξις) et la représentation (qavrasla - v. Mot. an., 7, 701 a, 33; De an., III, 10, præs. 433 a. 17 sqg.; b. 27 : όλως μέν ούν, ώσπερ είρηται, ή δρεκτικόν τό ζῷον, ταύτη έαυτοῦ χινητιχόν · όρεχτιχὸν δὲ οὐχ ἄνευ φαντασίας)? Mais il faut s'entendre sur ce point. Le désir et la représentation sont déjà, en effet, des affections communes à l'âme et au corps, des mouvements de l'animal dans son ensemble (De an., III, 10, 433 b, 15; b, 28; Mot. an., 6, 700 b, 35; ad I, 1, 403 a, 16 sqq.). Ou plutôt même, à prendre les choses à la rigueur, le désir n'est pas une affection commune à l'âme et au corps, pas plus que le mouvement. De même que l'âme ne partage pas le mouvement du corps, si ce n'est par accident, de même elle n'est pas affectée par le désir. C'est l'animal qui se meut ou qui désire, ce n'est pas son âme. On ne peut donc pas dire, comme le fait THEMISTIUS (35, 4), que le corps obéit au choix et au jugement de l'âme (προελομένης μόνον και κρινάσης εύθύς ύπερετείται τὸ σῶμα). En réalité, l'âme meut le corps exactement comme le premier moteur meut le monde; il n'v a de différence que dans l'éternité du mouvement causé par celui-ci (v. Mot. an., 6, 700 b, 29; ad III, 10, 433 b, 15-16). Ce qui meut l'animal, ce n'est pas la forme qu'il possède, c'est la forme parfaite et achevée qu'il devrait posséder pour réaliser pleinement son essence; c'est, en un mot, le désirable. De même, ce qui meut la terre ou le feu c'est leur lieu naturel, en qui seul ils arrivent à être pleinement ce qu'ils tendent à être. Mais, de même aussi que les éléments restent en repos quand ils ont atteint ce lieu, ainsi l'animal qui aurait atteint sa forme parfaite resterait immobile. L'âme qui le meut n'est pas celle qui est réalisée en lui, c'est celle qui le sera après que le mouvement aura été accompli (v. ad I, 3, 407 b, 17-26; 4, 407 b, 32). A la question de savoir pourquoi l'animal se meut ainsi, il n'y a rien à répondre, sinon que c'est précisément parce qu'il est tel animal. Sa nature consiste dans sa tendance à se mouvoir spontanément de cette façon, comme celle de la terre consiste dans la pesanteur (ALEX., De an., 7, 14 sqg.). La terre est pesante, l'animal se meut vers sa forme, sont des propositions immédiates dont, par suite, il n'y a pas de démonstration possible. De même qu'on ne peut distinguer que par abstraction la pesanteur mouvante de la terre mue, de même on ne peut séparer le corps organisé de la tendance spontanée qui le porte vers sa forme. Tout est tendance et désir dans les choses, et l'être

qui peut être dit agir sur un autre est seulement celui qui lui sert de fin, c'est-à-dire dans lequel on peut trouver de quoi rendre raison a priori de ce qui se passe dans cet autre. S'il paraît y avoir une certaine contingence dans les mouvements de l'homme et des animaux, s'ils sont capables d'en choisir la direction (προαίρισις = βουλευτική ὅρεξις τῶν ἐφ' ἡμῖν, Eth. Nic., III, 5, 1113 a, 10 et sæp.; Ind. Ar., 633 b, 45), cela tient plutôt à une imperfection qu'à une supériorité de leur nature; car, chez les êtres animés les plus parfaits, les astres, nous retrouvons la même détermination que dans les éléments. V. ALEX., De An., lib. alt., 171, 25 sqq.; ad III, 10, præs. 433 b, 15.

**406 b, 26.** ở Tíµaιoç. — Il ne s'agit pas, comme le pense THEMISTIUS (35, 15 : 'Aριστοτέλη, ς δὲ οὐ πρὸς Πλάτωνά φησιν ἀντιλέγειν, ἀλλὰ πρὸς Τίµαιον), du Pythagoricien TIMÉE de Locres dont le prétendu traité περὶ ψυχᾶς ϫόσµω (publié par J. DE GELDER, 1836) est certainement apocryphe (v. ZELLER, tr. fr., t. I, p. 294, I<sup>8</sup>, 294 t. a.), mais du *Timée* de PLATON. Dans le chapitre 2 du *De* sensu, nous trouvons (437 b, 15) la même référence (ὥσπερ ὁ Τίµαιος λέγει) précédée quelques lignes plus haut (b, 14) de celleci : καὶ ἐν τῷ Τιµαίψ γἑγραπται.

406 b, 27. τῷ γὰρ κινεῖσθαι...... 407 a, 2. κινήσεις. --Voici le passage du *Timée* (34 C sug.) auguel Aristote fait allusion : « De l'essence indivisible et toujours la même, et de « l'essence corporelle divisible et qui naît toujours (Dieu) forma, « pour constituer l'âme par leur mélange, une troisième espèce « d'essence intermédiaire, qu'il composa aussi de la nature du « Même et de celle de l'Autre, et qu'il plaça ainsi entre l'essence « indivisible et l'essence corporelle et divisible. Et prenant ces « trois espèces d'essences, il les mélangea toutes en une seule « espèce, forçant violemment la nature de l'Autre à s'unir avec « celle du Même. Et mêlant ces deux natures avec l'essence, « et des trois choses en ayant fait une seule, il divisa encore « ce tout en autant de parties qu'il convenait, de sorte que « chacune de ces parties offrit un mélange du Même, de l'Autre « et de l'essence. » — Nous avons suivi la traduction de TH. H. MARTIN en la modifiant seulement pour la phrase : της τε ταύτοῦ φύσεως αῦ πέρι χαὶ τῆς τοῦ ἐτέρου. Il faut, en effet, semble-t-il, accentuer la distinction que PLATON établit entre l'Indivisible et le Divisible, d'une part, et le Même et l'Autre, d'autre part. Bien que ces deux couples de termes soient connexes, ils ne

coïncident pas. Car il y a du Même et de l'Autre à la fois dans l'Indivisible et dans le Divisible, dans l'Idée et dans le sensible (*Tim.*, 37 A sqq.; *Soph.*, 255 C sqq.). L'âme participe de l'àμέριστον par son aptitude à concevoir l'Idée; du μεριστόν, par sa faculté de connaître le sensible. Enfin, le ταὐτὸν et le θάτερον représentent respectivement sa capacité d'apercevoir, d'une part, l'identique, d'autre part, le différent, à la fois dans les Idées et dans le sensible. Cf. ZELLER, II, 1<sup>4</sup>, p. 769, n. 3 t. a.

« Voici comment il opéra cette division : D'abord il sépara « du tout une partie; puis une autre double de la première; « une troisième valant une fois et demi la seconde et trois fois « la première; une quatrième double de la seconde ; une cin-« quième triple de la troisième; une sixième valant huit fois « la première; une septième valant la première vingt-sept « fois. » — La série ainsi déterminée est représentée par les nombres.

Nous pouvons répartir ces nombres en deux progressions géométriques dont la première (A) aura pour raison 2, et la seconde (B), 3.

« Ensuite, il remplit les intervalles de la série des doubles et de celle des triples en retranchant encore du tout des parties, et en les plaçant dans ces intervalles, de sorte qu'il y eût, dans chacun d'eux, deux moyennes, dont l'une surpassait le premier extrême de l'intervalle et était surpassée par le second d'une même fraction de chacun d'eux...... »

Dans une progression géométrique, dont le premier terme est a et la raison q, le second terme sera aq, le troisième  $aq^2$ , le quatrième  $aq^3$ , le  $n^{\text{ième}}$   $aq^{n-1}$ . Nous avons à trouver une moyenne x, qui surpasse l'un quelconque des termes de la progression d'une certaine fraction (dont nous représenterons le dénominateur par y) de ce terme,

$$x = aq^{n-1} + \frac{aq^{n-1}}{y}$$

et qui soit surpassée par le terme suivant d'une même fraction de celui-ci :

$$x = aq^n - \frac{aq^n}{y}$$

Nous avons donc par comparaison :

| $q^{n-1} + \frac{q^{n-1}}{y} = q^n - \frac{q^n}{y}$                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| $\frac{q^{n-1}}{y} + \frac{q^n}{y} = q^n - q^{n-1}$                                               |
| $q^{n-1} + q^n = (q^n - q^{n-1}) y$                                                               |
| $y = \frac{q^{n-1} + q^{n}}{q^n - q^{n-1}} = \frac{q^{n-1}(1+q)}{q^{n-1}(q-1)} = \frac{q+1}{q-1}$ |
|                                                                                                   |

Dans la progression A, dont la raison est 2,  $y = \frac{2+1}{2-1} = 3$ . Dans la progression B, dont la raison est 3,  $y = \frac{3+1}{3-1} = 2$ . Nous avons donc à ajouter, après chaque terme de la progression A, un moyen qui le surpasse de  $\frac{4}{3}$  et, après chaque terme de la progression B, un moyen qui le surpasse de  $\frac{1}{4}$ .

Ces deux progressions deviennent alors :

A) 
$$1 \cdot \frac{4}{3} \cdot 2 \cdot \frac{8}{3} \cdot 4 \cdot \frac{16}{3} \cdot 8$$
.  
B)  $1 \cdot \frac{3}{2} \cdot 3 \cdot \frac{9}{2} \cdot 9 \cdot \frac{27}{2} \cdot 27$ .

« Et l'autre surpassait autant en nombre un des extrêmes qu'elle-même était surpassée par l'autre. » — Pour trouver cette seconde série de nombres intercalaires, il suffit, évidemment, d'ajouter à chaque terme antécédent la moitié de la différence qui le sépare du suivant. Les séries A et B sont alors ainsi complétées. (Nous indiquons au-dessus de chaque série les fractions par lesquelles il faut multiplier chaque terme pour obtenir le suivant) :

$$\begin{array}{c} \begin{array}{c} \begin{array}{c} \frac{4}{3} & \frac{9}{8} & \frac{4}{3} & \frac{4}{3} & \frac{9}{8} & \frac{4}{3} & \frac{4}{3} & \frac{9}{8} & \frac{4}{3} & \frac{4}{3} \\ \end{array} \\ A) & 1 \cdot \frac{4}{3} \cdot \frac{9}{2} \cdot 2 \cdot \frac{9}{3} & \frac{8}{3} \cdot 3 \cdot 4 \cdot \frac{46}{3} & \frac{6}{3} \cdot 6 \cdot 8 \\ & & & \\ \begin{array}{c} \frac{3}{2} & \frac{4}{3} & \frac{5}{2} & \frac{3}{2} & \frac{4}{3} & \frac{3}{2} & \frac{3}{2} & \frac{4}{3} & \frac{3}{2} \\ \end{array} \\ B) & 1 \cdot \frac{3}{2} \cdot 2 \cdot 3 \cdot \frac{9}{2} \cdot 6 \cdot 9 \cdot \frac{27}{2} \cdot 18 \cdot 27 \end{array}$$

« Et comme des intervalles tels que chaque nombre valut le « précédent multiplié par un plus un demi,  $\lfloor \operatorname{soit} \frac{3}{2}, \rceil$  ou un « plus un tiers,  $\lfloor \operatorname{soit} \frac{4}{3}, \rceil$  ou un plus un huitième,  $\lfloor \operatorname{soit} \frac{9}{8}, \rceil$ « résultèrent de cette interposition de moyennes dans les inter-

« valles précédents, il remplit chaque intervalle d'un plus un « tiers  $\lfloor \frac{4}{3} \rceil$  par des intervalles d'un plus un huitième  $\lfloor \frac{9}{8} \rceil$ .....» En faisant l'opération indiquée, on trouve qu'il faut deux nouveaux termes pour ramener chaque intervalle de  $\frac{4}{3}$  à des intervalles de  $\frac{9}{8}$ . Ce sont, dans la série A :

| İ٩ | entre | $e \ 1 \ et \ \frac{4}{3}, \ \frac{9}{8} \ et \ \frac{81}{64}$ | 4° | en <b>tre</b> | 3 et | 4, $\frac{27}{8}$ et $\frac{243}{64}$           |
|----|-------|----------------------------------------------------------------|----|---------------|------|-------------------------------------------------|
| 2° | »     | $\frac{3}{2}$ et 2, $\frac{27}{16}$ et $\frac{243}{128}$       | 5° | n             | 4 et | $\frac{16}{3}, \frac{36}{8}$ et $\frac{81}{16}$ |
| 3• | »     | 2 et $\frac{8}{3}$ , $\frac{9}{4}$ et $\frac{81}{32}$          | 6º | »             | 6 et | 8, $\frac{27}{4}$ et $\frac{243}{32}$ .         |

Dans la série B :

1° entre 
$$\frac{3}{2}$$
 et 2,  $\frac{27}{16}$  et  $\frac{243}{128}$ .  
2° »  $\frac{9}{2}$  et 6,  $\frac{81}{16}$  et  $\frac{729}{128}$ .  
3° »  $\frac{27}{2}$  et 18,  $\frac{243}{16}$  et  $\frac{2187}{128}$ .

« Laissant de chacun des premiers une petite partie, de « sorte que l'intervalle de chaque partie offrit, entre les deux « nombres consécutifs, un rapport dont les termes fussent 243 « et 256. » — Si l'on considère, en effet, le second de chacun des deux nombres que nous avons à intercaler dans les séries, nous verrons qu'il faut le multiplier par  $\frac{256}{243}$  pour obtenir le nombre consécutif, ce qui revient à dire qu'il est à ce nombre ce que 243 est à 256.

Pour la série A :

|                               | 43  | 243/128 | 243 | 81/32  | 243 |
|-------------------------------|-----|---------|-----|--------|-----|
| $\frac{1}{4/3} = \frac{1}{2}$ | 56  | 2 -     | 256 | 8/3 =  | 256 |
| 243/64                        | 243 | 81/16   | 243 | 243/32 | 243 |
| 4 =                           | 256 | 16/3    | 256 | 8      | 256 |

Pour la série B :

| 243/128 243                   | 729/128 _ 729 _ 243                |
|-------------------------------|------------------------------------|
| $\frac{1}{2} = \frac{1}{256}$ | -6 = 768 = 236                     |
| 2187/128                      | 2187 243                           |
|                               | $= \frac{1}{2304} = \frac{1}{256}$ |

« Et le mélange d'où il retranchait ces parties se trouva alors « complètement employé. »

Voici les deux séries complètes :

$$A) \quad 1 \quad \frac{9}{8} \quad \frac{9}{8} \quad \frac{256}{64} \quad \frac{9}{4} \quad \frac{9}{8} \quad \frac{256}{143} \quad \frac{9}{8} \quad \frac{9}{8} \quad \frac{256}{143} \quad \frac{9}{8} \quad \frac{9}{8} \quad \frac{256}{143} \quad \frac{9}{8} \quad$$

On voit que, dans la première série, la raison est constamment soit $\frac{9}{8}$ , soit  $\frac{256}{243}$ . Dans la seconde, elle est tantôt  $\frac{9}{8}$ , tantôt  $\frac{256}{243}$ , tantôt aussi  $\frac{3}{2}$ . Mais cette dernière se ramène aux précédentes, car :

$$\frac{3}{2} = \frac{9}{8} \times \frac{9}{8} \times \frac{9}{8} \times \frac{256}{243}$$

Or, ces proportions sont précisément celles qui déterminent les intervalles des sons. En effet, les sons produits par les huit cordes de l'octacorde sont entre eux dans les rapports suivants :

V. notamment Philolaüs, frg. 2 Mull. Cf. Ritt. et Prell., t. 56, n. C : άρμονίας δὲ μέγεθός ἐντι συλλαδὰ (quarte) καὶ δι' ὀξειᾶν (quinte) · τὸ δὲ δι' ὀξειᾶν μεῖζον τᾶς συλλαδᾶς ἐπογδόψ (8 : 9). ἔντι γὰρ ἀπὸ ὑπάτας ἐπὶ μέσαν συλλαδά, ἀπὸ δὲ μέσας ἐπὶ νεάταν δι' ὀξειᾶν..... οὕτως ἀρμονία πέντε ἐπόγδοα καὶ δύο διέσιες..... (δίεσις = 243 : 256, v. ZELLER, II, 1<sup>4</sup>, p. 777, n. 4 t. a.).

« Ce mélange étant donc ainsi disposé, il le coupa en deux « suivant toute la longueur, croisa les deux parties en appli-« quant l'une sur le milieu de l'autre en la forme d'un X, puis « il les courba en cercle, unissant les extrémités de chacune, « et les appliquant sur les extrémités de l'autre, au point « opposé à leur intersection; il les enveloppa toutes deux dans « un mouvement de rotation uniforme et sans déplacement. « et fit que l'un des cercles fût intérieur et l'autre extérieur. « Il appela le mouvement extérieur mouvement de la nature « du Même, et le mouvement intérieur, mouvement de la « nature de l'Autre... » — Le cercle du mouvement du même c'est l'équateur, suivant lequel s'opère le mouvement diurne du ciel autour de son axe; le cercle de la nature de l'autre est l'écliptique, suivant lequel ont lieu les mouvements particuliers du soleil et des planètes. L'angle que font les deux cercles correspond à l'inclinaison du plan de l'écliptique sur celui de l'équateur. Le cercle du même est extérieur : C'est ainsi, dit MARTIN (Ét. sur le Timée, t. II, p. 40), que, dans la sphère armillaire, on a coutume de faire l'équateur extérieur, l'écliptique intérieur.

« Mais il donna le pouvoir à la révolution de la nature du « même et de l'invariable; car il la laissa une et non divisée, « tandis qu'il opéra six divisions dans la révolution intérieure, « et forma ainsi sept cercles inégaux, dont les uns suivent la « progression des doubles, les autres celles des triples....» — La progression des doubles est 1 : 2 : 4 : 8; celle des triples 1 : 3 : 9 : 27. La série des sept cercles correspond, par conséquent, à celle des nombres : 1. 2. 3. 4. 8. 9. 27. C'est-à-dire que le Soleil, Vénus, Mercure, Mars, Jupiter et Saturne sont respectivement 2, 3, 4, 8, 9 et 27 fois plus éloignés de la terre que la lune (v. ZELLER, *l. l.; Tim.*, 38 C; *Rép.*, X, 617 A sqq.; *Epinom.*, 986—987).

Il est clair qu'il ne faut pas prendre à la lettre le passage du *Timée* que nous venons de citer. Ce n'est qu'en un sens tout métaphorique que PLATON peut parler de l'âme du monde comme d'une sorte de « mélange chimique » (ZELLER, *ibid.*, p. 774) étendu et divisé dans l'espace, et traiter comme une matière ce qu'il considère comme immatériel. Il faut donc voir dans cette exposition une allégorie mythique et l'interpréter en conséquence. — Il est hors de doute que PLATON a considéré le cosmos comme un être vivant, et qu'il lui a attribué l'âme la plus parfaite et la plus intelligente. Cette conviction résultait pour lui, d'une part, de ses considérations touchant les rapports de l'âme et du corps en général, d'autre part, de ses vues sur la nature et l'esprit humain. Dieu a créé le monde le plus parfait possible, et cette perfection doit appartenir à l'univers qui comprend en lui toutes les essences mortelles et immortelles (Tim., 30 A; C sqq.; 37 A; 92 in f.), à un plus haut degré qu'à n'importe quelle de ses parties. Or, ce qui est doué d'intelligence est toujours plus parfait que ce qui en est dépourvu, et l'intelligence ne peut résider dans un être que par la présence, en lui, d'une âme. Le monde, le plus parfait de tous les êtres, doit donc posséder l'intelligence la plus parfaite et, par suite, l'âme la plus parfaite. - En outre, tout ce qui est mû par autre chose suppose un moteur qui se meut lui-même; tout ce qui est corporel est mû par autre chose, l'âme, au contraire, est le mouvement se mouvant luimême (Lois, X, 896 A : την δυναμένην αυτήν αυτήν χινείν χίνησις. V. ad I, 3, 406 a, 1). L'âme est, par conséquent, antérieure au corps et les affections de l'âme : la raison, l'art, l'opinion droite, la mémoire etc., sont antérieures aux affections du corps: longueur, largeur etc. Dans le monde, comme dans l'individu, l'âme est le principe premier et dominateur; le corps lui est postérieur et subordonné (Lois, X, 891 E-896 E; Phèdre, 245 C; Tim., 34 C). Si l'on considère, d'ailleurs, l'économie de l'univers, l'adaptation des movens aux fins qui s'y manifeste, et l'admirable régularité des mouvements des astres, on ne pourra pas mettre en doute que la raison et la sagesse ne le régissent. Mais où cette raison pourrait-elle résider si ce n'est dans l'âme du monde (Phil., 30 A; 28 D; Tim., 46 D; Lois, X, 897 B)? Enfin, l'existence de l'esprit humain prouve l'existence de celle-ci; car il n'y aurait pas d'âme en nous, s'il n'y en avait pas dans l'univers. Notre âme doit dériver d'une âme cosmique comme notre corps dérive du corps du monde. Et, de même que les éléments, dans l'univers, sont incomparablement plus purs et plus parfaits que dans notre corps, de même l'âme du monde surpasse la nôtre en beauté et en perfection (Phil., 29 A sqq.). En un mot, l'âme du monde est nécessaire, parce que c'est seulement par son intermédiaire que la raison peut se communiquer au monde des corps; elle est le terme moyen indispensable entre l'Idée et le phénomène. Comme telle, d'une part, elle constitue le principe de tous les mouvements réguliers et de tous les phénomènes qui en dérivent; d'autre part, elle est la source de toute vie spirituelle et, en particulier, de toute science. Telles sont les idées qui dominent la description que fait PLATON de l'âme du monde. Elle est composée de l'essence divisible et de l'essence indivisible, c'est-à-dire qu'elle réunit en elle les attributs de l'Idée et ceux du phénomène sensible. Ce n'est pas qu'elle contienne les Idées et les choses sensibles elles-mêmes, mais elle en renferme la substance ou les éléments : le νοητόν et l' αίσθητόν δρον Ou les γενικά στοιγεία του όντος, suivant les expressions de Simplicius (28, 1). Elle est incorporelle comme l'Idée; elle s'oppose à la multiplicité indéfinie et au devenir incessant des phénomènes, comme le principe permanent qui y introduit l'unité et la loi. Mais elle n'est pas, comme l'Idée, en dehors de cette multiplicité. En tant qu'âme d'un corps, en tant que cause première du mouvement, elle n'est soustraite ni au mouvement, ni à l'espace. ---Le Même et l'Autre, qui contribuent à former la substance de l'âme, correspondent à l'uniformité et à la diversité du mouvement des corps célestes, et, dans la connaissance, aux opérations par lesquelles l'âme saisit soit la différence, soit la ressemblance. Dans les révolutions de la sphère des fixes et dans la connaissance rationnelle, c'est le principe du Même qui prédomine; dans les mouvements des planètes et dans la connaissance sensible, c'est l'Autre. La division de l'ensemble de la substance de l'âme suivant les rapports qui régissent les systèmes harmonique et astronomique, signifie que l'âme renferme primitivement, en elle-même, toute proportion et toute mesure. Elle est nombre et accord, et c'est d'elle qu'émanent toutes les déterminations numériques et toute l'harmonie qui se manifestent dans le monde. Car, pour PLATON comme pour les Pythagoriciens, c'est principalement dans l'harmonie musicale et dans le système des corps célestes que se révèlent les nombres invisibles et leurs accords (Rép., VII, 527 D; 529 C; 530 D; Tim., 47 A). A ce point de vue, le concept de l'âme du monde a la même compréhension que celui auquel PLATON, dans le Philèbe, donne le nom de limite,  $\pi i \rho x_{5}$ . — A la limite appartient tout ce qui est nombre et mesure (Phil., 25 A); et les principes mathématiques occupent précisément la situation intermédiaire que le *Timée* assigne à l'âme du monde (ARIST., Meta., A, 6, 987 b, 14 et sxp.). Ce sont les sciences mathéma-Tome II

tiques qui, d'après PLATON, constituent la transition entre la perception sensible et la contemplation de l'Idée. --- Le concept de l'âme du monde et celui du πέρας ne sont pourtant pas identiques. Celui de l'âme du monde, qui a pour origine la considération du mouvement et de la vie, représente primitivement les forces efficientes de l'univers concues à l'image de l'âme humaine : le principe mathématique correspond aux déterminations formelles des choses, suivant le nombre et la mesure. Mais, comme les Idées platoniciennes sont, à la fois, les suprêmes causes formelles et les suprêmes causes efficientes, et qu'une exposition inadéquate peut seule distinguer les deux choses, de même l'âme du monde coïncide avec le principe mathématique. Sans être fondé à affirmer que Platon a expressément identifié l'une et l'autre, et tout en reconnaissant que le problème de trouver un intermédiaire entre l'Idée et le phénomène est envisagé, dans la théorie de l'âme du monde et dans celle de la limite, sous deux aspects différents, on n'en est pas moins obligé d'admettre que les deux concepts ont, au fond, la même signification, et occupent la même place dans le système. Dans les formes mathématiques, l'unité de l'Idée se divise, sans doute, déjà, en une pluralité (Meta., l. l., b, 16), mais ces formes ne sont pas soumises aux vicissitudes des choses sensibles. Pareillement, l'âme est immanente au corps et à ses mouvements, mais elle-même n'est pas corporelle (Soph., 246 E sqq.; Phédon, 79 A sqq.; Tim., 36 E et sxp.). Tandis que tout ce qui est corporel est mû par autre chose, l'âme est mue par elle-même et meut tout le reste. Quoique distincte de l'Idée, elle est, de toutes choses, ce qui s'en rapproche le plus (Phédon, l. l.; Rép., X, 611 D). Nous devrions même, semble-t-il, aller plus loin et déclarer que l'âme du monde et les formes mathématiques sont, en tant que principe moteur et déterminations formelles du monde matériel, l'Idée elle-même. Car, puisque la matière, comme telle, est un nonêtre, ce qu'il y a de réel dans l'âme ne peut être que l'Idée. Mais les raisons qui avaient conduit PLATON à séparer l'Idée du phénomène, l'obligeaient aussi à distinguer l'âme de l'Idée. L'âme est dérivée, tandis que l'Idée est primitive; l'âme est engendrée, l'Idée est éternelle; l'âme est particulière, l'Idée est un universel; l'Idée, enfin, est la réalité absolue, tandis que l'âme ne fait que participer à la réalité. De même que les Idées sont les unes en dehors des autres, quoique, à la rigueur, les moins élevées soient contenues dans les plus hautes, et toutes

dans l'Idée suprême; de même aussi que le monde sensible existe à part des Idées, bien que tout ce qu'il y a en lui de réalité leur soit immanent, de même l'âme est distincte, à la fois, de l'Idée et du phénomène, et les formes mathématiques ont aussi leur place à côté d'elle, bien que, cependant, elle renferme toutes les proportions mathématiques.

L'activité de l'âme consiste, d'une part, dans le mouvement, d'autre part, dans la pensée. En se mouvant elle-même, elle meut aussi le corps (v. ci-dessus et Phèdre, 245 C). L'âme, dit le Phèdre, prend soin (¿πιμελείται) de l'inanimé, elle gouverne (διοικεί) et dirige le monde (246 B); elle est répandue partout, du centre à la périphérie de l'univers (Tim., 34 B; 36 B-E), dont elle forme l'enveloppe extérieure. Ce qui signifie, sans doute, que l'âme est la cause de la répartition et des mouve-ments de la matière dans les sphères célestes, et que l'ordre et les révolutions des astres en manifestent l'harmonie et la vie. D'après le Timée (37 A sqq.), l'intelligence de l'âme du monde dépend de la façon dont elle est constituée et dont elle se meut. En raison de sa composition, parce qu'en outre elle est divisée et unie avec proportion, et, enfin, parce qu'elle tourne toujours sur elle-même, lorsqu'elle rencontre dans sa course quelque objet divisible ou indivisible, elle dit à l'ensemble de sa substance ( $\lambda \epsilon_{\gamma \epsilon}$  xivouµ $\epsilon_{\gamma \eta}$  διὰ πάσης εχυτής), par rapport à quoi cet objet est le même, par rapport à quoi il diffère, si et comment il se rattache à l'être ou au devenir. Cette parole, portée sans voix et sans aucun son au sein de ce qui se meut soimême, y engendre le savoir. Lorsque c'est la sensibilité qui est ainsi atteinte par l'objet, et que le signal émane du cercle de l'Autre, les connaissances produites sont des opinions et des crovances droites. Si, au contraire, c'est le cercle du Même qui se fait entendre à l'âme, ce sont la science et la connaissance intellectuelle qui en résultent. - Il est difficile de savoir, et PLATON lui-même aurait peut-être été en peine de démêler, ce qu'il y a de mythique dans cette exposition, de ce qu'il faut prendre à la lettre. Il a certainement conçu l'âme du monde comme analogue à l'âme humaine, bien qu'il ne se soit peutêtre jamais demandé dans quelle mesure la personnalité, la volonté et la conscience pouvaient lui appartenir. On comprend à peine comment l'activité intellectuelle de cette âme coïncide avec les révolutions célestes, et pourquoi la raison et la science sont assignées à la sphère des fixes, tandis que l'opinion appartient à celles des planètes. Il semble, par suite, qu'il ne faut

pas prendre ces propositions dans leur sens littéral. Mais il n'en reste pas moins vrai que PLATON a dû établir entre l'intelligence et le mouvement de l'âme un certain rapport, sans parvenir, du reste, à le déterminer exactement. D'autres philosophes, avant lui, avaient également rapproché le mouvement et la connaissance (par exemple ANAXAGORE et Diogène. V. ad I, 2, 405 a, 14; 25), et la comparaison que PLATON institue ailleurs entre l'un et l'autre, montre qu'il les considérait comme régis par des lois analogues (Tim., 34 A; Lois, X, 898 A). On peut en dire autant de la division mathématique de l'âme. PLATON doit avoir admis, d'une manière générale, une analogie et une parenté entre le nombre et la science, de même qu'il . représentait par des nombres les divers degrés du savoir. La multiplicité indéfinie devient connaissable, — comme Philo-LAÜS l'avait déjà enseigné, — quand elle est ramenée par le nombre et la mesure à des proportions définies. En somme, PLATON dérive l'intelligence de l'âme du monde, de la distribution harmonieuse de ses parties et aussi de sa composition et de ses mouvements, et à cela se réduit, sans doute, ce que l'on peut regarder comme le fond dogmatique de son exposition. — Les considérations qui précèdent sont empruntées, en majeure partie, à ZELLER, II, 14, pp. 768-789 t. a.

**406 b, 28. συμπεπλέχθαι.** — Cf. Tim., 36 E : ή δ' (sc. ψυχή) εχ μέσου προς του έσχατου ούρανου πάντη διαπλαχεῖσα, χύχλψ τε αὐτου έξωθεν περιχαλύψασα.... χτλ.

έκ τῶν στοιχείων. — C'est-à-dire du Divisible et de l'Indivisible, du Même et de l'Autre, qui sont les principes ou éléments des choses.

406 b, 32. ἐκ τοῦ ἐνὸς, sc. ἐκ τοῦ ἑνὸς κύκλου (ΤΗΕΜ., 36, 25; Sophon., 19, 23).

407 a, 5. où yàp dì olov y' i alodintuni. — En effet, l'âme sensitive et l'âme appétitive sont créées postérieurement à l'âme du monde : ταύτας yàp ὕστερον οἱ δεύτεροι θεοὶ προσυφαίνουσι τặ ψυχặ ἐπὶ τῶν ζώων τῶν μεριxῶν (THEM., 37, 11). En outre, ce n'est pas le mouvement circulaire qui est celui de la sensation et du désir, mais ils se portent, comme en ligne droite, vers leurs objets : xaì yàp ἡ αἴσθησις ὥσπερ x20' εὐθεῖαν ἐπὶ τὰ ἔξω, x2ì παρα-

πλησίως ή ὄρεξις (ID., 37, 14. De même Sophon., 20, 30). Cf. Tim., 43 Ε-44 C.

407 a, 6. ό δὲ νοῦς...... 7. νόησις. — Tout ce qui est vrai de l'intellection l'est aussi de l'intellect, puisque l'intellection est son acte et que, pris en lui-même et indépendamment de celle-ci, il n'est que pure puissance : δυνάμει πώς ἐστι τὰ νοητὰ ὁ νοῦς, ἀλλ' ἐντελεχεία οὐδέν, πρίν ἂν νοῆ (De An., III, 4, 429 b, 30; V. ad loc.).

407 a, 8. ταύτα δέ τῷ ἐφεξής ἕν,..... 9. μέγεθος. - SIMPLI-CIUS (42, 13) et les autres commentateurs (THEM., 37, 26; PHI-LOP., 126, 10; SOPHON., 21, 2) montrent que, dans le raisonnement, la consécution des divers concepts qui se succèdent ne forme pas une grandeur continue, mais une série analogue au nombre : ή δε λογική ήμῶν γνῶσις καθ' όρους ἀεὶ βαίνει, τά τε μέρη τῶν προτάσεων σκοπούσα και την όλην συλλαμβάνουσα πρότασιν, και τὸν όλον συναιροῦσα συλλογισμόν,..... καὶ μεταβαίνουσα οὐ κατὰ τὴν μεγεθικὴν ή συνεγή διάστασιν, άλλα μαλλον ώς οι άριθμοῦντες ἐχ μονάδος εἰς μονάδα ετέραν (SIMPL., l. l.). Il faut ajouter que les diverses parties que le concept réunit dans son unité ne sont pas juxtaposées les unes en dehors des autres, comme celles de l'étendue; il y a compénétration des unes par les autres. Autrement dit, elles sont subordonnées, tandis que les parties de l'étendue sont coordonnées. Par suite, il y a entre elles de l'antérieur et du postérieur (v. ad I, 1, 402 b, 5-8), c'est-à-dire que la suppression des unes entraîne celle des autres et non réciproquement, ce qui n'a pas lieu pour les parties de l'étendue (Meta., Z, 10, 1035 b, 4 : όσα μέν γάρ τοῦ λόγου μέρη καὶ εἰς ā διαιρεῖται ὁ λόγος, ταῦτα πρότερα, ή πάντα ή ένια . ὁ δὲ τῆς ὀρθῆς λόγος οὐ διαιρεῖται εἰς όξείας λόγον, άλλά τῆς όξείας εἰς ὀρθήν · χρῆται γάρ ὁ ὀριζόμενος τὴν όξειαν τη όρθη. Cat., 13, 15 a, 4 : τὰ δὲ γένη τῶν εἰδῶν ἀεἰ πρότερα · ού γάρ άντιστρέφει κατά την του είναι άκολούθησιν, οίον ένύδρου μέν όντος έστι ζψον, ζψου δε όντος ούχ ανάγχη ένυδρον είναι). A ce point de vue, les divers éléments du concept forment une série qui ressemble plutôt à celle des nombres qu'à celle des parties d'une grandeur continue. Il y a, en effet, subordination des nombres postérieurs aux nombres antérieurs : δυοίν μέν γάρ ὄντων άχολουθει εύθύς το έν είναι, ένος δε όντος ούχ άναγχαιον δύο είναι (Cat., 12, 14 a, 31).

407 a, 9. ούδ' ό νούς ούτω συνεχής..... 10. συνεχής. --

TREND., p. 209 : Mera in his est repetitio, si ο υτω ad τὸ μέγεbog pertinet : « mens non ad magnitudinis modum continua. » Quid enim, si ita est, novi habet illud & oby by utyeboy? Quare interpretatione succurrendum est, ita quidem, ut ad Timaei rationem referatur « non ita esse continuam, guemadmodum e Timaei sententia necesse sit. » — La répétition que constate TRENDELENBURG ne nous paraît pas aussi oiseuse qu'il le pense. Nous ne trouvons rien de choquant dans le rapprochement de ces deux propositions : L'intellect n'est donc pas continu comme la grandeur; il faut admettre, par suite, ou bien qu'il est indivisible, ou bien que, s'il est continu, ce n'est pas de la même façon que la grandeur. Ce que les mots fi oùy ώς μέγεθός τι συνεχής ajoutent de nouveau, c'est précisément la remarque : si l'intellect est divisible, ce sera donc d'une autre façon que la grandeur. Il n'y a là aucune répétition inutile et il n'y a lieu, ni de modifier l'interprétation traditionnelle (THEM., 38, 5; SIMPL., 42, 26; PHILOP., 126, 10; SOPHON., 20, 36), ni, à plus forte raison, de suspecter la correction du texte (BIEHL in app. crit. ad loc.) ou d'y apporter des modifications (ESSEN, D. erste Buch etc., p. 18).

407 a, 9.  $d\lambda\lambda^{*}$  froi  $d\mu sph s...$  — Nous avons dit qu'on pouvait comparer à une série numérique la consécution des éléments d'un concept dans lequel on peut distinguer des caractères génériques et des caractères spécifiques, une matière et une forme. Mais il est des notions simples, dans lesquelles cette distinction est impossible. Pures formes sans matière, genres derniers n'ayant pas eux-mêmes de genre, elles sont appréhendées par l'intellect, en une intuition indivisible comme elles. Meta., Z, 7, 1037 a, 33 sqq.; De an., III, 6, 430 b, 27; An. post., I, 2, 72 a, 6; 3, 72 b, 18 et sæp.; V. ad I, 1, 402 b, 16-403 a, 2; II, 2, 413 a, 11-12; III, 4, 429 b, 11-12; 6, 430 b, 6-20. — THEM., 38, 4 : 6 voūç..... řítot παντάπασιν ἀμερής, ὥσπερ ἔχει ὁ τῶν πρώτων ὅρων, † οὐχ ὡς μέγεθος.... κτλ.

407 a, 10. πῶς γὰρ δη...... 19. μεριστῷ; — ΤΗΕΜ., 38, 9: « Comment donc l'intellect peut-il penser, s'il est une grandeur « et, surtout, si, comme le dit le *Timée*, l'âme et l'intellect ont « besoin L, pour penser, 7 de la proximité et du contact avec « l'objet pensé? Ou bien, en effet, l'intellect pensera l'objet tout « entier en le touchant par chacune de ses parties; ou bien il « ne le pensera pas par chacune de ses parties, mais par l'en-

« semble de la circonférence de son cercle; ou bien, enfin, ses « parties penseront les parties de l'objet, et l'ensemble son en-« semble. Mais, s'il pense l'ensemble de l'objet par chacune de « ses parties, comme ces parties sont des points ou des gran-« deurs (si, du moins, il convient d'appeler les points des parties), « si c'est par chaque point, les points étant en nombre infini, « il est évident qu'il ne les parcourra jamais | et, par suite, il « en résultera cette conséquence absurde que l'ensemble de « l'intellect ne pensera jamais, mais qu'une partie seulement « y parviendra : οὐδέποτε xaθ' ὅλον ἑαυτὸν ὁ νοῦς νοήσει, ἀλλὰ τὸ αὐτὸ « νοητόν τό μέν τι αύτοῦ τοῦ νοῦ νοήσει, τὸ δὲ οὐ νοήσει (SOPHON., 21, « 30; de même SIMPL., 43, 27)]; si c'est par des grandeurs, il « est évident qu'il pensera les mêmes objets plusieurs fois ou, « même, un nombre infini de fois | πολλάκις μέν, εἰ ώρισμένα τὰ « μεγέθη, εἰς ἂ ἡ διαίρεσις εἶη, ἀπειράχις δέ, εἰ ἀόριστα, τῷ ἀεὶ τὸ δεύτε-« ρον του πρό έαυτου ήμισυ φέρε ή τρίτον λαμβάνεσθαι (SIMPL., 43, 33)]. « Et. cependant, il suffit qu'il le pense une seule fois. Ce qu'il « faut, en effet, ce n'est pas qu'il pense plusieurs fois la même « chose, mais la vérité est aussi bien dans un acte unique de « pensée (diff. SIMPL., 44, 2 : φαίνεται γάρ χαί απαξ ένδεγό-« μενον, όταν άμα τῷ νοῆσαί τι εὐθέως ἐπ' άλλο μεταβαίνωμεν). Si l'on « prétend qu'il suffit qu'une partie de l'intellect touche l'objet. « à quoi sert-il, alors, qu'il se meuve ou même, absolument, « qu'il ait une grandeur? Car ce à quoi la grandeur ne sert pas « à réaliser sa nature, cela est inétendu par soi, lors même que « ce serait divisible par accident. En effet, la blancheur d'une « coudée n'est pas plus la blancheur que celle d'un pied.... « (39, 8) Si l'on dit que le cercle ne pense pas par chacune de « ses parties, mais par son ensemble, [nous demanderons] « encore, à quoi peut servir le contact des parties, et comment « l'ensemble constitué par des parties qui ne pensent pas « pourra penser?..... Enfin si, pour échapper à ces difficultés, « on déclare que les parties de l'objet sont pensées par les « parties de l'intellect, et l'ensemble par son ensemble, [ nous « demanderons] comment les indivisibles seront connus, « puisque, parmi les objets de l'intellect, beaucoup sont indi-« visibles. Pourquoi, d'ailleurs, nous attacher à de vaines sub-« tilités? Dans l'hypothèse, en effet, où l'intellect serait une « grandeur, et où l'intellection aurait lieu par un attouchement « et un contact, il ne pourrait penser son objet, ni en le tou-« chant en un point, ni en s'y appliquant suivant une grandeur. « En les touchant en un point, en effet, il ne pourra saisir les

« choses divisibles, car il est impossible que l'indivisible « s'adapte au divisible et, d'autre part, si c'est suivant une « grandeur que le contact doit avoir lieu, comment saisira-t-il « l'indivisible? Or il est manifeste que l'intellect fait les deux « choses, et qu'il pense aussi bien les indivisibles que le « divisible. »

407 a, 10. πως γάρ δή.... 11. αύτου; --- La leçon de Bekker et de la plupart des manuscrits (μέγεθος ῶν ότφοῦν τῶν μορίων τῶν αύτοῦ;) est à peu près inintelligible, à moins que l'on n'ajoute, comme le propose SUSEMIHL (Jen. Liter., IV, 1877, p. 708, Burs. Jahresb., IX, 351) à la suite de TORSTRIK (qui écrit ων; πότερον χαθ' όλον θιγών.... κτλ., et non ών πότερον.... κτλ., suivant l'indication erronée de BIEHL, in app. crit. ad loc., dont Susemini, OE con., p. 84, paraît admettre l'exactitude), un point d'interrogation après ών. BIEHL écrit, d'après la copie primitive de E: ών; πότερον ότωουν μορίω των αύτου; Mais, pourvu qu'on mette un point d'interrogation après uv, le texte de TRENDELENBURG : uv πότερον καθόλου ή ότωοῦν τῶν μορίων τῶν αύτοῦ parait être, à très peu de chose près, celui que Simplicius et Sophonias (21, 7) ont eu sous les yeux. Nous l'avons adopté, en remplaçant καθόλου par xaθ' όλον d'après Simplicius (42, 36), et αύτοῦ par αὐτοῦ (Simpl., l. l., Philop., 127, 12; Sophon., l. l.).

407 a, 11. μορίφ δ' ήτοι. — Nous adoptons, avec BIEHL, la conjecture de SUSEMIHL (Jen. Liter., Burs. Jahresb., ll. l.) μορίψ δ' ήτοι pour μορίων δ' ήτοι qu'ont tous les manuscrits.

407 a, 12. ei δετ και τοῦτο μόριον εἰπεῖν. — En réalité, le point n'est pas, d'après ARISTOTE, une partie de la grandeur, pas plus que l'instant n'est une partie du temps. V. Phys., IV, 11, 220 a, 18 ; ἔτι φανερὸν ὅτι οὐδὲ μόριον τὸ νῦν τοῦ χρόνου, οὐδἰ ἡ διαίρεσις τῆς κινήσεως, ὥσπερ οὐδὶ aἰ στιγμαὶ τῆς γραμμῆς. Meta., K, 2, 1060 b, 14; De cælo, III, 1, 300 a, 14; Phys., VI, 1, 231 b, 11 et sæp.; ad III, 6, 430 b, 20. — La ligne n'est pas composée de points (Phys., IV, 8, 215 b, 18); ils ne sont que les limites de la division possible de la ligne (Meta., l. l., 1060 b, 15–19 et sæp.), et ne constituent pas une partie aliquote de l'étendue ou du corps : οὐθὲν γὰρ στιγμὴ τῶν σωμάτων ἐστίν (De cælo, II, 13, 296 a, 16).

407 a, 15. φαίνεται δε και απαξ ενδεχόμενον. — A philo-

sopho Platonico interpolatum existimat Christ (BIEHL, ad loc.). Si l'opinion de CHRIST est exacte, l'objection d'ARISTOTE porterait sur l'inutilité de penser plusieurs fois de suite la même chose, et l'impossibilité de le faire un nombre infini de fois. Du reste, la plupart des commentateurs considèrent ce passage comme authentique (THEM., 38, 20; PHILOP., 128, 6; SIMPL., 44, 2; SOPHON., 21, 25).

407 a, 16. ή και όλως μέγεθος έγειν; - TRENDELENBURG (pp. 210-211) est d'avis que ces mots sont interpolés : Quae conclusio e protasi non sequitur. Etenim si ad cogitandum parte quadam tangere necesse est, tantum abest, ut magnitudine mens supersedere possit, ut omnino tanguam instrumentum requirat. Agnoscunt tamen veteres interpretes. Philoponus D. fol. 5 b. εἰ γὰρ ἕν σημεῖον ἀρχεῖ εἰς νόησιν, περιττὴ ἡ τοῦ μεγέθους ύπόθεσις είς μηδέν τῷ νῷ συντελοῦντος. At vel punctum magnitudo, si revera est, nec terminus sola mathematica cogitatione definitus...... Etiamsi albedo non magnitudino ipsa, tamen non sine magnitudine est, in qua cernitur. Ita et fieri potest, ut animus, si qua est comparatio, non sit magnitudino, sed sine magnitudine cogitari non possit. Mais il faut remarquer, d'abord, qu'en consentant, pour les besoins de la discussion, à donner au point le nom de partie, ARISTOTE n'a pas, pour cela, concédé que le point ait une grandeur. Sa restriction même : el dei xal rouro... xtl. prouve le contraire ; en outre, qu'il ne veut pas établir, au moins pour le moment, que l'intellection est séparable des fonctions corporelles et de l'étendue, mais, seulement, que l'intellect n'est pas, en luimême et essentiellement, une grandeur. Or, c'est bien ce que l'on serait obligé d'accorder, d'après lui, si l'on avouait que l'essence de l'intellect ne consiste pas précisément dans une grandeur déterminée. Car la forme est indivisible et indépendante de la guantité gu'elle occupe dans le temps ou dans l'étendue (Meta., Z, 8, 1034 a, 8; H, 5, 1044 b, 21 et sæp.; Eth. Nic., I, 4, 1096 b, 4 : μηδε λευχότερον το πολυγρόνιον του έφημέρου. V. ad II, 2, 413 a, 13-16; III, 6, 430 b, 6-20). - D'ailleurs, alors même que l'intellect aurait, comme la blancheur, l'étendue pour condition, il n'en résulterait pas qu'il eût pour essence l'étendue, ou qu'il fût l'étendue, pas plus que la forme de l'homme n'est la chair, les os et les muscles (Meta., Z, 11, 1036 b, 3 sqg.). Aussi Aristote a-t-il soin de dire, un peu plus loin, que, dans la doctrine du Timée, le cercle n'est pas la condition, l'instrument ou la matière de l'intellect, mais bien l'intellect même.

407 a, 18. ή τοις μορίοις θίξις. — Cf. Tim., 37 A : αὐτή τε (sc. ή ψυχή) ἀνακυκλουμένη πρός αὐτὴν, ὅταν οὐσίαν σκεδαστὴν ἔχοντός τινος ἐφάπτηται καὶ ὅταν ἀμέριστον..... κτλ.

407 a, 19. άναγχαζον δέ τὸν νοῦν είναι τὸν χύχλον τοῦτον.... ..... 22. νόησις. - TREND., p. 211 : In quo illud τοῦτον premendum est. Necesse est, mentem non esse orbem in universum, orbis quamdam speciem animo informatam, sed hunc orbem h. e. materia expressum,.... Quo pertinet Simplicii explicatio fol. 11 α. : χαί ούτε ώς έντελέχειαν αύτου ούτε ώς όργάνψ χρώμενον ούτε έτι μαλλον ώς πάντη χωριστόν. (Consent. WALLACE, p. 214). Cette interprétation nous paraît s'écarter un peu de celle qu'il y a lieu d'admettre. Sans doute, il faut insister sur τουτον : c'est du cercle du Timée qu'il s'agit, et non d'un cercle quelconque (ού παντός δηλαδή άλλά τούτου, SIMPL., 46, 9). Mais, cependant, pas au point d'y voir, comme le font aussi PHILOPON et SOPHONIAS (23, 16), le mot essentiel de la phrase (τὸ γὰρ το ῦτον δειχτιχὸν τὸ αἰσθητὸν αὐτῷ σημαίνει · τοῦτο γάρ ἐστι τὸ δειχνύμενον, Philop., 132, 14). Dans le texte de Simplicius, les mots cités par TRENDELENBURG s'appliquent, non pas au cercle, comme il semble le donner à entendre, mais à l'intellect. C'est, d'ailleurs, Simplicius qui nous paraît avoir le mieux aperçu le sens du passage en question : aux arguments qu'Aris-TOTE vient d'exposer, on pourrait objecter que le cercle dont il s'agit dans le Timée n'est pas l'intellect lui-même, mais seulement comme sa matière ou l'instrument de son activité (v. ad I, 3, 407 a, 16). D'où la nécessité, pour Aristote, d'établir que le cercle du Timée ne peut pas être autre chose, d'après le Timée lui-même, que l'intellect (SIMPL., 46, 6 : τον νοῦν είναι τὸν χύχλον τοῦτον. χαὶ οὕτε ὡς ἐντελέχειαν αὐτοῦ οὕτε ὡς ὀργάνψ γρώμενον ούτε έτι μάλλον ώς πάντη γωριστόν.... χτλ.). Et voici comment il le fait : des choses dont l'acte est identique, l'essence est identique. Or, le mouvement circulaire du cercle dont il s'agit est la pensée (cf. Tim., 37 A : αὐτή τε - sc. ή ψυχή — άναχυχλουμένη πρός αύτην...... λέγει χινουμένη διὰ πάσης ἑαυ- $\tau \tau_{\zeta}$ ... x $\tau \lambda$ .), et l'acte de l'intellect est aussi la pensée;  $\omega_{\nu}$  de μία ή ένέργεια, και αύτα τα αύτά · νοῦς ἄρα και όδε ό κύκλος τα αὐτά (SIMPL., 46, 13). — Comme le remarque Torstrik (p. 121), le mot vónou (a, 22) est inutile. ARISTOTE veut dire, en effet, que,

si l'intellection est un mouvement circulaire, l'intellect sera précisément le cercle auquel appartiendra un tel mouvement circulaire, — c'est-à-dire l'intellection. Il faut donc mettre une virgule avant νόησις, qui serait alors en apposition, ou, plutôt même, le supprimer (ce que fait aussi DEMBOWSKI, Woch. f. class. Phil., t. IV, 1887, p. 430), car on n'en trouve pas de trace dans les interprétations des commentateurs. SOPHONIAS, qui a l'habitude de reproduire textuellement les passages qu'il commente, écrit simplement (23, 17) : xaì νοῦς ἂν εἴη χύχλος, οῦ ἡ τοιαύτη περιφορά.

407 a, 23. τῶν μέν γὰρ πρακτικῶν νοήσεων ἔστι πέρατα. --- $\pi \rho \alpha x \tau x \lambda c_{x}$  ne doit pas être pris ici dans le sens spécial qui correspond à la distinction de πραξις et de ποίησις, mais dans la signification large dont le mot πραξις lui-même est susceptible. De cælo, II, 6, 288 b, 33 : ἐχάστης ἐστὶ πράξεως ὡρισμένος ὁ ἐλάγιστος yobvoc et sæp.; Ind. Ar., 631 a, 24 sqq. - Dans les arts, la série des moyens employés ne va pas à l'infini : τῶν δὲ πρὸς τὸ τέλος ούχ εἰς ἄπειρον, πέρας γὰρ τὸ τέλος πάσαις (Pol., I, 9, 1257 b, 27 sqg.). Les activités pratiques proprement dites, à la différence des moinfour; (Eth. Nic., VI, 4 et 5, præs. 1140 a, 2; b, 4 sqq.; Meta.,  $\Theta$ , 8, 1050 a, 30) n'ont pas d'autre but qu'ellesmêmes; elles ne se réalisent pas dans une œuvre extérieure à l'agent (Eth. Nic., l. l., 1140 b, 6 : τῆς μὲν γὰρ ποιήσεως ἕτερον τὸ τέλος, τῆς δὲ πράξεως οὐχ ἂν εἶη · ἔστι γὰρ αὐτὴ ἡ εὐπραξία τέλος). Il n'y a pas, d'ailleurs, de contradiction entre ce passage et celui qui nous occupe. Car, si la πραξις a son but en elle-même (οίον ή δρασις έν τῷ δρῶντι καὶ ή θεωρία έν τῷ θεωροῦντι, Meta., l. l., 35), il n'en est pas moins vrai qu'elle est distincte de la détermination, par la pensée discursive pratique, des moyens qui permettent de l'atteindre. Meta., a, 2, 994 b, 15 : Eveza yáp Tivoç del πράττει ό γε νουν έγων · τουτο γάρ έστι πέρας · τὸ γὰρ τέλος πέρας ἐστίν. Mot. an., 6, 700 b, 15 : πάντα γάρ τὰ ζῷα καὶ κινεῖ καὶ κινεῖται ἕνεκά τινος, ώστε τοῦτ' ἔστιν αὐτοῖς πάσης τῆς χινήσεως πέρας, τὸ οῦ ἕνεχα. ---Sur l'intellect pratique, v. ad III, 10, 433 a, 14-21. La pensée pratique ne diffère de la pensée théorique que par son but. Car elle a pour fin, non pas le nécessaire, mais ce qui peut être réalisé ou non, c'est-à-dire le contingent. Pour que la discursion pratique soit possible, il faut, évidemment, que la série des moyens, qui peuvent amener la fin désirée, ne soit pas infinie.

407 a, 25.  $\delta\rho_{13}$   $d\pi\delta\delta\epsilon_{14}$   $\xi_{15}$ . — Toute pensée discursive est une définition ou une démonstration; cependant, toute définition n'est pas discursive. Toutes les fois qu'il s'agit de notions indivisibles, genres derniers, formes sans matière, l'acte de l'intellect qui les saisit est indivisible comme elles (v. ad I, 3, 407 a, 9; 16; III, 4, 429 b, 12—17; 6, 430 b, 6—20). Mais les définitions des choses dans lesquelles on peut distinguer un élément générique et un élément spécifique, appartiennent au domaine de la pensée discursive. On peut même, a la différence des autres définitions, les démontrer ou, du moins, démontrer la partie matérielle ou générique, en partant de l'élément spécifique ou formel (v. ad I, 1, 403 b, 7; II, 2, 413 a, 13—16; III, 6, 430 b, 6—20).

407 a, 27. τὸν συλλογισμὸν ἢ τὸ συμπέρασμα. — Bien que SIMPLICIUS (46, 32) prenne chacun de ces termes dans son sens spécial, il nous semble que BONITZ a raison de les considérer ici comme synonymes. Il y en a d'autres exemples dans ARIS-TOTE. Ind. Ar., 712 a, 9 : sed interdum συλλογισμός usurpatur pro v συμπέρασμα A α 9. 30 a 16 (coll 8. 30 a 5). ψα 3. 407 a 27. — ESSEN (D. erste Buch etc., p. 19, n. 7) conjecture sans nécessité : τὄν (?) συλλογισμὸν εἰ τὸ συμπέρασμα τελειοῖ.

εί δε μή περατούνται..... 28. επ' άρχήν. - SIMPL., 46, 36 : νῦν δὲ καὶ ἐνδιδοὺς ἐξ ὑποθέσεως μὴ πεπεράνθαι... κτλ. - Une suite de démonstrations successives est nécessairement limitée, parce que la série des termes qui peuvent jouer le rôle d'attributs ou de sujets, est limitée soit dans le sens de l'extension, soit dans celui de la compréhension croissante. V. An. post., I, 19-22 : « (81 b, 30) Soit  $\Gamma$  une chose n'étant pas un at-« tribut d'une autre [c'est-à-dire un sujet substantiel, un « ὑποχείμενον], supposons que Blui appartienne prochainement, « et qu'il n'y ait place pour aucun moyen terme entre les deux; « que E appartienne de la même façon à Z, et Z à B. Faut-il « s'arrêter dans cette série Lascendante], ou est-il possible de « la continuer à l'infini? Supposons, de même, que rien ne « s'affirme de A par soi L, que A soit un genre dernier], et que « A soit un altribut immédiat de  $\Theta$ , sans qu'il y ait place entre « eux pour un moyen terme plus prochain; que  $\Theta$  s'affirme de « même de H, et H de B; faut-il, ici encore, s'arrêter, ou est-il « possible que cette série se prolonge indéfiniment? les deux « questions diffèrent l'une de l'autre en ce que la première

« consiste à se demander s'il est possible, en partant de ce « qui ne peut être attribué à aucune chose, mais à qui les « autres choses sont attribuées, de remonter à l'infini | dans « le sens de l'extension croissante]; la seconde, à examiner « si, en commençant par ce qui ne peut posséder un attribut « [plus général], mais qui est toujours attribut d'autre chose, on « peut descendre indéfiniment | dans le sens de l'extension « décroissante]. Il faut se demander, enfin, si, entre deux ex-« trêmes déterminés, on peut insérer un nombre infini de « moyens. Supposons, par exemple, que A appartienne à  $\Gamma$ , et « que B soit moyen entre eux; qu'il y ait, en outre, d'autres « moyens termes entre B et A, puis d'autres encore L, entre A et « ces derniers], sera-t-il possible que cette série de moyens « soit indéfinie, ou bien sera-ce impossible? Cela revient à se « demander si les démonstrations vont à l'infini et s'il est « possible de tout démontrer..... (82 a, 21) Il est évident « que, si la série ascendante et la série descendante des attri-« butions sont limitées, il est impossible qu'il y ait, entre deux « termes, un nombre infini de moyens (j'entends par série « ascendante celle qui se dirige vers la plus grande généralité « et, par série descendante, celle qui se dirige vers le particu-« lier). Si, en effet, A s'affirmant de Z, les intermédiaires, soit « B, sont infinis, il est évident qu'il sera possible, en partant « de A, d'ajouter indéfiniment des attributs les uns aux autres « suivant la série descendante (puisqu'avant d'arriver à Z, on « aura un nombre infini d'intermédiaires); de même, à partir « de Z, en suivant la série ascendante, on aura à parcourir « un nombre infini d'intermédiaires avant d'arriver à A. De « sorte que, si c'est impossible [, c'est-à-dire si la série hiérar-« chique des attributs est limitée], il sera impossible aussi « qu'entre A et Z il y ait un nombre infini de moyens »..... (82 b, 36-83 a, 18) Pour démontrer que la série ascendante ou descendante des termes plus extensifs ou moins extensifs qu'un sujet donné ne peut pas être infinie, il faut remarquer, d'abord, que les attributs essentiels d'un sujet quel qu'il soit, sont en nombre limité. Si, en effet, ils ne l'étaient pas, comme on ne saurait épuiser l'infini, il n'y aurait pas de définition possible et l'essence des choses serait inconnaissable. En outre, le sujet de toute attribution normale est une substance, un bποχείμενον, c'est-à-dire qu'il est par soi et n'a pas besoin, pour être, d'être en autre chose. Les attributs, au contraire, soit essentiels, soit accidentels, sont en lui. On peut affirmer que le

bois est blanc ou que l'homme est musicien, mais non que le musicien est homme ou que le blanc est bois, car le musicien et le blanc ne sont rien par soi, isolés de l'homme ou du bois en qui ils se réalisent. (83 a, 36-38) Il résulte de là qu'il y a, entre les concepts, un ordre naturel que l'on ne peut intervertir à volonté. D'ailleurs, n'est-il pas évident qu'une chose ne peut pas être une qualité d'une autre et celle-ci. en même temps. une qualité de la première? ou, en d'autres termes, qu'une chose ne peut pas être la qualité de sa qualité? (83 b, 9) Le sujet qui fait partie d'un genre ne saurait être le genre du genre dont il fait partie. Par conséquent, la proposition qui affirme ce genre de ce sujet ne peut se convertir naturellement, (83 b, 9-32) et il est impossible, par suite, que les démonstrations reviennent sur elles-mêmes, de façon à former un cercle qu'on pourrait parcourir indéfiniment. Ce qui précède montre, en même temps, que la série rectiligne des attributs d'un sujet donné ne peut pas être infinie. Car ce qu'on peut affirmer d'une chose, c'est ou bien une quantité, ou bien une qualité, ou une autre catégorie, ou, enfin, ses attributs essentiels. Mais nous avons vu que ces derniers sont en nombre limité, et il en est de même des catégories.

(83 b, 32-84 a, 6) On peut arriver à la même conclusion d'une autre manière : « Puisque les choses desquelles des « attributs antérieurs à elles |, dans l'ordre de l'extension « décroissante.] peuvent être affirmés, sont celles qui consti-« tuent | seules] l'objet des démonstrations, | (on ne peut, en « effet, démontrer de Callias qu'il est bipède que parce qu'on « peut affirmer homme de Callias; le moyen est toujours « antérieur au mineur et possède avant lui le majeur)], et « puisqu'il n'y a pas, à l'égard des choses démontrables, de « meilleure situation que celle de les savoir; qu'en outre, il est « impossible de les savoir sans démonstration; puisque, d'au-« tre part, la conclusion est connue scientifiquement par les « prémisses, si nous ne savons pas celles-ci [par démonstra-« tion], ou si nous ne sommes pas, vis-à-vis d'elles, dans une « meilleure situation que si nous les savions par démonstra-« tion, [- c'est-à-dire si nous n'avons pas l'intuition d'un « rapport immédiat entre le sujet et l'attribut, --- ] nous ne « saurons pas davantage les conclusions qui en résultent. Si « donc nous admettons qu'il est possible, par la démonstration, « de savoir quelque chose absolument, et non pas en s'appuyant « sur des postulats ou des hypothèses, il est nécessaire que

« les attributions intermédiaires [entre les principes et la « conclusion] soient limitées. Car si elles ne le sont pas, mais
« s'il y a toujours, au contraire, un terme supérieur au der« nier terme considéré, toute proposition sera démontrable.
« De sorte que, puisqu'il n'est pas possible de parcourir l'in« fini,[ il n'y aura pas de principe premier et] nous ne saurons
« pas par démonstration les choses démontrables. »

(84 a, 7-28) Voici, enfin, une argumentation plus rigoureuse que les précédentes : Dans les sciences démonstratives, la série ascendante ou descendante des propositions ne saurait être infinie. En effet, la démonstration scientifique a pour objet ce qui appartient à chaque chose par soi. Or ces termes « par soi » s'appliquent à deux sortes de choses : d'abord, aux attributs qui font partie de l'essence d'un sujet; ensuite, aux sujets qui font partie de la définition de leurs attributs. Il y a, en effet, certains attributs qui ne peuvent se réaliser que dans un sujet déterminé, et que l'on ne peut définir indépendamment de ce sujet. Par exemple, l'impair appartient au nombre par soi, car il appartient à l'essence du nombre, et, réciproquement, le nombre est compris dans la définition de l'impair..... Or, il est impossible que l'une ou que l'autre de ces séries d'attributions par soi soit infinie. Cela n'est pas possible, d'abord, dans le cas où l'on affirme une chose d'une autre, comme l'impair s'affirme du nombre (c'est-à-dire quand on suit la série descendante. V. WAITZ, ad loc.). Supposons, en effet, que l'impair renferme une autre chose, qui en fasse partie, et à laquelle, par conséquent, il appartienne, par exemple le nombre premier impair. Cela étant, le nombre appartiendra à l'un et à l'autre, c'est-àdire à l'impair et à l'impair premier. Puis donc qu'il est impossible qu'une chose possède un nombre infini d'attributs, la série ascendante, à partir d'un terme donné, ne sera pas infinie, car il faut que tous les termes de cette série appartiennent au terme considéré. La série descendante n'est pas, non plus, infinie; car l'extension d'un terme donné est égale à celle de ses espèces. Mais, si la série de ces espèces était infinie, le genre lui-même devrait contenir une infinité d'attributs, et il serait impossible de le définir. (84 a, 29-33) S'il en est ainsi, les moyens intermédiaires entre deux termes sont toujours en nombre limité et, par conséquent, il est évident qu'il doit y avoir des principes premiers des démonstrations, et qu'il ne peut y avoir démonstration de tout. Si, en effet, il y a des principes premiers, on ne peut

ni tout démontrer, ni aller à l'infini de démonstration en démonstration.

Ibid., I, 3, 72 b, 25-32 : « Il est, de plus, évident qu'il est « impossible que les démonstrations proprement dites forment « un cercle, puisque la démonstration doit s'appuyer sur des « principes plus clairs | que la conclusion] et antérieurs | à elle]. « Il est impossible, en effet, que les mêmes choses soient, par « rapport aux mêmes choses, antérieures et postérieures, L(ce « qui arriverait si la conclusion servait, à son tour, à démontrer « le principe,)] à moins que l'on ne prenne ces termes en deux « sens différents, et que l'on ne dise que les unes sont plus « claires en soi, les autres pour nous et de la clarté que pro-« duit l'induction. Mais, alors, nous n'aurions pas convenable-« ment défini la connaissance proprement dite [, en affirmant « qu'elle résulte de la démonstration fondée sur des principes « antérieurs et plus clairs en soi], mais elle serait double. — « Ne faut-il pas penser, plutôt, que la seconde espèce de dé-« monstration, celle qui part de ce qui est plus clair pour 6-20: Les démonstrations ne peuvent former un cercle que quand il s'agit de choses qui sont mutuellement conséquences les unes des autres, comme les propres..... « Si A est la con-« séquence de B et de  $\Gamma$ , et si B et  $\Gamma$  résultent mutuellement « l'un de l'autre et aussi de A, il sera possible, dans ces cas, « de démontrer réciproquement, en employant la première « figure, chacune des propositions posées, comme nous l'avons « prouvé dans les traités relatifs au syllogisme | (An. pr., II, pr.) |« 5-7)7. Nous avons démontré aussi que, dans les autres « figures, ou bien la réciprocation des syllogismes n'est pas « possible, ou bien ils concluent autre chose que ce qui a été « posé L, c'est-à-dire autre chose que les prémisses du raison-« nement primitif]. En outre, on ne peut, en aucune façon, « démontrer réciproquement des propositions dont les termes « ne s'affirment pas mutuellement l'un de l'autre. De sorte « que, puisque les propositions de cette nature sont en petit « nombre dans les démonstrations, il est évident qu'il est « impossible et vain de soutenir que les démonstrations sont « réciproques et que, pour cette raison, tout peut être dé-« montré. »

407 a, 29. προσλαμδάνουσαι..... εύθυπορούσιν. — An. post., I, 22, 84 a, 36 : τῷ γὰρ ἐντὸς ἐμδάλλεσθαι ὅρον, ἀλλ' οὐ τῷ προσλαμ6άνεσθαι άποδείχνυται τὸ ἀποδειχνύμενον. Ibid., 23, 84 b, 33 : xaì ούτως άει βαδίζοντι ούδέποτ' έξωτέρψ πρότασις ούδ' ύπάρχον λαμβάνεται τοῦ A ἐν τῷ δειχνύναι, ἀλλ' ἀεὶ τὸ μέσον πυχνοῦται..... χτλ. Il n'y a pas de contradiction entre ces textes et celui du De anima. Dans les premiers, en effet, il est question d'une démonstration unique. Ici, il s'agit d'une série de démonstrations s'ajoutant les unes aux autres. Or une démonstration unique se complète en intercalant des moyens entre le mineur et le majeur, mais on ne saurait sortir de l'intervalle qu'ils déterminent, et faire entrer dans le raisonnement des termes moins extensifs que le mineur. Par exemple, pour démontrer que tout G est A, on insérera entre eux le moyen E, puis, entre E et A, le moyen D, et ainsi de suite. Il en est autrement si l'on considère, comme ARISTOTE le fait ici, une série de démonstrations dont les extrêmes ne sont pas déterminés. On peut démontrer d'abord que C est A. en insérant entre eux le moyen B; puis que E est C, en employant le moyen D; que G est E, en prenant le moyen F, etc. En pareil cas, c'est le mineur du syllogisme précédent qui sert de majeur au suivant, et le progrès a lieu par l'adjonction d'un nouveau mineur et d'un nouveau moyen. An. post., I, 12, 78 a, 14 : αύξεται δ' οὐ διὰ τῶν μέσων, ἀλλὰ τῷ προσλαμβάνειν, οίον τὸ Α τοῦ Β, τοῦτο δὲ τοῦ Γ, πάλιν τοῦτο τοῦ Δ, xaì τοῦτ' εἰς ἄπειρον. V. TORSTRIK, p. 121.

407 a, 30. όρισμοι πάντες πεπερασμένοι. — V. l'avant dernière note et An. post., I, 22, 82 b, 38 : εἰ γὰρ ἔστιν ὁρίσασθαι τ εἰ γνωστὸν τὸ τί τν εἶναι, τὰ δ' ἄπειρα μὴ ἔστι διελθεῖν, ἀνάγκη πεπεράνθαι τὰ ἐν τῷ τί ἐστι κατηγορούμενα. Ibid., 83 b, 5.

407 a, 31. δεήσει πολλάχις νοείν τὸ αὐτό. — SIMPL., 47, 6 : ἀεἰ μὲν τὸ αὐτὸ ὁ χρείττων ἡμῶν νοεῖ νοῦς, ἀλλ' οὐ πολλάχις τὸ αὐτό . οὐδὲ γὰρ αῦθις χαὶ αῦθις, οὐδὲ ὅλως χατὰ παράτασιν οὐδὲ νῦν εἶτα νῦν, ἀλλὰ χαθ' ἐν ἑστώς νῦν τὸ πᾶσαν τὴν χρονιχὴν ἀπειρίαν ἀμερῶς συνειληφός, ὥστε οὐ πολλάχις τὸ αὐτὸ ἀλλ' ἅπαξ χατὰ τὸ αἰώνιον ἅπαξ.

407 a, 32. ἕτι δ' ή νόησις..... 33. χινήσει. — ΡΗΙΔΡ., 136, 7 : ό γὰρ ἀπορῶν ἐν πολλῆ ταραχῆ χαὶ χινήσει ἐστίν, ὁ μέντοι εὐρών, ταὐτὸν ὃὲ εἰπεῖν νενοηχῶς ἐν ἡρεμία λοιπόν ἐστι χαὶ γαλήνη. De même SOPHON., 24, 6. THEMISTIUS (41, 4) paraît avoir mieux saisi la pensée d'ARISTOTE : ἐπιστάσει γὰρ ἔοιχεν μᾶλλον ἡ νόησις.... (8) διὰ τοῦτο δὲ..... χαὶ ἤττον (sc. νοοῦσι) οἱ νέοι τῶν πρεσθυτέρων. Cf. Prob., XXX, 14, 956 b, 38; Phys., VII, 3, 247 b, 10 : τῷ γὰρ ἡρεμῆσαι Tome II

χαὶ στῆναι τὴν διάνοιαν ἐπίστασθαι χαὶ φρονεῖν λέγομεν..... (18) διὸ χαὶ τὰ παιδία οὕτε μανθάνειν δύναται οῦτε χατὰ τὰς αἰσθήσεις όμοίως χρίνειν τοῖς πρεσδυτέροις · πολλή γάρ ή ταραχή καὶ ή κίνησις. La pensée est un acte et, par suite, est soustraite au devenir et à la passivité (v. ad II, 5, 417 a, 16-17); ni l'acquisition de la science, ni, à plus forte raison, la contemplation de la science acquise ne sont des mouvements (v. ad II, 5, 417 b, 9-11; 12-16; III, 4, 429 a, 15 et sæp. ; Phys., l. l., a, 29 : xat' oùdeµlav yàp dúvaµiv χινηθείσιν έγγίνεται το τῆς ἐπιστήμης, ἀλλ' ὑπάρξαντός τινος · ἐχ γὰρ τῆς χατά μέρος έμπειρίας την χαθόλου λαμδάνομεν έπιστήμην · ούδε δή ή ένέργεια γένεσις, εί μή τις και την ανάδλεψιν και την άφην γενέσεις φησίν . τοιοῦτον γὰρ ἡ ἐνέργεια · ἡ δὲ ἐξ ἀργῆς λῆψις τῆς ἐπιστήμης οὐχ ἔστι γένεσις ούδ' άλλοίωσις · τῷ γὰρ ήρεμίζεσθαι... κτλ. Cf. ibid., b, 1 sqq.). Peutêtre aussi, Aristote a-t-il en vue un autre caractère de l'intellection. Les concepts, objets de l'intellect, sont, en effet, quelque chose de fixe et d'immobile; ils ont pour condition l'arrêt et le repos dans l'âme de ce qu'il y a de commun entre plusieurs images différentes. An. post., II, 19, 100 a, 6 sqq. : έχδ' έμπειρίας ή έχ παντός ήρεμήσαντος τοῦ χαθόλου έν τῆ ψυχῆ, τοῦ ένὸς παρὰ τὰ πολλά,... τέχνης ἀρχή καὶ ἐπιστήμης... οἶον ἐν μάχη τροπής γενομένης ένος στάντος έτερος έστη, είθ' έτερος, έως έπι άρχην ήλθεν... στάντος γάρ των άδιαφόρων ένός, πρωτον μέν έν τη ψυγη χαθόλου..... πάλιν έν τούτοις Ισταται, ἕως ἂν τὰ ἀμερη στη χαὶ τὰ χαθόλου... xth. V. ad II, 2, 413 a, 11-12; III, 7, 431 a, 15; 11, 434 a, 8. - Quoi qu'il en soit, le passage de la Physique que nous avons cité montre que vonois peut être pris ici, même dans son sens le plus large, et que la conjecture de ESSEN (D. erste Buch etc., p. 20, n. 9) qui ajoute, après ce mot, rou tl' iori, est sans fondement.

407 a, 34. καὶ ὁ συλλογισμός. — SIMPL., 47, 35 : εἶγε καὶ ἐπὶ ἡμῶν ἐξ ἄλλων ἄλλα συμπεραινομένοις, ὅπερ ὁ συλλογισμός, τὸ στάσιμον μᾶλλον ἐμφαίνεται ἦ ἡ κίνησις διὰ τὴν καθ' ὅρους ἀεὶ βάσιν. οὐ γὰρ ἐν τῆ μεταδάσει ἀλλ' ἐν τῷ καθ' ἕκαστον ὅρον στάσει ἀεὶ ἡ νόησις.

407 b, 1. είδ' έστιν ή χίνησις αύτης μή ούσία. — TORSTRIK, p. 122 : Nec ex Aristotelis nec vero e communi Graecorum more esse dictum pro certo affirmari potest. Deinde ne verum quidem est, si motio non sit essentia alicujus rei, eam rem, si moveatur, vi moveri. Non est essentia hominis ut ambulet : nec tamen ideo vi ambulat homo cum ambulat. Themistium certum est negationem non legisse. Emendatio hujus loci petenda est ex 406 b 12.

ώστ' εί πασα χίνησις έχστασίς έστι του χινουμένου ή χινείται, χαί ή ψυχή έξίσταιτ' αν έχ της ούσίας, εί μή xarà συμδεδηχός αύτην χινεί...... Expetet igitur anima suum interitum, id quod παρά φύσιν est.... Hinc sequitur vel, ut minimum dicam, veri simile est Aristotelem scripsisse : el δ' έστιν ή χίνησις αὐτῆς ή οὐσία..., etc. Mais Philopon (137, 3) et SIMPLICIUS (48, 7), ont lu µή oùoía. En outre, l'objection de TORSTRIK ne paraît pas concluante. De ce que l'essence de l'homme n'est pas la marche, il ne résulte pas, il est vrai, que, quand l'homme marche, il subisse un mouvement forcé. Mais il en serait autrement si l'essence de l'homme était le contraire, ou la négation même, de la marche. Il est certain, par exemple, que, quand l'homme se meut d'une façon anormale, sur les mains ou à reculons (Phys., VIII, 4, 254 b, 20 sqg. et SIMPL., ad loc., 1208, 18; PHILOP., ad loc., 829, 20), il exécute un mouvement contraire à sa nature ou forcé (v. ad 1, 3, 406 a, 22-27). De même, d'après ce qui précède, le mouvement est la négation même de l'essence de l'intellect ou de l'âme du monde, c'est donc contrairement à sa nature que cette âme sera mue. Ainsi peut s'expliquer l'irrégularité apparente de la construction, et il ne semble pas nécessaire de recourir aux corrections (v. app. crit.) proposées par Torstrik, Susemill (Berl. phil. Woch., 1893, p. 1319 et Burs. Jahresb., LXXIX, p. 100) et Essen (op. cit., p. 20, n. 10). Aristote ne dit pas seulement que l'essence de l'âme n'est pas le mouvement, mais que le mouvement est la négation de cette essence (un oussa). - La phrase a, 34. ἀλλὰ μήν.... b, 2. Χινοῖτο expose donc moins un argument nouveau qu'une suite de l'argument précédent. Si le repos est essentiel à l'intellect, le mouvement sera contraire à sa nature et, par suite, sera pour lui une contrainte ou une fatigue qui rendront impossible le souverain bonheur que lui attribue PLATON. V. Tim., 34 B : ψυγήν δε είς το μέσον αύτοῦ θεἰς..... οὐρανὸν ἕνα μόνον ἔρημον χατέστησε,..... γνώριμον δὲ χαὶ φίλον ἱχανῶς αὐτὸν αὐτῷ. διὰ πάντα δὴ ταῦτα εὐδαίμονα θεὸν αὐτὸν EYEVVYJOATO.

## 407 b, 1. αύτης, sc. της ψυχης. Cf. SIMPL., 48, 10.

407 b, 4. καθάπερ είωθέ τε λέγεσθαι. — Allusion probable à Platon et spécialement au Phédon, 66 B (Ind. Ar., 598 b, 19—20): ἕως ἂν τὸ σῶμα ἔχωμεν καὶ συμπεφυρμένη ἢ ἡμῶν ἡ ψυχὴ μετὰ τοιούτου κακοῦ, οὐ μή ποτε κτησώμεθα ἰκανῶς οῦ ἐπιθυμοῦμεν. 407 b, 7. κατὰ συμδεδηκὸς οῦτω κινεῖται. — ΤΗΕΜ., 42, 9: εἰ γὰρ δεῖ προσέχειν τοῖς γεγραμμένοις, οὐκ ἔστι τῆς ψυχῆς ἡ οὐσία κυκλοφορία ἀλλ' ἐκ τῆς εὐθυωρίας εἰς κύκλον ὕστερον κατεκάμφθη, ὡς ἐκείνης μᾶλλον οὕσης αὐτῆ τῆς φύσεως οἴκοθεν ἢ τῆς τοῦ κύκλου καὶ κατὰ συμδεδηκὸς ἔξωθεν ὑπαρξάσης τῆς περιφορᾶς. Mais, bien que, d'après le *Timée*, le mouvement circulaire ne soit ajouté qu'en dernier lieu au mélange qui constitue l'âme du monde, rien n'indique que ce mouvement ne fasse pas partie de son essence au même titre que les autres éléments qui entrent dans sa composition. Il est donc plus probable qu'Aristotte exprime par là sa propre opinion, et s'appuie sur ce qu'il a démontré plus haut, à savoir que, si l'âme se meut, ce ne peut être que d'un mouvement accidentel (v. ad I, 3, 406 a, 12 sqq.).

407 b, 8.  $\eta$  ψυχη μάλλον ἐκείνφ. — PHILOPON (138, 19) pense que ἐκείνφ désigne PLATON. THEMISTIUS (42, 17) et SIMPLICIUS (49, 28) rapportent ἐκείνφ à σῶμα. Mais l'ensemble du passage ne justifie guère la première opinion. Quant à la seconde, TRENDE-LENBURG (p. 214) remarque que la question n'est pas de savoir si c'est l'âme qui meut le corps ou le corps qui meut l'âme, mais bien quel est le moteur du monde; il propose de rapporter ἐκείνφ à οὐρανόν. L'interprétation de THEMISTIUS et de SIM-PLICIUS nous paraît, cependant, préférable. ARISTOTE vient de dire que ce n'est pas l'âme du monde qui peut être la cause de son mouvement circúlaire. Il ajoute que, a fortiori, ce n'est pas, non plus, son corps, car ce serait, bien plutôt, l'âme qui pourrait jouer ce rôle.

407 b, 9. xaítor  $\gamma'$  έχρην..... 11. οδτως ή άλλως. — Il y a, à la fois dans le fond et dans la forme, une analogie peut-être voulue entre ce reproche et ceux que PLATON lui-même adresse à ANAXAGORE dans le *Phédon* (97 D sqq.).

407 b, 12. ἐτέρων λόγων οἰχειστέρα. — Ind. Ar., 99 a, 3:  $\psi a 3. 407 b 12..... dubium est num Ar quaestionem alibi ins$ tituendam promittat. D'après Alexandre et PLUTARQUE (ap.SIMPL., 50, 36) ce renvoi s'appliquerait à la Physique, où sonttraitées les questions relatives au mouvement. SIMPLICIUSobjecte que la question réservée par ARISTOTE est de savoir : $<math>\mathfrak{el} \, \eta \, \psi_2 \chi^3 \, \varkappa v \mathfrak{e}$ τται κα! εἰ τοῦτο αὐτῷ βέλτιον, καὶ ὅτι χρὴ τὸν θεὸν διὰ τὸ ἀγαθὸν ποιεῖν. Il pense, par conséquent, que c'est à la Métaphy-

Ł

sique qu'ARISTOTE a voulu renvoyer. Il nous semble plus probable qu'il a en vue le huitième livre de la *Physique*, ou le commencement du *De cœlo*. Car ARISTOTE n'admet pas que l'âme se meuve, mais il admet, comme PLATON, que le mouvement du ciel est circulaire. Il est assez naturel qu'il ait renvoyé à la partie de ses ouvrages où il avait exposé, ou se proposait d'exposer, les raisons qu'il reproche à PLATON de n'avoir pas trouvées. SOPHON., 24, 23: ἐπεὶ δὲ ἡ τοιπότη σχέψις ἐτέρων λόγων οἰχειοτέρα τῶν περὶ οὐρανοῦ xαὶ xuyfσεως....

407 b, 17. διά γάρ την χοινωνίαν...... 26. τῷ σώματι. — Pour qu'il y ait action et passion entre deux choses, il est nécessaire qu'il existe entre elles certains rapports déterminés (Gen. et corr., I, 7, 323 b, 30 : où tò tuyòv πέφυχε πάσγειν χαί ποιείν. - La traduction de WALLACE : ... relations of this kind are never found in cases of mere juxtaposition, est un contresens); il ne peut y avoir de passif que ce qui contient en puissance la forme qu'il s'agit de réaliser, et d'actif que ce qui possède cette forme en acte. L'âme, qui sert de moteur prochain au corps, et qui le dirige vers sa fin ou vers la forme qu'il doit réaliser, n'est pas autre chose que la forme du corps ou ce qu'il y a d'essentiel dans le corps lui-même, comme la pesanteur est l'essence de la terre (v. ad I, 3, 406 b, 25). Mais ce n'est pas en elle que réside la véritable cause du mouvement, c'est plutôt dans la forme que le corps ne possède pas encore, qui sert de but et de fin à ce mouvement (Gen. et corr., l. l., 324 b, 13 : ἔστι δὲ τὸ ποιητικὸν αἴτιον ὡς ὅθεν ἡ ἀρχὴ τῆς κινήσεως. τὸ δ' οῦ Evera, ού ποιητικόν). C'est pour atteindre la vie sensitive ou la vie rationnelle que l'animal qui ne possède encore que la vie végétative, se meut et se développe. Mais il faut, pour cela, qu'il soit en puissance ce qu'il tend à être en acte; car toute matière n'est pas aple à recevoir toute forme (ἄλλψ γὰρ εἴδει άλλη ύλη, Phys., II, 2, 194 b, 9). C'est pourquoi certains êtres sont incapables de s'élever au-dessus de la vie végétative ou au-dessus de la sensation (SIMPL., 51, 33: ώς γάρ ούχ αν αύλοις τεκτονική χρήσαιτο, ούτως ούδε ή λογική ψυχή τοις κατά την άλογον ζωήν χαρακτηριζομένοις όργάνοις). Il ne faudrait pas, d'ailleurs, attribuer à la comparaison d'Aristote plus d'importance qu'elle n'en a. En affirmant que l'art du charpentier a besoin d'outils appropriés et ne peut pas descendre dans des flûtes, il veut dire seulement que, d'une manière générale, une forme ne peut se réaliser que dans une matière déterminée, et non que le corps

soit, à proprement parler, l'instrument de l'âme (v. ad II, 1, 412 b, 5-6). Car l'âme qui constitue la cause finale motrice de l'organisme, ne l'emploie pas comme instrument, mais il se meut spontanément vers elle. Quant à l'âme déjà réalisée en lui, elle n'est que sa tendance vers la première, ou, en d'autres termes, l'essence et la nature même du corps (v. ad l. l.).

407 b, 23. δοκετ. — δοχεϊ n'a ici aucun sens dubitatif. V. ad I, 1, 402 a, 4; THEM., 43, 9 : όρῶμεν γὰρ ὅτι.... χτλ. — Il faut, avant δοχεῖ, sous-entendre l'idée qui domine tout le passage : ἐχεῖνο δὲ ἄτοπον....

**Επαστον.** — Sub. : σῶμα. — Cf. SOPHON., 24, 32. La leçon de E : ἕκαστον ἴδιον ἔχειν εἴδος σῶμα κα?... qu'adopte BIEHL, ne nous paratt pas préférable au texte traditionnel. Ni SIMPLICIUS (51, 27), ni PHILOPON (140, 9) n'ont lu σῶμα, et l'absence de ce mot, qu'il est facile de suppléer puisqu'il termine la phrase précédente, ne nuit pas à la clarté du sens.

## CHAPITRE IV

407 b, 27. πιθανή μέν πολλοίς. — V. Phédon, 88 D : θαυμαστῶς γάρ μου ὁ λόγος οῦτος ἀντιλαμβάνεται καὶ νῦν καὶ ἀεί, τὸ ἀρμονίαν τινὰ ἡμῶν είναι τὴν ψυχήν. Pol., VIII, 5, 1340 b, 18 : διὸ πολλοί φασι τῶν σοφῶν οἱ μὲν ἀρμονίαν είναι τὴν ψυχήν, οἱ δ' ἔχειν ἀρμονίαν.

407 b, 28. λόγους δ' σσπερ εύθύνας δεδωχυΐα. — D'après BERNAYS (D. Dial. d. Arist., p. 15), dont l'opinion est approuvée par HAECKER (Zeitschr. f. d. Gym., 1864, p. 204), et par BONITZ (art. cit., Hermes, VII, 1873, p. 429), il faudrait supprimer λόγους δ' et lire : ώσπερ εὐθύνας δὲ δεδωχυΐα... κτλ. En effet, λόγους διδόναι ou plutôt λόγον διδόναι, — seule façon de parler qui, d'après TORSTRIK (p. 123) et BERNAYS, soit usitée, — signifie rendre des comptes; εὐθύνας διδόναι (v. TREND., p. 215) s'applique spécialement aux comptes que les magistrats avaient à rendre de leurs fonctions. Mais cette expression se prend, presque toujours, en mauvaise part : εὐθύνων enim ipse accusator dicitur, atque εὐθύνας διδόναι ad poenae luendae significationem accedit (TREND., l. l.; cf. THEM., Or., 8, p. 218 Dind., cité par HAECKER,

ł

1. 1.). Par suite, si l'on prend εὐθύνας διδόναι dans son sens. général et assez rare de rendre compte, ces mots n'expriment rien de plus que λόγους διδόναι, et l'emploi de ώσπερ ne s'explique pas. Si, au contraire, on les prend dans le sens spécial d'être puni, les deux expressions se contredisent. Mais Philopon (145, 19) et SOPHONIAS (25, 5) ont lu le texte traditionnel, et les manuscrits ne fournissent aucune variante, à l'exception de V, qui donne λόγοις au lieu de λόγους. D'ailleurs, les deux expressions peuvent n'être, ni absolument synonymes, ni absolument contradictoires. λόγον διδόναι ne se prend pas toujours en bonne part, et s'applique aussi bien aux mauvaises raisons qu'aux bonnes; Eŭduvat semble désigner les explications que fournit un accusé dont la cause est mauvaise. Notre passage pourrait donc signifier que les explications fournies par la théorie en question n'étaient que des expédients qui n'ont pas suffi à la justifier, ou, plutôt encore, que l'obligation ou elle a été de fournir ses raisons et de soutenir la discussion, a été, pour cette doctrine, comme la peine de sa fausseté. V. Rhet., III, 10, 1411 b, 19 : καὶ αἱ πόλεις τῷ ψόγῳ τῶν ἀνθρώπων μεγάλας εὐθύνας διδόασιν · ή γάρ εύθυνα βλάδη τις διχαία έστίν. - La conjecture de BERGK (Miscell., Hermes, XVIII, 1883, p. 518) λόγον δ' ώσπερ καί, ou mieux, λόγον δε καί ώσπερ (SUSEMIHL, Burs. Jahresb., XXXIV, p. 27) ne manque pas de vraisemblance.

407 b, 29. έν κοινφ γινομένοις λόγοις. — TREND., p. 216 : sermones in vulgus noti ut, vel Platonis Phaedo (cf. p. 89 sqq.) vel ipsius Aristotelis Eudemus. SIMPL., 53, 1 : ev xorvų de yrvoμένους λόγους τούς συμμέτρως και τοις πολλοις ήρωτημένους καλει, αίνιττόμενος μέν ίσως και τους έν Φαίδωνι, λέγων δε και τους ύπ' αύτοῦ έν τῷ διαλόγφ τῷ Εὐδήμφ γραφέντας ἐλεγκτικούς τῆς άρμονίας. De même Philop., 145, 22; Sophon., 25, 6. Philopon cite à ce sujet un fragment de l'Eudème (frg. 43, 1482 a, 6. V. aussi ffrg. 32 sq., 1479 b), relatif à la question dont il s'agit. BONITZ, Ind. Ar., 105 a, 42 : quos denique Aristoteles τούς έν χοινφ γιγνομένους λόγους appellat..... ψα 4. 407 b 29, eos Bernays p 15-29 et Heitz p 140, 200 eosdem esse judicant, ac rob; έξωτεριχούς λόγους, editos primum ab Aristotele dialogos; quod quamquam probabile est, manet tamen dubitatio de usu praesentis temporis participii γιγνόμενοι, qui non videtur explicatus esse. (Sur les étutepixol dégoi, v. RAVAISSON, Ess. sur la Méta. d'Ar., t. I, p. 209 sqq.; Bon., Ind. Ar., 104 b, 56 sqq). TRENDELENBURG (p. 217) et WALLACE (p. 217 sq.) n'ont peut-être

pas tort de penser que λόγοι ἐν κοινῷ γιγνόμενοι et, par suite, έξωτερικοί λόγοι ne désignent pas seulement des ouvrages d'Aris-TOTE lui-même. Ainsi s'expliqueraient la façon méprisante dont il parle des &. λόγ. dans la Métaphysique (M, 1, 1076 a, 28), et aussi le fait que, dans l'Éthique à Nicomague (I, 13, 1102 a, 26), il renvoie aux έξ. λόγ. pour l'exposé de certaines opinions sur l'âme que lui-même n'a pas admises (v. ad III. 9, 432 a, 26-28). L'expression qui nous occupe pourrait s'appliquer, par conséquent, non seulement à l'Eudème d'Aris-TOTE, mais aussi au Phédon comme le pensent les commentateurs. — TORSTRIK, p. 123 : mihi persuasum est..... τούς έν χοινῷ γιγνομένους λόγους neque Phaedonem neque Eudemum significare dialogos sed eas disputationes quales homines elegantiores instituere solent. Mais on peut objecter, entre autres choses, que, si la doctrine en question avait été reconnue fausse par le public éclairé, ARISTOTE n'aurait pas pu dire qu'elle était : πιθανή μέν πολλοῖς.

407 b, 30. λέγουσι. — Philopon (70, 5; 16; cf. Zeller, tr. fr., t. I, p. 423, n. 4; I<sup>5</sup>, 445, 2 t. a.) attribue aux Pythagoriciens la doctrine de l'âme harmonie et, dans PLATON (Phédon, 85 E sqq.), c'est un disciple de Philolaüs, Simmias, qui la soutient. Puisque tout, d'après les Pythagoriciens, remarque ZELLER (l. l.), « doit être nombre et harmonie, il en est sans « doute ainsi de l'âme elle-même. Mais, en ce sens, dire d'une « manière générale que l'âme est harmonie ou nombre, c'est « ne rien dire de particulier. L'essence de l'âme n'est carac-« térisée par ces mots, d'une manière spéciale, que si l'âme est « donnée pour le nombre ou l'harmonie de son corps, comme « chez Platon et Aristote (l. c.). Or, il n'est dit nulle part, « expressément, que l'âme ait été définie ainsi par les Pytha-« goriciens; cette définition s'accorderait mal d'ailleurs avec « la croyance Pythagoricienne à l'immortalité. » Il est probable que, quelle que soit la source dont elle provienne, l'indication fournie par MAMERT CLAUDIEN est exacte, et que Philolaüs s'était borné à dire que l'âme est unie au corps par le moyen du nombre et de l'harmonie : anima inditur corpori per numerum et immortalem eamdemque incorporalem convenientiam (PHILOL., ap. CLAUD. MAM., De statu an., II, 7).

407 b, 31. xal τὸ σῶμα συγκεῖσθαι ἐξ ἐναντίων. — Il faut ajouter la conclusion, sous-entendue par Aristote, que l'âme est

l'harmonie des éléments qui constituent le corps (Phédon, 86 B : έντεταμένου του σώματος ήμῶν καί συνεχομένου ύπο θερμού καί ψυγροῦ χαὶ ξηροῦ χαὶ ὑγροῦ χαὶ τοιούτων τινῶν, χρᾶσιν εἶναι χαὶ ἀρμονίαν αὐτῶν τούτων την ψυγήν ήμων. Cf. SIMPL., 53, 10). Pour comprendre le sens de cette doctrine et en quoi elle diffère de celle d'Aris-TOTE, il est utile de consulter le De anima d'Alexandre (24, 18 sqg.) : « Il ne faut pas croire que ceux qui admettent « que l'âme est la forme qui se réalise dans tel mélange et « dans telle combinaison des corps qui lui servent de substrat, « admettent que l'âme est une harmonie. Car, de ce qu'il est « impossible qu'elle existe en dehors de telle combinaison et « de tel mélange, il ne résulte pas qu'elle soit ce mélange « même. L'âme n'est pas, en effet, ce qu'est l'harmonie, à « savoir tel mélange corporel, mais la puissance qui se sura-« joute (δύναμις έπὶ γεννωμένη) à ce mélange; en quoi elle est « analogue aux vertus des remèdes composés. En ceux-ci, en « effet, le mélange, la synthèse et la proportion des médica-« ments (l'un étant, par exemple, le double; l'autre la moitié; « l'autre les 3/2) a quelque rapport avec l'harmouie. Mais la « vertu engendrée par cette harmonie et cette proportion des « médicaments, n'est pas cette harmonie même. L'harmonie, « en effet, c'est la proportion et la synthèse des ingrédients « mélangés, mais la vertu de l'onguent n'est pas la proportion « suivant laquelle les substances qui le composent sont mé-« langées. Et l'âme est quelque chose qui ressemble à cette « vertu. Car la puissance (δύναμις) et la forme qui s'ajoutent « (ἐπιγινόμενον) au mélange des corps suivant telle proportion, « voilà ce qu'est l'âme; mais elle n'est ni la proportion, ni la « synthèse des éléments corporels (Lv. Meta., Z, 17, 1041 b, « 17; ad II, 1, 412 b, 6-9; III, 4, 429 b, 12-17). C'est de la « santé, plutôt que de l'âme, qu'on pourrait dire avec raison « qu'elle est une harmonie; elle s'en rapproche, en effet, « davantage que l'âme. Car la santé est la proportion de cer-« taines choses, laquelle proportion est une synthèse et un « mélange suivant un certain rapport, tandis que l'âme n'est « pas la proportion (συμμετρία), mais la puissance qui s'ajoute « à la proportion, qui ne peut pas être sans elle, mais qui « n'est pas elle. Le mot harmonie peut s'entendre en deux « sens : il s'applique, d'abord, à la réunion des choses corpo-« relles (lorsqu'en effet ces choses sont réunies de telle facon « qu'on ne peut insérer entre elles aucune chose de même « nature, on dit qu'elles s'harmonisent, et un tel assemblage

α constitue une harmonie); ensuite, à la proportion des choses « mélangées; par exemple si le mélange a lieu suivant le « rapport de 1 à 2, ou de 2 à 3 (car le mélange constitué de « telle facon que l'une des choses mélangées soit le double. « l'autre la moitié, paraît être formé suivant une certaine « harmonie, et l'on pense qu'une telle mixtion est une har-« monie). En ce qui concerne la première espèce d'harmo-« nie, il faut remarquer que l'harmonie elle-même et ce qui « résulte des éléments harmonisés ne sont pas la même chose. « De ce que les bois qui forment une échelle sont assemblés « suivant une harmonie, il ne résulte pas que l'échelle soit « une harmonie, et, sous prétexte que les pierres sont assem-« blées suivant une harmonie, on ne peut pas dire que le « temple, issu de cette harmonie, en soit une lui-même. Et, de « même que, dans ce premier genre d'harmonie, autre chose « est l'harmonie elle-même, et autre chose ce qui résulte de « l'union harmonieuse des éléments, de même pour ce qui est « de l'harmonie qui consiste dans la proportion. Car, de ce que « certaines choses sont mélangées suivant une certaine pro-« portion et une harmonie, il ne résulte pas que le produit de « ce mélange soit, lui-même, une harmonie et une proportion « (λόγος)..... (26, 7) D'ailleurs, le mélange dont l'âme est la « forme ne consiste pas dans une proportion déterminée de « corps chauds, froids, secs et humides, c'est-à-dire d'éléments, « car l'âme demeure la même pendant que les qualités, qui « constituent ce mélange, augmentent ou diminuent dans une « certaine mesure. » L'âme est autre chose que la synthèse des éléments corporels ou la loi (λόγος) suivant laquelle ils sont unis, de même que la tendance d'un corps, composé par exemple d'eau et d'air, vers tel lieu déterminé, est autre chose que l'assemblage de l'eau et de l'air ou la loi de leur union.

ALEXANDRE insiste peut-être plus qu'ARISTOTE n'eût consenti à le faire, sur l'indépendance de l'âme à l'égard du corps. Mais, à un autre point de vue, il ne va pas aussi loin qu'ARIS-TOTE lui-même. L'âme dont il parle, c'est celle qui est tendance et désir ou, comme il le dit, puissance ( $\delta_{\nu\alpha\mu\mu\alpha}$ ) de mouvoir vers la fin. Ce n'est là qu'une partie de l'âme; c'est celle qui est, à chaque instant, immanente au corps. Mais cette tendance ou cette puissance n'ont de raison d'être que dans l'acte auquel elles tendent, dans la fin ou la forme vers laquelle elles se meuvent. Cette forme, qui n'est pas encore réalisée dans l'animal, mais qui le sera quand il se sera mû, est aussi son ame; non point l'ame ou la forme qu'il est déjà, mais celle gu'il aspire à réaliser (v. ad I, 3, 406 b, 25; 407 b, 17-26; III. 9, 432 b, 15). L'âme véritablement motrice n'est donc pas plus immanente à l'animal qu'elle meut, que le but n'est immanent au mobile, ou que le premier moteur n'est immanent au monde. L'animal qui réaliserait l'âme la plus parfaite qu'il lui soit possible de réaliser, qui atteindrait la perfection de sa fornte, resterait immobile à la saçon de la divinité ; tout mouvement ultérieur serait, pour lui, sans direction et sans but. Mais l'hypothèse est impossible, car un tel être ne peut se rencontrer dans la nature, c'est-à-dire dans le domaine des choses soumises à la production, au devenir et à l'imperfection, -ou, plus exactement, ce n'est que grâce à la génération et au devenir que les êtres naturels arrivent à réaliser, d'une façon durable, leur forme et leur âme. L'animal qui l'a atteinte ne s'y maintient que pendant un temps limité, et elle n'est éternelle que dans l'espèce. - L'harmonie du corps est donc seulement la matière dernière dont l'âme est la forme; autrement dit, elle est le dernier moyen de l'âme, en qui elle a sa raison et sa fin, et cette âme même n'est, à son tour, à chaque instant, que désir et tendance vers une réalisation plus complète de la forme qu'elle ne réalise encore qu'imparfaitement (v. ad ll. l.). - Le passage d'Alexandre nous indique, en même temps, le sens exact qu'il faut donner à la doctrine de l'âme harmonie. L'âme n'est pas, dans cette doctrine, analogue à l'air musical qu'on peut faire rendre à la lyre, et que la lyre jouerait d'elle-même si elle était un être naturel; car, ainsi comprise, la théorie en question serait presque identique à celle d'ARISTOTE. L'air musical n'est-il pas, en effet, la forme et la fin de la lyre, comme la vertu curative est la fin de l'onguent et l'âme celle du corps? Il faut donc entendre ici par « harmonie », comme le dit ALEXANDRE, et comme le confirment le texte d'ARISTOTE et celui du Phédon, soit l'assemblage même des éléments dont le corps est fait, soit la loi (λόγος) ou la proportion de cet assemblage. - La doctrine de l'harmonie, ainsi entendue, fut reprise par Aristoxène. L'âme consistait, d'après lui, dans la disposition des organes corporels, et il comparait les états de l'âme à l'air musical (Cic., Tusc., I, 10 : Aristoxenus..... ipsius corporis intentionem quamdam — animam dixit -; velut in cantu et fidibus quæ harmonia dicitur, sic ex corporis totius natura et figura varios motus cieri tamguam in cantu sonos. Ibid., 22 : Dicæarchus quidem et Aristoxenus... nullum

omnino animum esse dizerunt. Cf. LACT., Inst., VII, 13; Opif. D., 16,. CICÉRON, qui prend le mot harmonie dans son sens musical, ne comprend pas comment la situation et la forme des organes corporels peuvent constituer une harmonie : membrorum vero situs et figura corporis vacans animo quam possit harmoniam efficere non video (Ibid., 18).

407 b, 84. έτι δὲ τὸ κινεῖν οἱπ ἔστιν ἀρμονίας. — ΤΗΕΝ., 43, 3 : άρμονία δὲ οὐ κατῖ τὰ ἡρμοσμένα, ἀλλ' ἐπιγίγνεται μὲν ἰρμοσμένοις, ἀρμόζει δε ἄλλο, ὥσπερ τὰς χορλὰς ὁ μουσακός. ἄλλης οῦν δεήσει τῆ ψυχῆ ψυχῆς τῆς ποιούσης αὐτῆ τὴν ἀρμονίαν.

408 a, 1. πάντες......  $\omega_{\zeta}$  είπεῖν. — Du rapprochement des passages analogues (I, 2, 403 b, 25; 2, 403 b, 11), il semble résulter qu'il faut rapporter  $\omega_{\zeta}$  είπεῖν à πάντες plutôt qu'à μάλιστα.

άρμόζει δὲ μάλλον...... 3. ή κατά ψυχής. — Le développement de cet argument se trouvait dans un passage de l'Eudème d'Aristote, que Philopon reproduit et que Simplicius (33, 25), Themistius (44, 25) et Sophonias (25, 17) semblent avoir eu sous les yeux : τῆ άρμονία, γησί (sc. ἐν τῷ Ἐνδήμφ), τοῦ σώματος ἐναντίον ἐστιν ἡ ἀναρμοστία τοῦ σώματος, ἀναρμοστία δὲ τοῦ ἐμψύχου σώματος νόσος και ἀσθένεια και αἴσχος.....εἰ τοίνυν ἡ ἀναρμοστία νόσος και ἀσθένεια και αἴσχος, ἡ ἀρμονία ἄρα ὑγίεια και ἰσχὺς καὶ κάλλος. ψυχὴ δὲ οὐδέν ἐστι τούτων, οὕτε ὑγίεια φημι οὕτε ἰσχὺς οῦτε κάλλος. ψυχὴ ἀρ εἶχεν και ὁ Θερσίτης αἴσχιστος ὡν. οὐκ ἄρα ἐστιν ἡ ψυχὴ ἀρμονία (Philop., 144, 30; cf. Alex., l. c. ad I, 4, 407 b, 31).

**408 a, 4. τά πάθη καὶ τὰ ἕργα.** — SIMPL., 54, 4 : ψυχῆς μὲν οὖν ἐνέργειαι αἶ τε παθητικαὶ λεγόμεναι, ἂς καὶ πάθη καλεῖ, ὅσαι καὶ τοῦ σώματος κοιναὶ, ὀργὴ πραντης, ἐπιθυμία ἀποστροφή, αἰσθήσεις φαντασίαι, καὶ aἱ ἀπαθεῖς, ἂς ἔργα προσαγορεύει, οἶαι αἶ τε θεωρητικαὶ ἐπιστῆμαι καὶ aἱ νοήσεις τῶν χωριστῶν. Peut-être, toutefois, ARISTOTE n'a-t-il pas eu l'intention d'établir ici une opposition aussi complète entre ces deux termes. V. ad I, 1, 402 a, 9; 403 a, 3; a, 10.

408 a, 5. χαλεπόν γὰρ ἐφαρμόζειν. — SOPHON., 23, 27 : εἴπερ γὰρ ἡ ὅλη ψυχὴ τῆ ὅλη ἀρμονία ταὐτόν, καὶ τὰ μέρη τοῖς μέρεσι . μέρη δὲ ψυχῆς μὲν τυχὸν θυμός, ἐπιθυμία καὶ τἄλλα, ἀρμονίας δὲ Λύδιον, Φρύγιον καὶ τὰ λοιπά . ποῖα γοῦν ποίοις ἀρμόσαιμεν ; πότερον ὁ θυμὸς Λύδιος ἀρμονία ἡ Φρύγιος, καὶ πῶς οὐ γελοῖον; Cette interprétation,

empruntée par SOPHONIAS à PHILOPON (147, 17) qui la développe longuement, ne parait pas tout à fait exacte, puisque l'harmonie dont il est question n'est pas l'air musical, mais la proportion des éléments d'un tout, ou leur assemblage. THEMISTIUS (45, 9) dit plus justement : ποίας γὰρ ἀρμονίας τὸ αἰσθάνεσθαι, καὶ ποίας τὸ φιλεῖν τ, μισεῖν; SIMPLICIUS (54, 8) donne un sens un peu différent : χαλεπὸν μὲν οὖν, μᾶλλον δὲ ἀδύνατον ὁποιφοῦν σωματικῆ ἀρμονίη τὰς τοιαύτας ἀποδοῦναι ἐνεργείας.

408 a, 5. έτι δ' εἰ λέγομεν. — MADVIG (Adv. crit., I, p. 471) pense qu'il faut écrire : ἕτι δὲ λέγομεν. Mais εἰ doit être pris ici dans le sens très fréquent de puisque, étant donné que.

408 a, 6. χυριώτατα μέν..... 7. την σύνθεσιν αύτων. - SIMPL., 54, 27 : ού την άρμονίαν έπι της συνθέσεως χυριώτατα λέγεσθαι άχουσ- τέον, άλλ' ἐπὶ τῶν ἐγόντων χίνησιν χαὶ θέσιν τὴν σύνθεσιν χυριώτατα έχειν. Cependant, il semble plus naturel de rattacher χυριώτατα à áppovíav comme le font THEMISTIUS (45, 10) et SOPHONIAS (25, 37 :..... άρμονία μάλιστα λέγεται). — Ind. Ar., 416 a, 56 : xυρίως ipsam propriam ac primariam alicujus vocabuli notionem, proprium ac peculiare alicujus notionis nomen significat. - iv roic Eyousi xivnsiv xai bisiv indique qu'il s'agit des êtres naturels, et non des choses mathématiques. SIMPL., 54, 30 : τά γάρ μαθηματικά θέσιν μέν έχει, ού μήν κίνησιν. (Cf. Phys., II, 2, 193 b, 34; Meta., E, 1, 1026 a, 9 et sæp.; V. ad I, 1, 403 b, 15.) Il faut même aller plus loin, et dire que les essences mathématiques n'ont pas plus de position qu'elles n'ont de lieu. Considérées en elles-mêmes, in abstracto, elles n'ont pas de nature et, par suite, elles n'ont ni lieu, ni position, dans l'univers (Phys., IV, 1, 208 b, 22 : δηλοϊ δε και τα μαθηματικά · ούκ ὄντα γάρ έν τόπψ δμως κατά την θέσιν την πρός ήμας έχει δεξιά και άριστερά, ώστε μόνον αύτῶν νοεῖσθαι τὴν θέσιν, ἀλλὰ μὴ ἔγειν φύσιν τούτων ἕχαστον). Ce n'est que quand on les considère in concreto, réalisées dans les choses, qu'on peut et qu'on doit affirmer qu'elles ont un lieu et, par suite, une position et un mouvement naturel, ou une nature, car ces trois caractères s'impliquent réciproquement (Gen. et corr., I, 6, 322 b, 32: 5μως δε το χυρίως λεγόμενον sc. άφή --- ύπάρχει τοις έχουσι θέσιν. θέσις δ' οίσπερ και τόπος · και γάρ τοῖς μαθηματιχοῖς ὁμοίως ἀποδοτέον ἀφήν χαὶ τόπον, ἑἶτ' ἐστὶ χεγωρισμένον έχαστον αὐτῶν εἴτ' άλλον τρόπον — i. e. : que l'on admette ou non que les choses mathématiques existent en soi, du moment qu'on leur attribue le contact, on doit aussi leur attribuer un

lieu —...... ἐπεὶ δὲ θέσις μὲν ὅσοις καὶ τόπος ὑπάρχει, τόπου δὲ διαφορὲ πρώτη τὸ ἄνω καὶ κάτω...... ἅπαντα τὰ ἀλλήλων ἀπτόμενα βάρος ἀν ἔχοι ἢ κουφότητα, ἢ ἄμφω ἢ θάτερον.). Prises en elles-mêmes et par abstraction, les choses mathématiques ne sont donc nulle part dans le monde; elles n'ont pas de situation dans l'univers. Sans doute, les figures géométriques, même abstraites, sont encore étendues, mais leur étendue n'est pas un lieu; elle n'existe que pour la pensée (*Phys.*, III, 4, 203 b, 23). On comprend, par suite, comment les choses mathématiques, par elles-mêmes, c'est-à-dire isolées de l'être doué de situation et de mouvement, ne peuvent constituer un assemblage.

408 a. 8. ούτω συναρμόζωσιν..... παραδέγεσθαι. - Steinhart (Symb. crit., p. 4) : Aristoteles.... dicere non potuit : worz μηδέν συγγενές παραδέχεσθαι, sed μηδέν μή συγγενές scripsit. SUSEMIIL (Burs. Jahresb., XVII, p. 264, n. 24), adoptant le sens proposé par BARCO (Arist., Espos. crit. della psic. gr., p. 36, n. 1), conjecture : μηδέν μήτε συγγενές μήτε μή συγγενές, et Essen (D. erste Buch etc., p. 34, n. 17), μηδεν μή συγγενες παρέγεσθα:. Mais ces conjectures ne sont fondées, à notre avis, que sur une interprétation inexacte de l'idée d'ARISTOTE. Le genre d'harmonie auquel il pense est celui des choses disposées suivant un plan symétrique ou un ordre de consécution, de sorte qu'on ne peut ajouter, entre elles, aucune chose de même espèce sans détruire la symétrie. Si l'on ajoute, par exemple, un arbre entre des arbres disposés en quinconce, un échelon entre ceux d'une échelle, des pierres entre les pierres du temple, ou une couleur entre les couleurs rangées dans leur ordre naturel, l'harmonie est détruite. Mais les promeneurs peuvent passer entre les arbres ou les colonnes, sans rompre l'harmonie (v. Phys., V, 3, 226 b, 34 : ἐφεξ ῆς δὲ οῦ μετὰ τὴν ἀρχήν μόνον όντος ή θέσει ή φύσει ή άλλφ τινί ούτως άφορισθέντος μηδέν μεταξύ έστι των έν ταύτῷ γένει καὶ οῦ ἐφεξῆς ἐστιν...... άλλο δὲ οὐδὲν κωλύει μεταξύ είναι. Cf. SIMPL., ad loc., 875, 2 : ... οίον εἰ τὰ χριώματα έφεξης χαθ' ἕχαστον λάβοιμέν ἀπὸ τοῦ λευχοῦ ἀρξάμενοι μέγρι τοῦ μέλαvoς.... xτλ.). D'ailleurs, le De anima d'ALEXANDRE, que rien n'obligeait à reproduire un texte difficile ou douteux, confirme la leçon traditionnelle. Alex., De an., 25, 9 : διχώς δὲ τῆς ἀρμονίας λεγομένης, της μεν επί της των σωμάτων συνθέσεως (όταν γαρ ούτως ή συγχείμενα, ώς μηδέν αὐτῶν συγγενὲς παραδέγεσθαι μεταξύ, ἡρμόσθαι λέγεται.....), της δε έπι τοῦ λόγου τῶν μιγνυμένων,.... ἐπὶ της πρώτης άρμονίας ού ταύτον ή άρμονία χαι το γινόμενον έχ τῶν ήρμοσμένων. ού

γὰρ ἐπεὶ xaθ' ἀρμονίαν παράχειται τὰ ξύλα ἀλλήλοις τὰ ἐν τῷ βάθρῳ, διὰ τοῦτο τὸ βάθρον ἀρμονία. οὐδ' ἐπεὶ οἱ λίθοι εἰσὶν xaθ' ἀρμονίαν συγκείμενοι, ἤδη xaì ὁ νεὼς ἀρμονία ὁ ἐκ τῆς τούτων γεγονὼς ἀρμονίας. Cette interprétation parait plus exacte que celle de SIMPLICIUS (34, 20): διὸ ἄπτεσθαι δεῖ xai ἀχριδῶς ἄπτεσθαι τὰ χυρίως συγκεῖσθαι λεγόμενα, ὡς μὴ τῶν συγγενῶν τι.... παρεμπίπτειν μεταξὺ δύνασθαι, οῖον εἰ ξύλα εἶη, μὴ ξύλον, εἰ δὲ ξύλον xaì λίθος, μήτε ξύλον μήτε λίθον · ὑγρὸν γάρ τι οῖον ἀέρα ἦ ὕδωρ, οὐ θαυμαστὸν παρεμπίπτειν.

408 a, 9. έντεῦθεν δέ..... λόγον. - THEMISTIUS (45, 16) comprend ainsi la filiation des deux sens : evteuder de xai tà memiμένα κατὰ λόγον τινά..... ἡρμόσθαι φαμέν, ὅτι συμφώνως μέμικται..... ούδε παραδέχεται τινα έτερον μεταξύ λόγον, ος μαλλον αύτα άρμόσει. — Les deux sortes d'harmonies qu'ARISTOTE vient de distinguer sont représentées, dans le corps, par deux sortes de parties : les parties non homæomères et les parties homæomères. Les premières sont les divers organes, comme la main, le pied, le visage, etc. Ces organes sont constitués par l'assemblage de plusieurs tissus de natures diverses; ils se divisent en chair, os, nerfs, peau etc., c'est-à-dire en parties qui ne sont pas semblables au tout qu'elles forment (le pied, par exemple, ne se divise pas en pieds, etc.). Ces tissus, au contraire, sont homœomères, c'est-à-dire qu'en eux chaque partie est de même nature que le tout. Ils sont formés par le mélange des éléments, suivant certaines proportions définies pour chacun d'eux. V. Meteor., IV, 10, 388 a, 10 sqq.; Part. an., II, 1, 647 a, 1 sqg.; ad II, 1, 412 a, 28.

**408 a, 10. εὐεξέταστος.** — SIMPL., 55, 8 : τουτέστιν εὐέλεγκτος. PHILOP., 148, 32. V. la note suivante.

408 a, 11. πολλαί τε... καὶ πολλαχῶς. — SIMPL., 55, 10 : ἡ δὲ κατὰ τὰ μέρη (sc. σύνθεσις) οὐδὲ ἐξ ὑποκειμένων τῶν αὐτῶν, ἀλλὰ πῆ μὲν ὀστέων πρὸς ὀστέα ἡ πρὸς σάρκας, πῆ δὲ νεύρων ἡ ἀρτηριῶν,.... οὐδὲ ἡ αὐτὴ σύνθεσις πάντως · οὐ γὰρ ἡ αὐτὴ ὀστέου καὶ σαρκὸς, καὶ ὀστέου πρὸς ὀστέον κὰὶ σαρκὸς πρὸς νεῦρον. — C'est pour cela que l'opinion suivant laquelle l'âme serait une harmonie dans le premier sens, est plus manifestement fausse que celle qui la considérerait comme une harmonie dans la seconde acception du mot. Car les assemblages qui constituent les parties non homœomères du corps sont, à la fois, πολλαὶ καὶ πολλαχῶς, tandis que les proportions qui forment les os ou la chair sont seulement πολλαχῶς, puisque ce sont toujours les mêmes éléments qui y figurent : ἐχ τῶν αὐτῶν πᾶσι στοιχείων, χαὶ εἰ μτ, χατὰ τὸν αὐτὸν ἐν πᾶσι λόγον (lo., ibid., 9).

408 a, 12. τίνος οὖν. — Int. : τίνος δὲ μέλους (SOPHON., 26, 4; PHILOP., 149, 12).

408 a, 13.  $\delta\mu olwg$  de áronov. — ESSEN (D. erste Buch etc., p. 34, n. 18) lit  $\delta\mu\omega \varsigma$ . Mais on ne voit guère comment cette conjecture peut suffire à justifier le sens qu'il propose : Ganz unsinnig ist die erste Auffassung. Weniger zwar, trotzdem aber immer noch unsinnig ist die zweite.

408 a, 16. και κατά πάν τὸ σῶμα. — SIMPL., 53, 30: ....και κατὰ πᾶν τὸ σῶμα. ἐν ἐκάστψ γὰρ τῶν ὀργανικῶν μορίων φλέδες ἀρτηρίαι νεῦρα ἀστέα σάρχες ὑμένες, κατὰ διαφόρους μεμιγμένα λόγους.

408 a, 5. Eti 8' ei Léyouev.... 18. xal yout. - Bonitz (art. cit., Hermes, VII, 1873, pp. 430-432) remarque que cet argument ne fait que développer celui qui a déjà été énoncé un peu plus haut (407 b, 32. καίτοι γε... 34. είναι τούτων); que, si l'un des deux passages était interpolé, sa suppression devrait rétablir la suite des idées, tandis qu'au contraire leur enchaînement se trouve interrompu si l'on fait abstraction de l'un ou de l'autre ; que, d'ailleurs, les commentateurs et les manuscrits confirment unanimement l'authenticité des deux textes; qu'enfin on ne peut, comme on serait tenté de le faire, placer le premier immédiatement avant le second, car le mot xairoi, d'après les habitudes d'Aristote, indique précisément le début d'une réfutation. Il est inadmissible cependant, ajoute BONITZ, qu'un écrivain qui n'est pas tout à fait inintelligent (gedankenloser) ait pris deux formes d'un même argument pour deux arguments distincts. La conclusion qui semble s'imposer est donc que la première partie du chapitre 4 et, d'une manière générale, le premier livre du De anima, ont été rédigés sous leur forme actuelle, non par ARISTOTE, mais par un de ses disciples. Celui-ci aura eu sous les yeux plusieurs versions de ce chapitre. Dans l'une d'elles, ARISTOTE s'était borné à rappeler succinctement l'argument dont il s'agit, et à renvoyer à l'Eudème pour le développement; dans l'autre ou les autres, il l'avait exposé avec plus de détails, et le rédacteur, ne voulant rien perdre, aura maladroitement reproduit les deux

textes en les isolant. — Sans prétendre que cette conjecture soit inexacte, il faut remarquer que les raisons invoquées ne la justifient qu'imparfaitement. D'abord, en effet, l'argument en question ne semble pas avoir été développé dans l'*Eudème*, car PHILOFON (142, 4 sqq.), qui énumère avec soin les objections dirigées par PLATON, dans le *Phédon*, et par ARISTOTE, dans l'*Eudème*, contre la doctrine de l'âme harmonie, ne mentionne pas celle qui nous occupe. En outre, il est difficile d'admettre que le rédacteur du *De anima* eût été assez inintelligent pour ne pas apercevoir l'identité de deux arguments présentés presque sous la même forme. Enfin, on s'expliquerait qu'ARISTOTE, après avoir exposé en résumé ses objections contre la doctrine qu'il conteste, eût repris et développé celle d'entre elles qui lui paraissait avoir le plus besoin de l'être.

408 a, 18. άπαιτήσειε..... 23. Ετερόν τι; -- Ce passage interrompt la suite des idées, et forme une sorte de parenthèse (PHILOP., 151, 5 : ταῦτα οὖν ἐν παρεκδάσει εἰπών πρὸς τὸν Ἐμπεδοκλέα ...... De même Sophon., 26, 25). Mais il était naturel qu'Aris-TOTE fit allusion ici aux idées d'Empédocle. Celui-ci n'avait-il pas essayé de déterminer les proportions des éléments qui constituent certains tissus, comme les os et la chair? N'avait-il pas donné le nom d'harmonie à la force unifiante? Et n'avaitil pas eu quelque idée de l'essence et de la cause finale (Phys., II, 2, 194 a, 20 : ἐπὶ μιχρὸν γάρ τι μέρος Ἐμπεδοχλῆς καὶ Δημόχριτος τοῦ εἴδους xai τοῦ τί ήν εἶναι ήψαντο. Cf. Meta., A, 10, 993 a, 17)? S'il avait, seulement, considéré l'âme, non pas comme le mélange ou la proportion mêmes, mais comme la forme ou la fin qui les détermine, ou s'il avait déclaré que le mélange des substances a lieu suivant des lois déterminées, dirigées précisément vers telle fin, et que cette fin, distincte du mélange luimême, est proprement l'amitié, cause de la combinaison des substances, sa doctrine aurait pu être acceptée sans réserves. Mais nous n'avons pas le droit de l'interpréter en ce sens : ψελλιζομένη γάρ ἔοιχεν ή πρώτη φιλοσοφία περί πάντων, άτε νέα τε καί κατ' άργας ούσα καί το πρώτον, έπει και Έμπεδοκλής..... (Meta., l. l., 993 a, 15). Non seulement Empédocle n'a pas eu une notion précise de la cause finale, mais, à prendre ses expressions à la rigueur, l'Amour et la Haine n'ont, dans son système, d'autre rôle que celui d'unir et de séparer. Par conséquent la proportion même, qu'il reconnaît dans certaines combinaisons des éléments, reste sans cause et fortuite. Gen. et corr., II, 6, 333 b, 9 : ού γάρ Tome II

ύπως έτυχε συνελθόντων οἰδὲν γίγνεται, καθάπερ ἐκεῖνός φησιν, ἀλλὰ λόγψ τινί. τί οῦν τούτων κεῖτιον; ...... ἀλλὰ μὴν οὐδ' ἡ φιλία καὶ τὸ νεῖκος · συγκρίσεως γὰρ μόνον, τὸ δὲ διακρίσεως αἔτιον. τοῦτο δ' ἐστὶν ἡ οὐσία ἡ ἐκάστου, ἀλλ' οὐ μόνον « μίξις τε διάλλαξίς τε μιγέντων », ὥσπερ ἐκεῖνός φησιν. τύχη δ' ἐπὶ τούτων ὀνομάζεται, ἀλλ' οὐ λόγος · ἔστι γὰρ μιχθῆναι ὡς ἔτυχεν. V. ibid., 334 a, 4; Phys., II, 4, 196 a, 19; VIII, 1, 252 a, 5; ad II, 4, 446 a, 2.

408 a, 19. τοῦτό γε désigne la question qui suit (a, 20): πότερον... xτλ. V. Ind. Ar., 546 a, 40 : pronomen ούτος etiam ad ea quae sequentur potest referri.

**ξκαστον γάρ..... 20. είναι.** — Εмρερ., v. 206 sqq. Mull. :

ή δε χθών τούτοισιν ίση συνέχυρσε μάλιστα Ήφαίστιμ τ' δμδριμ τε και αιθέρι παμφανόωντι,

εἴτ' ὀλίγον μείζων εἴτ' οὐ πολὑ ἔσκεν ἐλάσσων · ἐκ τῶν αῖμα τ' ἔγεντο καὶ ἀλλης εἴδεα σαρκός..... κτλ.

V. De an., 1, 5, 410 a, 4.

408 a, 21. μέρεσιν. — ΒΕΚΚΕΡ adopte la leçon μέλεσιν qu'ont quelques manuscrits. Mais μέρεσιν semble préférable. TORST., p. 124 : Qui μέρεσιν mutavit in μέλεσιν, homo ut mihi videtur haud indoctus, de Parmenidis fortasse versu cogitavit praepostere, qui versus a nostro laudatur Met.  $\Gamma$  5. 1009 b 24. At profecto non de artubus agitur neque artus Empedocles λόγψ τινί genuerat, sed ea quae Aristoteles vocare solet τὰ ὁμοιομερ<sub>1</sub>. Cf. de Gen. et corr. A 1. 314 a 26-28.

408 a, 22. καὶ αῦτη. — Comme le remarquent TRENDELENBURG (p. 218) et, d'après lui, BONITZ (art. cit., p. 433) il faut rapporter αῦτη à φιλία, et non à μίξις. C'est, d'ailleurs, ce que fait SIMPLI-CIUS (56, 7): καὶ εἰ αὐτὸν τὸν τῆς μίξεως λόγον τὴν τῆς φιλίας τίθεται οὐσίαν, ...... κτλ.

408 a, 24. ταῦτα μέν..... ἀπορίας. — Si l'on considère le passage relatif à Expédocle comme une parenthèse, il faut regarder celle phrase comme faisant suite à a, 16 : συμ6ήσεται ούν..... χτλ.

408 a, 25. άμα τῷ σαρχὶ εἶναι, i. e. : λυομένου τοῦ λόγου τῆς σαρχός (cf. Them., 46, 20).

τί δή ποτε..... 26. τοῦ ζώου; — ΑΙΕΧΑΝDRE (ap. PHILOP., 152, 3), SIMPLICIUS (56, 10) et PHILOPON (151, 23) ont lu τὸ τοῖς ἄλλοις. Le premier (l. l.) explique ainsi : εἴ γὰρ μἰ, εἴη, φησίν, ἡ ψυχὴ ἀρμονία ἀλλ' ἕτερόν τι τῆς μίξεως, διὰ τί τῆς μίξεως τῆς σαρκὸς φθειρομένης καὶ ἡ τῶν λοιπῶν μορίων συμφθείρεται μἴξις; mais la leçon τῷ τοῖς ἄλλ. est d'une explication plus facile. Elle est suivie par THEMISTIUS (l. l.) et SOPHONIAS (26, 29).

408 a, 26. πρός δέ τούτοις..... 28. άπολειπούσης; - D'après SUSEMIIIL (OE con., p. 84), SIMPLICIUS aurait lu eineo Exastov. Mais, si l'on admet qu'il n'a pas lu un devant Exzotov, il faut admettre qu'il ne l'a pas lu, non plus, devant ¿στιν (a, 27), comme nous l'avons indiqué dans l'appareil critique. Voici, en effet, comment il interprète (56, 18) : tò dè èquiti auto touto κατασκευάζειν βούλεται τὸ τὴν ψυχήν τὸν τῆς μίξεως είναι λόγον, διά τε τὸ ἕχαστον μόριον ψυγήν ἔγειν χαὶ διὰ τὸ ἀπολειπούσης τῆς ψυγῆς φθείρεσθαι τὰ ὄργανα ὡς ἀπολλύντα τοὺς λόγους. Toutefois, à y regarder de près, cette interprétation paraît être, au fond, identique à celle que nous avons adoptée. Il se pourrait donc, somme toute, que Simplicius eût lu le texte traditionnel, et donné seulement un autre tour à l'argument. — CHAIGNET (Ess. sur la psych. d'Ar., p. 247, n. 2) déclare adopter la lecon είπερ ἕχαστον, et explique en conséquence : « si l'âme est différente de la « proportion du mélange, pourquoi, cette proportion détruite, « l'âme même est-elle anéantie, puisque chaque partie du corps « a une Ame. » Mais, d'autre part, le même auteur donne, à la page suivante, cette traduction, qui suppose, évidemment,  $\mu \dot{\eta}$ Exactor : « En outre, si l'âme n'est pas la raison, le principe « intelligible du composé corporel, et qu'on n'admette pas une « âme pour chaque partie du corps, comment se fait-il qu'aban-« donné par l'âme, le corps soit détruit? »

408 a, 24. et δ' ἐστὶν ἔτερον..... 28. ἀπολειπούσης; — THEM., 46, 22: ἀλλὰ καὶ ἕμπαλιν ἀπορητέον, διὰ τί.... κτλ. — BONITZ (art. cit., p. 435) résume ainsi ces deux arguments : si l'on refuse d'admettre que l'âme soit l'harmonie du corps, on ne peut expliquer pourquoi la disparition de l'un est solidaire de celle de l'autre, de telle sorte que la dissolution du corps entraine l'anéantissement de l'âme, et que, réciproquement, la

disparition de l'âme entraîne la dissolution du corps. Tous les interprètes, à l'exception de Torstrik, sont, du reste, d'accord pour voir, dans ce passage, des raisons en faveur de la théorie de l'âme-harmonie. Le début du chapitre est, au contraire, destiné à la combattre. Ce changement d'attitude ne peut, d'après Bonitz, s'expliquer que par l'hypothèse suivante : tout le morceau, depuis 408 a. 5 : έτι δ' εί jusqu'à a. 28 : ἀπολειπούσης. aura été introduit à tort à la place qu'il occupe. Ce devait être primitivement une discussion antinomique de la doctrine de l'âme-harmonie, une suite d'ànoplat, analogue au livre B de la Métaphysique (v. ad I, 1, 403 b, 20; Eth. Nic., VII, 4, 1146 b, 7: Top. VIII, 11, 162 a, 15 : έστι δε φιλοσόφημα μεν συλλογισμός άποδεικτικός...... άπόρημα δε συλλογισμός διαλεκτικός άντιφάσεως, i. e. : une argumentation qui aboutit à deux conclusions contradictoires entre elles. Cf. TREND., Elem. log. ar., 8<sup>e</sup> ed., p. 111). Le rédacteur (v. ad I, 4, 408 a, 5-48), voulant introduire ce passage dans son texte du traité de l'âme, l'y a rattaché par le mot er: (408 a, 5), qui indique une nouvelle objection. Puis, arrivé à l'endroit (408 a, 24 : ɛl d' ἐστίν) où les raisons pour succédaient aux raisons contre, il a intercalé, assez maladroitement, les mots ταῦτα μέν οὖν ἔγει τοιαύτας ἀπορίας (a, 24), qui devaient figurer primitivement à la fin de la discussion d'ARIS-TOTE, après 408 a. 5 : ἐσαρμόζειν. — Ces conclusions ne nous semblent pas absolument nécessaires. D'abord, en effet, ARIS-TOTE lui-même n'indique-il pas nettement, au début du chapitre 2, que l'objet des suivants sera, non seulement l'exposé des opinions des anciens, mais aussi celui des difficultés (ànop(zi) qu'il faudra résoudre dans la suite? Ni THEMISTIUS, ni SIMPLICIUS, ni Philopon ne trouvent étrange que les raisons qui rendent vraisemblable la théorie de l'âme-harmonie aient été introduites à cette place. Il est aisé d'apercevoir, du reste, que, de toutes les opinions examinées jusqu'ici, c'est celle-là qui se rapproche le plus de la doctrine d'ARISTOTE. N'est-il pas naturel, par conséquent, qu'il indique les arguments qu'on pourra faire valoir en sa faveur et n'y a-t-il pas été amené précisément parce qu'il vient de penser à la doctrine d'Empédocle, laquelle, si l'on définissait mieux ce qu'elle ne fait que balbutier, pourrait être interprétée dans un sens très voisin de l'Aristotélisme? D'ailleurs, la définition d'Aristote ne sera-telle pas d'autant plus fortement établie qu'elle aura le droit d'invoquer tous les arguments de celle qui se rapproche le plus de la vérité, sans être en butte aux mêmes objections (THEN.,

46, 13 : ότι μέν ούν οι λέγοντες άρμονίαν την ψυγήν ούτε έγγυς άγαν. ούτε πόρρω τῆς ἀληθείας βάλλειν ἂν δόξειαν,..... δῆλόν ἔστι.)? En concevant l'àme comme la forme ou la fin du corps, ARISTOTE la fait dépendre de l'harmonie des éléments corporels aussi étroitement que la forme dépend de la matière (v. ad I, 3, 407 b, 17) et, d'autre part, l'âme, forme du corps, a sur lui la supériorité qui manguait à l'harmonie. — Torstrik (pp. 124— 125) considère le passage dont nous venons de parler comme la suite des objections adressées à la doctrine d'Empédocle; il l'interprète donc ainsi : jure Aristoteles in utramque partem disputans lacunam indicat quae apud Empedoclem observetur. demonstratque ex iis quae apud Emp. posita inveniuntur hanc de qua agimus quaestionem non posse solvi, sive eandem dicas animam alque tov λόγον της μίξεως sive diversam. Par suite, le premier argument doit être compris comme l'a fait THEMIS-TIUS : si anima prorsus diversa est a proportione mixtionis, cur sublata mixtionis proportione ipsa anima tollitur? Mais Tors-TRIK est obligé de reconnaître que l'interprétation qu'il propose de πρός δε τούτοις... κτλ. ne peut pas se concilier avec le texte et spécialement avec les mots a 28 : rl éstiv 5 offelperai.

**408 a, 31.** xaθáπερ είπομεν. — V. ad I, 3, 406 a, 30—b, 11. L'âme peut être mue par accident lorsque le corps qu'elle anime est mû lui-même; quand c'est l'âme qui se trouve être la cause du mouvement du corps, elle se meut elle-même par accident. — SIMPL., 56, 26 : οἱ μὲν οὖν τὸ ἀxίνητον αὐτῆς (sc. τῆς ψυχῆς) δειχνύντες λόγοι τὸ ἀσώματον αὐτῆς xaì ἀμἑριστον xaτεσκεύαζον · (Lcf. De Cælo, III, 5, 304 b, 13 : — ὁρῶμεν γὰρ πᾶν τὸ φυσικὸν σῶμα χινήσεως ἔχον ἀρχήν — et sæp. ]) οἱ δὲ τῆς ἀρμονίας ἐλεγκτικοὶ οὐx ἑῶσιν ῶς τ: τῶν συμδεδηκότων ἀσώματον αὐτῆν φαντάζεσθαι, ἀλλ' ὡς οὐσίαν xaì ὡς ἀρχικὴν οὐσίαν · xaì γὰρ κινητικὴν τίθενται,... xτλ.

**408 b, 5. ει** γὰρ καί..... **15.** τῆ ψυχῆ. — Nous avons adopté, pour ce passage, l'interprétation de Bonitz (Arist. Stud., II— III, p. 23).

ei γὰρ καί..... 6. κινείσθαι τούτων. — C'est-à-diré : « alors même qu'on regarderait la colère etc., comme étant « proprement et essentiellement des mouvements... » — ARIS-TOTE admet, quant à lui, que ces modifications ne sont pas, en elles-mêmes, des mouvements, mais des actes, dont les mouvements ne sont que la condition ou la malière, et qu'on ne peut définir complètement qu'en tenant compte, à la fois, du mouvement et de la forme ou de la fin qu'il sert à réaliser. V. *ad* I, 3, 403 a, 24-b, 19.

408 b, 7. tò δὲ χινεἴσθαί ἐστιν ὑπὸ τῆς ψυχῆς. — SIMPLICIUS (58, 1) pense que ces mots expriment déjà la propre doctrine d'ARISTOTE et signifient que l'âme ne joue, dans les mouvements en question, que le rôle de moteur immobile : αὐτὸ γὰρ τὸ χινεῖν ταύτης ίδιον χαὶ οὐ συμπεπλεγμένον τῷ χινεῖσθαι, ἀλλ' ὡς ποιητικὸν προσεστὼς αἴτιον. Mais il semble plutôt qu'ARISTOTE ne fasse ici que continuer à exprimer l'hypothèse de laquelle il ne résultera pas, d'après lui, que l'âme se meuve : alors même que la joie, la pensée etc. seraient des mouvements, et des mouvements provoqués par l'âme, il n'en résulterait pas etc. — Cf. De an., I, 2, 403 b, 29 : οἰηθέντες δὲ τὸ μὴ χινούμενον αὐτὸ μὴ ἐνδέχεσθαι χινεῖν ἕτερον... χτλ.

**408 b, 8.** τὸ τὴν καρδίαν ώδὶ κινεῖσθαι. — L'opinion exposée par Aristotte est, non pas que la colère est accompagnée d'un mouvement ou a pour condition un mouvement, mais qu'elle est ce mouvement même. Il faut lire par suite τὸ τὴν καρδίαν au lieu de τῷ τὴν καρδίαν, leçon traditionnelle (cf. Bonitz, *l. l.*, p. 22). — Sur la définition matérielle de la colère, v. *ad* I, 1, 403 a, 31.

**408 b, 9.**  $\vec{\eta}$  **to touto.** — Tous les manuscrits ont  $\vec{t}$ , touotrov que lit aussi PHILOPON (137, 10). La leçon  $\vec{\tau}$ , to tout, proposée par BONITZ (*l. l.*) et adoptée par BIEHL, paraît cependant préférable. Car ARISTOTE ne veut pas dire que la pensée est, dans l'hypothèse, quelque chose d'analogue à un mouvement du cœur, mais qu'elle est un mouvement du cœur ou d'un autre organe. — Sur le rôle du cœur, v. *Part. an.*, III, 3, 665 a, 10; 4, 666 b, 14 *et sæp.; Ind. Ar.*, 365 b, 34; *ad* III, 10, 433 b, 19—27.

τούτων δὲ συμβαίνει.... 11. λόγος. — ΤΠΕΜ., 50, 14: διχῶς γὰρ ἔσως ἐν τοῖς πάθεσι τοῖς τοιούτοις ὑπὸ τῆς ψυχῆς Χινεῖται τὸ ἔμψυχον σῶμα, ῆ Χατὰ φοράν.... Χτλ. — Il faut, avec Susemine Burs. Jahresb., IX, 351), considérer ce morceau comme une parenthèse.

408 b, 10. τά μέν κατά φοράν. - Par exemple les batte-

ments du cœur (*Part. an.*, III, 6, 669 a, 19; *Probl.*, XI, 31, 902 b, 30 : τῶν δεδιότων... σείεται ή χαρδία τοῦ θερμοῦ ἐξιόντος) ou l'afflux du sang vers certaines parties du corps (**THEM.**, 50, 16).

**408 b, 10. τὰ δὲ κατ' ἀλλοίωσιν.** — Cf. Probl., XXI, 32, 902 b, 37 : τοῖς μὲν φοδουμένοις καταψύχεται ὁ τόπος ὁ περὶ τὴν καρδίαν. V. ad III, 9, 432 b, 31.

408 b, 11. τὸ δη. — Il faut lire, avec les manuscrits ST, δη au lieu de δέ (cf. BONITZ, *l. l.*, p. 23). Ce passage exprime, en effet, la conséquence qu'ARISTOTE déduit de l'hypothèse : si l'on admet que les états de l'âme sont, en eux-mêmes, les mouvements corporels qui les accompagnent, ils ne sont pas plus des modifications de l'âme que les mouvements qui constituent l'action de tisser ou celle de bâtir.

408 b, 13. βέλτιον γάρ.... 15. τῆ ψυχῆ. — Cf. ALEX., De an., 23, 18; De an. lib. alt., 104, 36 : ὡς γὰρ οὐ βαδίζει ἡ ψυχὴ αὐτὴ οὐδὲ παλαίει, ἀλλ' ὁ ἔχων αὐτὴν ἄνθρωπος, οὕτω καὶ λυπεῖται καὶ ὀρέγεται καὶ χαἰρει καὶ ὀργίζεται τὸ τὴν ψυχὴν ἔχον, ἀλλ' οὐχὶ ἡ ψυχή · πᾶσαι γὰρ αὶ λεγόμεναι τῆς ψυχῆς κινήσεις τοῦ συναμφοτέρου τοῦ ζῶντός εἰσιν. V. ad II, 1, 412 b, 5.

408 b. 15. τοῦτο δὲ μή..... 18. ή μονάς. — SIMPL., 58, 33 : ότε μεν γάρ φησι μέγρι έχείνης ή χίνησις, ούχ ότι χαί έν έχείνη (τοῦτο γὰρ ἀπέφησεν), ἀλλ' ὅτι ἡ ἐν τῷ αἰσθητηρίφ γινομένη χίνησις ὑπὸ τοῦ αἰσθητοῦ δηλαδή εἰς τὴν χαθαράν χριτικήν ἐχείνης ἀποπερατοῦται ένέργειαν (= l'acte de percevoir, χρίνειν). ΠΠΕΜΙSTIUS (51, 12) ajoute que c'est encore l'âme qui est, en un sens, la cause de l'affection des sensoria et de la transmission de celle-ci, puisque ces phénomènes ne se produisent plus quand l'animal a cessé de vivre. — Dans d'autres cas, au contraire, le mouvement émane de l'âme. C'est ce qui a lieu, par exemple, dans la rémémoration : l'âme, en vertu d'une décision volontaire, provoque le réveil des mouvements ou des résidus que la sensation a laissés dans les sensoria (cf. FREUDENTUAL, Üb. d. Begr. d. Wort. 9217. b. Arist., p. 7). An. post., II, 19, 99 b, 36 : .... μονή τοῦ αἰσθήματος. De insom., 3, 461 a, 18; De an., III, 3, 429 a, 4; Rhet., I, 11, 1370 a, 28. V. ad III, 3, 427 b, 14-24; 428 b, 11; b, 25-30; 11, 434 a, 8-11. De mem., 2, 454 b, 16 : όταν ούν άναμιμνησκώμεθα, κινούμεθα των προτέρων τινά χινήσεων, έως αν κινηθωμεν μεθ' ην έχείνη είωθεν. διο χαί το έφεξης

θηρεύομεν νοήσαντες ἀπὸ τοῦ νῦν ἡ ἄλλου τινός, xai ἀφ' ὁμοίου ἡ ἐναντίου ἡ τοῦ σύνεγγυς. La rémémoration est une sorte de syllogisme dont l'homme seul est capable (*Ibid.*, 2, 453 a, 6; *Hist. an.*, I, 1, 488 b, 25). — Cf. PLAT., *Phil.*, 34 B : ΣΩ. μνήμης δὲ ἀνάμνησιν ἄρ' οὐ διαφέρουσαν λέγομεν; — ΠΡΩ. ἴσως. — ΣΩ. ἄρ' οὖν οὐ τόδε; — ΠΡΩ. τὸ ποῖον; — ΣΩ. ὅταν ᾶ μετὰ τοῦ σώματος ἔπασχέ ποθ' ἡ ψυχή, ταῦτ' ἄνευ τοῦ σώματος αὐτὴ ἐν ἑαυτῷ ὅ τι μάλιστα ἀναλαμδάνῃ, τότε ἀναμιμνήσκεσθαί που λέγομεν. ἦ γάρ; — ΠΡΩ. πάνυ μὲν οὖν. — ΣΩ. χαὶ μὴν καὶ ὅταν ἀπολέσασα μνήμην εἶτε αἰσθήσεως εἴτ' αὖ μαθήματος, αῦθις ταύτην ἀναπολήση πάλιν αὐτὴ ἐν ἑαυτῷ καὶ ταῦτα ξύμπαντα ἀναμνήσεις καὶ μνήμας που λέγομεν.

408 b, 18.  $\delta$   $\delta t$  voüç..... 29. ánaðég toruv. — THEMISTIUS (54, 13) se demande pourquoi ARISTOTE parle de l'immatérialité de l'intellect, alors qu'il s'agit d'établir que l'âme ne peut être mue. Le passage de SIMPLICIUS que nous avons déjà cité (*ad* I, 4, 408 a, 31) peut servir à résoudre cette question : l'inaptitude de l'âme au mouvement et son immatérialité s'impliquent réciproquement, et prouver que l'âme est immobile, c'est prouver, du même coup, qu'elle est immatérielle. — B. RITTER (*D. Grundprinc. d. Arist. Seelenl.*, p. 29) essaie d'établir que ce morceau, bien qu'authentique, figure à tort à la place qu'il occupe.

ο δε νούς.... 19. ού φθείρεσθαι. — V. De an., III, 5. 430 a, 22; Meta., Λ, 3, 1070 a, 24; Gen. an., II, 3, 736 b, 22: δσων γάρ έστιν άρχῶν ἡ ἐνέργεια σωματική (c'est-à-dire l'âme végétative et l'âme sensitive, cf. b, 8; b, 14), δῆλον ὅτι ταύτας ἄνευ σώματος ἀδύνατον ὑπάρχειν, οἶον βαδίζειν ἄνευ ποδῶν · ὥστε καὶ θύραθεν εἰσιέναι ἀδύνατον . οῦτε γὰρ αὐτὰς καθ αὐτὰς εἰσιέναι οἶόν τε ἀχωρίστους οῦσας, οῦτ' ἐν σώματι εἰσιέναι.... λείπεται δὲ τὸν νοῦν μόνον θύραθεν ἐπεισιέναι καὶ θεῖον εἶναι μόνον · οὐθὲν γὰρ αὐτοῦ τῆ ἐνεργείς κοινωνεῖ σωματικὴ ἐνέργεια.

408 b, 20. võv 8' lõuç..... 24. xai võõoiç. — Ind. Ar., 492 a, 60: per voc võv 8' lõuç..... 24. xai võõoiç. — Ind. Ar., 492 a, 60: per voc võv 8' id quod in re ac veritate est ei opponitur, quod per conditionem aliquam positum erat. — Il faut, sans doute, compléter ainsi l'argument : non seulement l'intellect ne s'affaiblit pas dans la vieillesse, mais c'est alors qu'il est dans toute sa vigueur (SIMPL., 60, 4 : àxµáζει γάρ, δταν παραχµáζη, τὸ σῶµα ὡς ζῶν, δηλαδή ἐν τῷ γήρα.); si, quelquefois, il semble s'obscurcir, ce n'est pas lui qui est atteint, de même que ce

n'est pas la faculté visuelle qui subit une déchéance dans la vieillesse, mais seulement les organes de la vision (ID., 60, 18 : ούδε γάρ ή κατ' ένέργειαν αξσθησις άμυδρούται τῷ τήν αξσθητικήν τι πάσχειν ψυγήν, άλλά τῷ τὸ ὑποχείμενον ὄργανον.). -- Sur l'aptitude supérieure des vieillards à saisir les principes de la démonstration et le dernier résultat auguel aboutit la discursion (intellect théorique et intellect pratique), v. ad III, 7, 431 a, 15. - L'argument d'ARISTOTE prouve trop. En effet, comme il le dit lui-même (b, 23, ψυχήν), ce n'est pas seulement l'immortalité et l'impassibilité de l'intellect, mais celles de l'âme tout entière qu'il tend à établir. Admettre, avec Philopon (163, 32), que, par le mot ψυγήν, il ne faut entendre ici que l'âme noétique, serait restreindre la signification de ce terme d'une façon que ne justifie nullement l'emploi qu'en fait ordinairement Aris-TOTE, et. en outre, limiter arbitrairement la conclusion qui résulte de l'argument invoqué. On pourrait dire, avec Simplicius (60, 22), que l'âme sensitive périt avec le corps, parce que ses opérations ont leur point de départ dans les sensoria, tandis que l'intellect, avant en lui-même toutes les conditions de son activité, est la source d'où s'épanche la lumière sur tous les êtres animés qui sont capables de la recevoir. Mais il resterait toujours à se demander pourquoi l'âme sensitive n'est pas, comme l'intellect, complète en elle-même et substantielle. En somme, l'âme ou la forme parfaite qui sert de fin, même à l'animal qui ne peut pas s'élever au-dessus de la sensation, n'est-elle pas immobile et impassible? N'est-elle pas transcendante par rapport à lui, autant que le premier moteur par rapport au monde (v. ad I, 4, 407 b, 31; 3, 406 b, 25; III, 9, 432 b, 15)? et n'a-t-elle pas tous les caractères que PLATON attribuait à l'Idée ?

**408 b, 25.** ällov tivòs žou gôtipopitov. — STEINHART (Symb. crit., p. 4): Frustra quaesiverunt interpretes, quid sit, quo..... intus pereunte mens ipsa marcescere dicatur; legendum enim est ž $\xi$ u. BONITZ (Arist. Stud., II—III, p. 24, n. 1; Ind. Ar., 487 a, 1) propose de lire  $iv \phi$ : das körperliche Organ,.... wird doch natürlicherweise der geistigen Kraft gegenüber nicht als ein Inneres sondern als ein Äusseres zu bezeichnen sein. Il faudrait donc expliquer : la destruction de quelque chose de distinct de l'intellect, du substrat en qui il réside (cf.  $iv \phi$ , b, 23). Mais tous les manuscrits et tous les commentateurs confirment iou (car le passage invoqué par BONITZ, PHILOP. 164, 11 :  $iv \phi$  πρώτως ἐλλάμπουσιν αἰ ψυχικαὶ δυνάμεις, ne prouve pas que Phi-LOPON ait lu autre chose que le texte traditionnel, qu'il reproduit, d'ailleurs, trois lignes plus haut: ἄλλου τινὸς ἔσω λέγει τοῦ πνεύματος), que ZELLER (II, 2<sup>3</sup>, p. 570, n. 1 t. a.) conserve et traduit par: *im Innern des Leibes.* Philopon (*l. l.*) pense que ce mot désigne un πνευματικὸν σῶμα, réceptacle immédiat des ψυχικαὶ δυνάμεις (v. ΚΑΜΡΕ, Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 13, n. 5). SIMPLICIUS (60, 30) dit à peu près de même : πνεύματος τ κράσεως. Peut-être s'agit-il de cette matière, analogue à la quintessence, qui sert de véhicule à l'âme, et qui fait la vertu de la semence (*Gen. an.,* II, 3, 736 b, 29; *De cœlo,* I, 9, 278 b, 14), ou, plutôt encore, comme le pense NEUIAEUSER (*Arist. Lehre v. d. sinnl. Erkenntnissverm.*, p. 12), du πρῶτον αἰσθητήριον, siège des φαντάσματα qui sont nécessaires pour penser. V. ad III, 3, 428 b, 11; 7, 431 a, 13; b, 2; II, 12, 424 a, 24-25.

408 b, 25. αύτὸ δέ. — Sub. : τὸ νοοῦν. Cf. Zeller, l. l.

**408 b, 28. τού κοινού.** — SOPHON., 29, 5 : τού συναμφοτέρου δηλαδή ζώου.

408 b. 30. δτι μέν ούν.... 409 a. 1. αύτην άριθμόν. - Les objections qu'Aristote va présenter ne sont pas dirigées contre la conception de l'âme comme chose mue; la réfutation en est faite, et il n'y a pas à y revenir. Il ne signale donc que les défauts propres à la théorie en question, c'est-à-dire à la définition de l'âme comme nombre, et comme nombre qui se meut lui-même. L'auteur de cette définition était, comme on sait, XÉNOCRATE (v. les témoignages réunis par HEINZE, Xenokr. p. 181 sqq.). TREMISTIUS, qui, sans doute, n'avait pas entre les mains l'ouvrage où ce dernier avait exposé ses vues à ce sujet, cite (59, 8) un passage d'ANDRONICUS de Rhodes qui les reproduit et les commente. « XÉNOCRATE et ses disciples appe-« laient l'âme un nombre, parce qu'aucun animal n'est consti-« tué par un corps simple, mais par un mélange, suivant cer-« taines proportions et certains nombres, des éléments pre-« miers. Ils ont donc admis à peu près la même opinion que « ceux qui font de l'âme une harmonie, seulement ils ont « rendu leur définition plus claire que cette dernière par ce « qu'ils y ont ajouté en disant que l'âme est, non pas n'importe « quel nombre, mais un nombre qui se meut lui-même. A peu « près comme si ceux qui prétendent que l'âme est une harmo-

138

« nie, avaient ajouté qu'elle n'est pas n'importe quelle harmo-« nie. mais une harmonie s'organisant elle-même (άρμόζουσαν « Exurt/v); car c'est l'âme elle-même qui est la cause du mélange « et de la proportion dans laquelle sont mélangés les éléments « premiers. Mais, comme je l'ai dit, c'est dans les écrits de « XÉNOCRATE, et, spécialement, dans le cinquième livre de son « περί φύσεως, qu'il faut chercher dans quel sens il a prétendu « que l'âme est un nombre qui se meut lui-même. » - THE-MISTIUS dit encore (56, 16) que, dans son περί φύσεως, Xénocrate semble faire de l'âme un nombre arithmétique (µovzôıxòv άριθμόν). Enfin, il emprunte (21, 8) au même ouvrage des éclaircissements sur l'assimilation platonicienne de la longueur au nombre deux, de la surface au nombre trois, etc., et l'introduction de ces principes dans la constitution de l'animal (v. ad I, 2, 404 b, 16-27). Il est donc probable que Xénocrate, penseur sans originalité (DIOG., IV, 6; PLUT., Rect. rat. aud., 18), s'était borné à réunir dans sa formule les deux caractères principaux que PLATON attribue à l'âme (v. ad I, 3, 406 b, 26-407 a, 2). C'est précisément à cause de la conformité de l'opinion de Xénocrate avec celle de Platon, que Porphyre (ap. THEM., 56, 11) et SIMPLICIUS (61, 21) prétendaient qu'Aristore avait seulement voulu établir, par les objections suivantes, que le mot nombre, dans la formule dont il s'agit, ne devait pas être pris au pied de la lettre. Andronicus (ap. THEM. l. l.) avait, paraît-il, soutenu la même thèse. Cependant, la définition de XÉNOCRATE ne diffère pas seulement dans la forme, mais essentiellement et dans le fond, de celle d'ARISTOTE. Pour qu'il n'y eût, entre les deux, qu'une différence d'expression, il faudrait qu'en définissant l'âme un nombre qui se meut lui-même, Xéno-CRATE eût voulu dire que l'âme est, d'une part, la tendance spontanée ou la nature du mélange d'éléments qui constitue le corps, d'autre part, la fin immobile qui sert de but à cette tendance, la forme qui évoque et attire à elle sa matière prochaine, qui se crée un sujet pour s'y réaliser. Or, même en interprétant la formule de Xénocrate comme le fait Andronicus, il est impossible de lui trouver cette signification. THEMISTIUS (56, 13) a donc raison de penser qu'ARISTOTE s'attaque ici au fond même de l'opinion de XÉNOCRATE.

409 a, 1.  $\pi \bar{\omega} \varsigma \gamma \dot{\alpha} \rho$ ...... 3.  $\delta \iota \alpha \rho \dot{\epsilon} \rho \epsilon \iota \nu \delta \epsilon \tilde{\epsilon}$ . — Dans l'opinion dont il s'agit, l'àme, en dernière analyse, ne peut être qu'une unité (409 a, 18—19). Or, on ne conçoit pas comment cette

unité pourrait être mue. En effet, de deux choses l'une : ou bien elle serait mue par un moteur externe, ou bien elle le serait par elle-même. Mais la première hypothèse est impossible, car tout mobile est continu et divisible (v. ad I, 3, 406 a, 46) et, de plus, ce serait le moteur qui serait, en ce cas, l'âme même (409 a, 17-18). Quant à la seconde, elle est également inadmissible, puisque l'unité est indivisible et ne contient aucune différence, tandis que toute chose qui se meut ellemême se décompose en un moteur immobile et un mobile. V. ad I, 3, 406 a, 3; b, 41-15.

409 a, 2. καὶ πῶς. — PHILOPON (166, 8) pense qu'ARISTOTE a l'intention de demander, par là, quelle sera la nature du mouvement de l'âme dans la doctrine de XÉNOCRATE : πότερον κατ' εύθεῖαν κινεῖται f, κύκλψ f, äλλως πως, οἰον κατὰ ἀλλοίωσιν f, αὕξησιν καὶ φθίσιν. De même SOPHON., 29, 22.

409 a, 3. εἰ γάρ ἐστι..... διαφέρειν δεῖ. — ΤΗΕΜ., 56, 23 : ή ἐκάστη ἅμα (sc. μονάς) κινεῖ καὶ κινεῖται; εἰ μὲν γὰρ ἐκάστη ἅμα, πῶς ἀμερής καὶ ἀδιάφορος.... κτλ.

409 a, 4. trati qast. — TRENDELENBURG (p. 225) se demande de qui il s'agit, et remarque que les commentateurs ne fournissent aucune indication sur ce point (Philopon - 166, 26 dit seulement : doxei ... toic and yewpetplac). Il est assez naturel de penser qu'Aristote fait allusion à Xénocrate et à ses partisans. D'abord, en effet, des conséquences tirées de principes qu'ils n'auraient pas admis eux-mêmes, n'auraient pas porté contre leur doctrine. En outre, dans le De cœlo (III, 1, 299 a, 6) ARISTOTE fait observer que, si l'on compose les lignes de points, les surfaces de lignes et les volumes de surfaces, on arrive à soutenir que toute partie d'une ligne n'est pas une ligne - ce qui était précisément l'opinion de XÉNOCRATE (HEINZE, op. cit., p. 173) - : ἔπειτα δηλον δτι τοῦ αύτου λόγου έστι στερεά μέν έξ έπιπέδων συγκεισθαι, έπίπεδα δ' έκ γραμμῶν, ταύτας δ' ἐχ στιγμῶν ' ούτω δ' ἐχόντων οὐχ ἀνάγχη τὸ τῆς γραμμής μέρος γραμμήν είναι. Sans doute, constituer la ligne avec des points ou des lignes indivisibles, et la surface avec des lignes, ce n'est pas dire que la ligne est un point en mouvement ou la surface une ligne qui se meut. Il semble même que XéNOCRATE n'eût pu, sans contradiction, introduire le mouvement et, par suite, la continuité dans la définition

des grandeurs. Mais peut-être admettait-il, en même temps que des lignes indivisibles, des indivisibles de temps et de mouvement, opinion dont nous trouvons la trace dans la *Physique* (VIII, 8, 263 b, 27) : οὐχ οἴόν τε εἰς ἀτόμους χρόνους διαιρεῖσθαι τὸν χρόνου.

**409 a, 6.**  $\eta$  γάρ στιγμ $\eta$ ..... έχουσα. — Meta., M, 8, 1084 b, 26 :  $\eta$  γάρ μονάς στιγμ $\eta$  äθετός έστιν. Ibid.,  $\Delta$ , 6, 1016 b, 30 : ... στιγμ $\eta$  χαὶ μονάς,  $\eta$  μὲν ἄθετος μονάς,  $\eta$  δὲ θετὸς στιγμ $\eta$ .

δ δ' ἀριθμὸς..... 7. θέσιν ἔχει. — La conclusion sousentendue est qu'il résulterait de la définition de XέΝοCRΑΤΕ cette conséquence absurde que les mouvements de l'àme, la
vie (Тнем., 57, 3; SIMPL., 62, 36) ou le désir et la volonté (Рнг-LOP., 166, 28; SOPHON., 29, 27) seraient des lignes. — Dans la doctrine en question, le nombre qui constitue l'àme doit être un nombre situé, soit, comme le pensent SIMPLICIUS (62, 36), PHILOPON (166, 33) et SOPHONIAS (29, 31) parce que l'unité qui constitue l'àme réside dans le corps animé, soit plutôt, comme l'indique THEMISTIUS (57, 1) parce que, du moment qu'il y a mouvement, il y a situation dans l'espace : εἰ Χινεῖτ2ι μονάς, ἀναγκαῖον δέπου θέσιν ἕγειν αὐτήν.

409 a. 9. των ζώων πολλά..... 10. τω είδει. -- Cf. Mela., Z. 16, 1040 b, 13 : διό ένια ζψα διαιρούμενα ζη. De vita, 2, 468 a, 30 : χαὶ γὰρ τὰ φυτὰ διαιρούμενα ζῆ γωρίς, χαὶ γίνεται πολλὰ ἀπὸ μιᾶς ἀρχῆς δένδρα. — Ces mots ne signifient pas, comme on pourrait le croire, que si l'on retranche une partie d'un animal ou d'une plante, le reste de l'animal ou de la plante ainsi mutilés continue à vivre et à avoir la même âme que précédemment, - car cette âme serait, en ce cas, non pas seulement spécifiquement, mais numériquement identique; — ils veulent dire que la plante et la bouture (xlzdoc, SIMPL., 63, 8) qu'on en a détachée, les segments du ver qu'on a coupé en deux, ont des âmes spécifiquement identiques à celles du tout qu'ils formaient. V. Incess. an., 7, 707 a, 27 : των δ' άναίμων τε καί πολυπόδων ένια διαιρούμενα δύναται ζην πολύν γρόνον έχάστω των μερών, χαί χινείσθαι την αυτήν ήνπες και πρίν διαιρεθήναι κίνησιν, οίον αί τε καλούμεναι σκολόπενδραι και άλλα των έντόμων και προμηκών..... αίτιον δε του διαιρούμενα ζην ότι, καθάπερ άν εί τι συνεγές έκ πολλών είη ζώων συγκείμενον, ούτως έχαστον αύτων συνέστηχεν. Le nombre, au contraire, n'étant spécifié que par la forme de ses unités, se divise en nombres spécifiquement différents du tout. SIMPL., 63, 4 : ό γαρ αριθμός και διαιρείται και είς αλλοίους τῷ είδει αριθμούς.

409 a. 10. δόξειε δ' αν ..... 21. πλήν θέσις; --- ARISTOTE reproche vivement à Démocrite de n'avoir jamais cherché un principe moteur primitif (Meta., A, 4, 985 b, 19; De cælo, III, 2. 300 b, 8). L'ensemble d'atomes qui constitue l'âme est, d'après lui, ce qui, en se mouvant, entraîne le corps à sa suite (v. ad I, 3, 406 b, 15-22). Si on lui objecte que tout mouvement suppose un moteur, il ne peut échapper à la difficulté qu'en admettant qu'il y a des atomes moteurs et des atomes mus. Car il ne peut pas prétendre qu'un atome unique est, à la fois, moteur et mû, puisque les atomes ne sont que des quantités géométriques, sans qualités, sans principe interne, et que leur, mouvement leur vient toujours d'un autre, est toujours une impulsion du dehors. Il est donc obligé d'admettre que tout mouvement suppose la discontinuité et la pluralité des atomes. - Mais comment attribuer le rôle de moteur à tel atome plutôt qu'à tel autre, dans un système qui n'admet entre eux que des différences de position ou de quantité? - La difficulté fondamentale de l'atomisme vient donc de ce que, dans cette doctrine, il y a toujours discontinuité entre le moteur et le mů, conséquence que l'on ne peut éviter, si l'on n'admet pas d'autre cause de mouvement que l'impulsion mécanique et extérieure. ARISTOTE veut établir ici que la doctrine arithmétique des Platoniciens est, comme la doctrine géométrique des atomistes, exclusive de toute autre cause de mouvement. Et voici, en somme, comment il raisonne : Il faut qu'il y ait, dans l'ensemble discontinu d'atomes qui constitue l'âme d'après DÉMOCRITE, des atomes moteurs et des atomes mobiles. Et, s'il faut qu'il en soit ainsi, ce n'est pas parce que les atomes ont telle ou telle dimension, mais parce qu'ils doivent former une quantité discrète et qu'aucun d'eux ne peut tenir son mouvement de lui-même. Par suite, si petits que l'on suppose les atomes de Démocrite, qu'on les suppose, même, réduits à des points (ou à des unités situées), - ce qui sera l'opinion de XÉNOCRATE, — la même nécessité et les difficultés qu'elle entraine s'imposeront.

Ce n'est pas, du reste, le seul endroit où ARISTOTE reproche aux Platoniciens, comme ailleurs aux atomistes, d'être impuissants à expliquer le mouvement. Les choses n'arriveront pas à l'être, dit-il dans la *Métaphysique* (A, 9, 991 b, 4), si l'on

n'adjoint aux Idées un principe moteur :  $\ddot{a}_{\nu} \mu \dot{n}_{\nu} \dot{\chi}_{\nu} \tau \dot{o} x \iota v \bar{\eta}_{\nu} \sigma ov$  (cf. a, 15 :  $\dot{a}_{\nu} x_{\gamma} x_{\nu} t \bar{\iota}_{\nu} z (\tau_{\nu} \tau \dot{o} x \iota v \bar{\eta}_{\nu} \sigma v)$ ; les Idées sont plutôt des causes d'immobilité que de mouvement (*Ibid.*, 7, 988 b, 2); elles ne réalisent en rien cette cause que nous déclarons être un des principes des choses. Mais les mathématiques sont devenues toute la philosophie pour les penseurs de nos jours (*Ibid.*, 9, 992 a, 31). — Cette dernière allusion montre même que c'est Xénocrate qui est particulièrement visé dans ce passage.

409 a, 13. Ecrat  $\tau_{1......}$  14.  $tv \tau \phi$  covexet. — TORST., p. 126: Res continua vero si ipsa se ipsam moveat, deprehendi in ed partem quae moveat et partem quae moveatur demonstratum est Phys.  $\Theta$  5. 257 a 31 sqq. Dicit igitur Aristoteles in anima xenocrated et corpore democriteo,.... idem usu venturum, ut in iis pars moveat pars moveatur, haud minus atque in continuo,  $\omega \sigma \pi \epsilon_2$  iv  $\tau \phi$  covexet.

409 a, 15. το λεχθέν, sc. ότι έσται τι το μεν κινούν το δε κινούμενον.

διὸ ἀναγκαΐον..... 16. μονάδας. — L'idée sous-entendue est que la doctrine de Xénocrate se trouve ainsi d'accord avec celle de Démocrate, et soulève la même difficulté.

409 a, 16. ei δ' εν τῷ ζώφ..... 18. τὸ κινοῦν μόνον. — Le sens de cette phrase est assez clair. ESSEN (D. erste Buch etc., p. 43, n. 6) conjecture πρώτως γε au lieu de ώστε pour la raison suivante : Weshalb in der bewegten Zahl, weil diese einen bloss bewegenden Teil haben muss, der bewegte Teil, der doch auch bewegend wirken kann, aufhören muss, Seele zu sein, ist nicht einzuschen. Mais la réponse à cette question est précisément : ὅτι ἐν τῷ ζώφ τὸ χινοῦν ἡ ψυγή.

409 a, 19. ταύτην, i. e. : την ψυγήν et, par suite, το χινήσον.

409 a, 21. ci µèv oùv..... 22. µovádeç. — On peut prétendre que les unités qui constituent l'âme sont différentes en nature des points qu'on peut assigner sur les surfaces du corps, soit afin d'avoir le droit de les présenter comme motrices, soit afin de ne pas être obligé d'admettre que tous les corps sont animés (SIMPL., 64, 35; cf. a, 23-30), tous contenant des points. 409 a, 22. ἐν τῷ αὐτῷ..... 23. στιγμῆς. — L'unité située étant un point, occupera la place d'un point. Philop., 169, 10 : εἰ μὲν οῦν ἕτεραι αἰ τῆς ψυχῆς ταῖς τοῦ σώματος, ὅταν γένηται ἡ ψυχὴ ἐν τῷ σώματι, ἐφαρμόσουσιν αἰ τῆς ψυχῆς στιγμαὶ ταῖς τοῦ σώματος · στιγμὴ δὲ στιγμῆ ἐφαρμόζουσα μίαν ποιεῖ στιγμήν . τὸ γὰρ ἀμερὲς τῷ ἀμερεῖ συντιθέμενον ἀμερὲς ποιεῖ. De même Sophon., 30, 22.

**409 a, 23.** xaltor = Atqui (Argyr.).

409 a, 24. ὦν γὰρ ὁ τόπος... 25. καὶ αὐτά. — ΤΗΕΜ., 57, 28: ῶν γὰρ ὁ τόπος ἀδιείρετος, καὶ αὐτὰ συντιθέμενα διειρετὸν οὐ ποιεῖ μέγεθος, οὐδὲ δεῖ πλείονος τόπου. L'hypothèse conduirait donc à cette conséquence absurde qu'il pourrait y avoir une infinité de points dans le même lieu, et, en outre, que toutes les unités psychiques pourraient être concentrées en un seul point du corps, qui se trouverait seul animé. SIMPL., 64, 34 : οῦτω δὲ συμδήσεται μόνον τὸ σωματικὸν σημεῖον εἶνει ἕμψυχον.

409 a, 28. έτι δὲ πῶς..... 80. εἰς στιγμάς; — ΧέΝΟΕΑΤΕ admetlait l'immortalité de l'âme. ΡΗΙΔΟΡ., 171, 17; ΟLΥΜΡ., in Phæd., p. 98 Finck : ὅτι οἱ μὲν ἀπὸ τῆς λογιxῆς ψοχῆς ἄχρι τῆς ἐμψόχου ἕξεως ἀπαθανατίζουσιν,.... οἱ δὲ μέχρι τῆς φύσεως,.... οἱ δὲ μέχρι τῆς ἀλογίας, ὡς τῶν μὲν παλαιῶν Ξενοκράτης καὶ Σπεύσιππος. Cf. Luc., Demosth. elog., 47; THEOD., Cur. gr. affec., V, 23. — Si l'âme est une collection de points, elle ne pourra se séparer du corps, puisque le point n'est séparable que par abstraction, de la ligne dont il n'est que la limite ou la division (Meta., B, 5, 1001 b, 26 sqq.; V. ad I, 3, 407 a, 12; III, 6, 430 b, 20).

#### CHAPITRE V

**409 a, 31.** συμδαίνει..... b, **1.** άτοπον. — Quoi qu'en pense SIMPLICIUS (65, 16; 30) il n'y a aucun rapprochement à établir entre le début de ce chapitre et le passage du précédent 408 b, 33—34. Car la difficulté qui est exposée ici est présentée comme particulière aux doctrines de XÉNOCRATE et de DÉMO-CRITE, tandis que les difficultés touchant le mouvement de l'àme, visées dans le passage en question, sont, dit ARISTOTE, communes à XÉNOCRATE et à tous ceux qui prétendent que l'àme se meut. En outre, les ἀδύνατα ἔδια mentionnés plus haut résultent de la conception de l'àme comme nombre, tandis que l'ǎτοπον ἔδιον signalé ici résulte de ce que κινεῖσθαί φτ,σιν ὑπὸ τῆς ψυχῆς.

409 a, 81. συμδαίνει δέ..... 82. τιθείσι. — ΤΠΕΜ., 58, 7 : συμδαίνει γάρ τοις ούτω τιθεμένοις το μέν τι κοινον άτοπον, ο και τοις σώμα λεπτομερές την ψυχήν ποιούσιν.... κτλ.

**409 b, 1.** Голоч то атопоч. — Peut-être faut-il, avec TORSTRIK (p. 127), considérer ces mots comme interpolés : apparet vero minime esse proprium Xenocratis, sed cum Democrito commune (VAHLEN — in ed. Art. poet., p. 107 — est d'avis que ¿διον τὸ ἄτοπον injuria condemnatum ab eodem — sc. Torstrikio, — mais il n'indique pas ses raisons). D'ailleurs, SOPHONIAS ne semble pas les avoir lus, et ¿διον manque dans le ms. S. En outre, la construction grammaticale est assez irrégulière. En tout cas, il faut entendre que la difficulté est propre, non pas au système de XÉNOCRATE, mais à la doctrine qui essaie de rendre compte du mouvement du corps par le mouvement de l'âme, sans avoir en elle une vraie cause de mouvement.

409 b, 3. έν τῷ αὐτῷ. — Τμεμ., 58, 12 : ἐχεῖνοι μὲν δύο σώματα ποιοῦσι ἐν τῷ αὐτῷ τόπφ.

409 b, 4. τοῖς δ' ἀριθμὸν λέγουσιν..... 7. στιγμῶν. — Si les points ou les unités psychiques diffèrent des points corporels, il en résultera que chaque point du corps animé contiendra plusieurs points, savoir un point corporel et un ou plusieurs points psychiques. Si les points ou les unités psychiques ne diffèrent pas des points corporels, il faudra admettre que tout corps est animé. ἐν τῷ μιῷ στιγμῷ πολλὰς στιγμάς est la conséquence de la première hypothèse; πῶν σῶμα ψυχὴν ἔχειν, celle de la seconde. La conjecture de Torstrik (l. l.), qui propose de remplacer  $f_i$  (b, 5) par xz?, sous prétexte que : non enim alterum altero excluditur, sed res absurda absurdà alià augetur, prouve seulement (comme le remarque DITTENBERCER, — Götting. gelehr. Anz. 1863, p. 1615 —) qu'il n'a pas compris le sens de ce morceau.

409 b, 8. καθάπερ και Δημόκριτον..... κινείν. — Cela même montre le vice de la définition de Xénocrate; il est aussi inca-Tome Il 10

pable que Démocrite d'indiquer d'où vient à l'âme son mouvement. V. ad I, 4, 409 a, 10-21.

### 409 b, 9. τί γάρ διαφέρει.... 10. φερομένας; - V. ad l. l.

409 b, 15. τὰ πάθη καὶ τὰ ἔργα. — V. ad I, 4, 408 a, 4.

409 b, 16. οἶον λογισμούς.... 17. άλλα τοιαῦτα. — ΡΗΠΟΡ., 174, 31 : ποῖος οὖν ἀριθμὸς ἔσται τὸ λογικὸν τῆς ψυχῆς μόριον καὶ ταύτης αἱ διάφοροι δυνάμεις, ποῖος μὲν τὸ διανοητικόν, ποῖος δὲ τὸ δοξαστικόν, καὶ ἐπὶ τῆς ἀλόγου ποῖος μὲν τὸ φανταστικὸν ῆ τὸ αἰσθητικὸν ῆ τῶν ἄλλων τι, τῷ ὄντι οὐδὲ πλάσαθαι ῥặδιον. De même Sophon., 31, 27.

409 b, 17. ώσπερ γὰρ εἶπομεν πρότερον. — Ce renvoi ne s'applique ni, comme le pensent Simplicius (65, 38) et WAL-LACE (p. 222), à I, 4, 408 a, 3 : σανερώτατον.... 5. ἐσαρμόζειν.; ni, comme l'admet TRENDELENBURG (p. 229), à I, 3, 406 a, 26 : ποῖαι δὲ.... 27. ῥάδιον ἀποδοῦναι, mais bien à I, 1, 402 b, 26, dont l'analogie avec le passage qui nous occupe est évidente : ὥστε καθ' ὅσους τῶν ὁρισμῶν μὴ συμδαίνει τὰ συμδεδηκότα γνωρίζειν, ἀλλὰ μηδ' εἰκάσαι περὶ αὐτῶν εὐμαρές, ὅῆλον..... κτλ.

409 b, 18. oùôž parteúsassa páðior  $t\xi$  aútör. — SIMPLICIUS n'explique pas ces mots. THEMISTIUS (38, 27) et SOPHONIAS (31, 28) se bornent à les reproduire. On peut les interpréter de deux façons : soit comme nous l'avons fait (cf. PHILOP., 174, 27), soit en supposant que aútõr désigne les supérfixéra et que, par suite, ARISTOTE a voulu dire qu'il n'était pas facile, en partant des caractères dérivés que possède l'âme, de conjecturer, par induction, qu'elle est un nombre qui se meut. Mais cette interprétation ne nous paraît pas plus acceptable que l'explication analogue du passage correspondant. V. ad I, 1, 402 b, 16— 403 a, 2.

409 b, 20. τῷ κινεῖν ἐαυτό. — SOPHONIAS (31, 38) parait avoir lu ἐαυτήν, qui est peut-être plus clair. Peut-être aussi, après ἐαυτό, faut-il sous-entendre τὸ ζῷον ου τὸ ἔμψυχον. — Cf. De an., I, 2, 404 b, 7 : ὅσοι μὲν οῦν ἐπὶ τὸ κινεῖσθαι τὸ ἔμψυχον ἀπέδλεψαν, οῦτοι τὸ κινητικώτατον ὑπέλαδον τὴν ψυγήν.

**409 b, 22.** διεληλύθαμεν σχεδόν. — V. An. pr., I, 13, 32 a, 16 : εἴρηταί σχεδόν ίχανῶς. Cf. Ind. Ar., 739 a, 53.

409 b, 23. πῶς λέγεται ne peut pas signifier comment il faut interpréter cette doctrine, puisqu'ARISTOTE procède, presque immédiatement, à la réfutation et que, d'ailleurs, toutes les explications nécessaires ont été données plus haut (I, 2, 404 b, 8 sqq.). πῶς λέγεται doit donc équivaloir à peu près à : εἰ καλῶς  $f_i$ μη καλῶς λέγεται. Cf. I, 2, 403 b, 23.'

409 b, 27. ώσπερ ἀν εἰ... 28. τιθέντες. — WALLACE traduit : thus identifying, as it were, the soul with the things it knows. Mais ARISTOTE ne veut pas dire que, dans la théorie qu'il examine, l'àme est identifiée aux objets qu'elle connait, puisqu'il va lui reprocher, précisément, de n'avoir placé dans l'àme qu'une partie des choses. Il indique, ou bien, que si l'on admet que le semblable est connu par le semblable, on est obligé de déclarer que toutes les choses, sans exception, entrent dans la composition de l'àme, ou bien, et plutôt, que les partisans de la doctrine en question soutiennent que le semblable est connu par le semblable, et s'imaginent à tort qu'ils font entrer dans l'àme tout ce qu'elle peut avoir à connaître. THEM., 60, 3 : olóμενοι πάντα αὐτὴν οὕτω τὰ πράγματα γνωριεῖν.

409 b, 28. ούκ έστι δὲ μόνα ταῦτα. — ταῦτα se rapporte à στοιχείων (b, 24). Them., 60, 4 : εἰ μὲν οῦν τὰ στοιχεῖα μόνα ϟν τὰ ὄντα, καλῶς · νῦν δὲ πολλῷ πλείω τὰ ἐκ τῶν στοιχείων.

πολλά δὲ καὶ ἔτερα. — Ρημορ., 175, 32 : ἄπερ καὶ ἀλλήλων καὶ τῶν ἀρχῶν διαφέρουσι. Cf. Sopyon., 32, 8.

**409 b, 32. τί θεός...** — C'est principalement Εμρέdocle qu'Aristote visc dans tout ce passage (v. *ad* I, 2, 404 b, 11), et c'est, sans doute, le Dieu d'Empédocle qu'il désigne ici. Simpl., 68, 2 : θεόν δε κατ' Ἐμπεδοκλέα λέγει ἐκ τῶν στοιχείων ὄντα καὶ αὐτόν, τὸν σφαῖρον.

410 a, 4. ή δε χθών...... 6. γένοντο. — Emped., v. 211 sqq. Mull. Nous avons adopté la traduction de TANNERY, Pour l'hist. de la sc. hell., p. 333.

έπίηρος. — RITTER et PRELLER (text. 138 C, n. a) traduisent, avec MULLACH : tellus benigna. Peut-être, en effet, la traduction de TANNERY donne-t-elle à ἐπίηρος un sens trop précis. SIMPLICIUS (68, 5), PHILOPON (177, 31) et SOPHONIAS (32, 22) lui attribuent, avec moins de raison encore, l'acception de èvapuóvios sous prétexte que, d'après les Pythagoriciens, la terre est formée de particules cubiques et que les nombres du cube (6 faces, 8 angles, 12 arêtes) constituent une harmonie.

410 a, 5.  $\tau \dot{\omega}$ , duel neutre, au lieu de  $\tau \dot{z}$ , leçon ordinairement suivie, qui ne s'accorde pas avec le genre de  $\mu \epsilon \rho \dot{\epsilon} \omega \nu$  (TORST., p. 127). V. app. crit. et MULLACH, *Ffrg. phil. græc.*, I, p. 47 b.

νήστιδος αίγλης. — νῆστις est employé ailleurs par Εμρέ-DOCLE pour désigner l'eau (v. 161 Mull.; RITT. et PRELL., text. 131 A). νῆστις aqua, nomine ducto a νάω, ut ναρός, Νηρεύς. Apud Siculos colebatur quaedam dea Nestis v. Eustath. II. p. 1180, 14 (RITT. et PRELL., ibid., n. b; cf. MULLACH, ibid., 39 b; 40 a; 48 a). TRENDELENBURG (p. 230) considère νῆστις comme équivalent à dea et ajoute : Sed cum αἴγλης adiectum sit, hoc quidem loco vox ad adiectiva detrudenda est : liquidus splendor. L'interprétation la plus exacte paraît être celle de STURZ (Emp. vit. et ph., etc., p. 317) : Aerem et aquam nominabat Νῆστιν αἴγλην...... Quamquam, cum Aegle apud Virg. Ecl. 6, 21 sit Naiadum una, formula Empedoclea videatur potius Aquam solam significare. — SIMPL., 68, 12 : ..... ἕν μὲν ἀἑρος ἕν δὲ ὕδατος · α δἢ ἄμφω « νῆστιν αἴγλην » προσαγορεύει, νῆστιν μὲν διὰ τὸ ὑργὸν ἀπὸ τοῦ νάειν xαὶ ῥεῖν, αἴγλην δὲ ὡς διαφανῆ. Cf. PHILOP., 178, 2; SOPHON., 32, 20.

410 a, 11. όμοίως...... 13. των άλλων. — Il faudra, en effet, dit SIMPLICIUS (68, 16), faire entrer, dans l'essence formelle de l'Ame, même les négations, ce qui est absurde (26) : εἰ δὲ τὰ όπωσοῦν γνωστὰ αὐτά τις ἐν τῆ ψυχῆ τιθείη, οὐ τὸ ἀγαθὸν ἔσται μόνον, ἀλλὰ καὶ τὸ μὴ ἀγαθὸν ἐν αὐτῆ. τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων · καὶ γὰρ τῶν ἄλλων εἰδῶν ἐνέσονται στερήσεις. — SUSEMIHL conjecture que ce passage, jusqu'à μὴ ἀγαθόν, est interpolé (Burs. Jahresb., IX, 351; Jen. Liter., IV, 1877, p. 707).

410 a, 13. ἐτι δὲ πολλαχῶς λεγομένου..... 21. καὶ μἡ ποσόν. — D'après TRENDELENBURG (p. 233), cet argument aurait pour but de prévenir une réponse possible : on pourrait dire que l'âme est constituée, non pas des principes matériels de l'être, mais des principes logiques, des catégories : Si elementa a manifesta materia revocaveris, communes restant categoriae. — THEMISTIUS

(60, 26) pense qu'Aristote ne fait que soulever une nouvelle difficulté : τὰ δὲ γένη καὶ τὰ καθόλου πῶς γνωριεῖ (sc. ἡ ψυγή);

410 a, 13. πολλαχῶς λεγομένου τοῦ ὄντος. — Les catégories sont les genres suprêmes. Par suite, ce qui s'affirme de toutes les catégories, comme l'être, l'un ou le bien, n'est pas un genre. Ils n'ont, par eux-mêmes, aucune compréhension, et ne peuvent constituer une essence; il n'y a pas, en d'autres termes, d'éléments communs à toutes les catégories (cf. a, 16). An. post., II, 7, 92 b, 13 : τὸ δ' εἶναι οὐα οὐσία οὐδενί · οὐ γὰρ γένος τὸ ὄν. SIMPL., 69, 2; V. ad II, 1, 412 b, 6—9.

410 a, 15. πότερον έξ άπάντων..... 16. ή οῦ; — ΤΗΕΝ., 61, 7 : πότερον οῦν ἐξ άπασῶν (sc. τῶν χατηγορ:ῶν) ἔσται ή ψυχή;

410 a, 16.  $\dot{\alpha}\lambda\lambda'$  où doxe?..... 17.  $\sigma\tau\sigma\iota\chi\epsilon$ ?a. — Et, par suite, on ne peut pas dire que l'àme soit formée des éléments communs à toutes les catégories, puisque le seul rapport qu'il y ait entre elles c'est qu'elles sont toutes relatives à une même chose. V. ad l. l.

410 a, 17. δσα τῶν οὐσιῶν. — SOPHON., 33, 20 : οἴον τῆ οὐσία φέρε εἰπεῖν τὴν ὕλην καὶ τὸ εἴζος. Cf. Meta., Λ, 4, 1070 b, 23-27.

410 a, 18. ἐκάστου γένους.... 19. ιδίας. — C'est-à-dire des éléments et des principes spéciaux pour chaque catégorie (Ind. Ar., 152 a, 16; 378 a, 36). SIMPL., 68, 37: .....ποιοῦ δὲ (sc. στοιχεῖα) τὸ χαρακτηριστικών, τὸ τοιώνδε, τὸ ὅμοιον καὶ ἀνόμοιον. SOPHON., à la suite du texte cité : ποσῷ δὲ τὸ συνεχὲς καὶ τὸ διωρισμένον.

410 a, 20. έσται άρα.... 21. μή ποσόν. — ΤΗΕΜ., 61, 12: αλλ' ή μέν ψυχή οὐσία, ἐχ δὲ τῶν τοῦ ποσοῦ στοιχείων ποσὸν γίγνεται χαὶ οὐχ οὐσία, χαὶ ἐχ τῶν τοῦ πρός τι πρός τι γίγνεται χαὶ οὐχ οὐσία. On ne voit guère comment cette interprétation, que paraît admettre WALLACE (p. 223), peut s'accorder avec l'hypothèse, — puisqu'il s'agit du cas où l'on ferait entrer dans l'âme les éléments de toutes les catégories y compris la substance, — et avec la proposition précédente a, 20: ἔσται ἄρα ποσὸν χαὶ ποιὸν χαὶ οὐσία. — SIMPL., 69, 10: πάλιν εἰ μὲν αὐτά τις λέγοι ἐνυπάρχειν τῆ ψυχῆ τὰ τῶν γνωστῶν στοιχεῖα, ἔσται ἡ ψυχὴ οὐχ οὐσία μόνον ἀλλὰ χαὶ ποιὸν χαὶ ποσὸν χαὶ τὰ ἅλλα γένη. Mais, si l'on adopte cette explication, il faut, semble-t-il, lire, en intervertissant l'ordre traditionnel : άλλ' άδύνατον έχ των του ποσού στοιγείων ούσίαν είναι χαὶ μή ποσόν . έσται άρα ποσόν καί ποιόν καί ούσία, et traduire : Mais il est impossible que les éléments de la quantité, par exemple, constituent une substance et non une quantité; l'âme serait donc à la fois, ce qui est impossible, quantité, qualité et substance. — L'interprétation de TRENDELENBURG (p. 233) a l'avantage de ne pas exiger, quoi qu'en pense BELGER (in alt. ed.), qu'on modifie l'ordre traditionnel : L'âme, dans l'hypothèse examinée, serait composée des éléments de la quantité, de la qualité, de la substance etc. (έσται άρα ποσόν καί ποιὸν καί οὐσία). Mais, objecte ARISTOTE, il est impossible que, si les éléments de la quantité entrent dans la constitution de l'âme, elle soit une substance (Meta., H, 3, 1043 a, 35) sans être une quantité. Or, que l'âme ne soit pas une quantité, c'est ce qui résulte des démonstrations précédentes, qui ont établi que l'âme n'est ni une grandeur, ni un nombre (De an., I, 3, 407 a, 2 sqq.; 4, 408 b, 34 sqq.).

410 a, 23. άπαθές εἶναι.... 24. όμοίου. — Gen. et corr., I, 7, 323 b, 3 : οἱ μὲν γὰρ πλεῖστοι τοῦτό γε όμονοητικῶς λέγουσιν, ὡς τὸ μὲν ὅμοιον ὑπὸ τοῦ ὁμοίου πᾶν ἀπαθές ἐστι διὰ τὸ μηδὲν μᾶλλον ποιητικὸν † παθητικὸν είναι θάτερον θατέρου.

410 a, 25. τὸ γὰρ αἰσθάνεσθαι..... 26. τιθέασιν. — Gen. et corr., I, 8, 324 b, 26 : τοῖς μὲν οὖν (il s'agit d'Empédocle, cf. De sensu, 2, 437 b, 23; 10) δοχεῖ πάσχειν ἕχαστον διά τινων πόρων εἰσιόντος τοῦ ποιοῦντος.... καὶ τοῦτον τὸν τρόπον καὶ ὁρᾶν καὶ ἀχούειν ἡμᾶς φασὶ καὶ τὰς ἄλλας αἰσθήσεις αἰσθάνεσθαι πάσας. V. ZELLER, tr. fr., t. II, p. 213, I<sup>s</sup>, 765 t. a. — Nous avons adopté la leçon τὸ γὰρ αἰσθάνεσθαι (TX), que SUSEMIUL (Berl. phil. Woch., 1882, p. 1283) considère, avec raison, comme préférable à la leçon traditionnelle τὸ δ' αἰσθάνεσθαι. Lors même qu'on lirait τὸ δἰ, il faudrait lui donner le sens de τὸ γάρ. — THEM., 61, 23 : ἀτοπώτεροι δὲ τούτων οἱ δόντες μὲν ἀπαθὲς εἶναι τὸ ὅμοιον ὑπὸ τοῦ ὁμοίου, αἰσθάνεσθαι ὅὲ πάλιν τιθέμενοι τὸ ὅμοιον τοῦ ὁμοίου, εἶτα καὶ τὸ αἰσθάνεσθαί τι λέγοντες πάσχειν καὶ τὸ νοεῖν καὶ τὸ γιγνώσκειν.

410 a, 27. πολλάς δ' άπορίας..... 29. τὸ νῦν λεχθέν. — TORSTRIK (p. 126) considère les mots μαρτυρεῖ τὸ νῦν λεχθέν comme une interpolation maladroitement introduite pour combler une lacune du texte. SUSEMIEL (OE con., p. 84) est du même avis. Cependant SIMPLICIUS (70, 8) et PHILOPON (180, 23) les ont lus, et interprètent tò vũv  $\lambda \epsilon \chi$ . dans le sens de toũ  $\lambda \epsilon \chi \theta \eta \sigma o \mu \epsilon vou.$ Quelques manuscrits ont, du reste,  $\lambda \epsilon \chi \theta \eta \sigma \delta \mu \epsilon vou,$  leçon que SOPHONIAS (34, 6) paraît avoir suivie. L'ensemble de la phrase est, à première vue, grammaticalement incorrect. GOETTLING (*in alt. ed.* TREND., p. 234) en donne l'explication suivante : *ejus* vero qui in opinione Empedoclis perseveret (öç έχει τοῦ λέγειν xaθάπερ Ἐμπεδοκλῆς) multas difficultates esse testatur et hoc quod dicturi sumus. — Mais, outre que έχειν a rarement cette signification chez ARISTOTE, tandis que l'expression ἕχειν ἀπορίας est, au contraire, extrêmement fréquente, pour que l'interprétation de GOETTLING fut admissible, il faudrait qu'il y eût dans le texte : τὸς πολλὰς δ' ἀπορίας..... τοῦ ἔγοντος... xτλ.

410 a. 29. xai  $\pi p \delta c$ ,  $\tau \delta \delta \mu o to v \dots$  — La lecon traditionnelle est xzi πρός τὸ ὅμοιον, qu'Argyropule traduit : et sibi similibus cognosci res singulas. Mais l'interprétation littérale n'est guère possible. Torstrik (p. 128) conjecture que le texte primitif était celui que donne Sophonias (34, 5) : xaì tũ óµolu tò óµolov. Peutêtre pourrait-on éviter à la fois cette difficulté et la précédente, en supprimant la virgule après δμοιον (a, 29) et en expliquant ainsi : « l'opinion qui consiste à admettre, comme Empédocle, « que chaque chose est connue par les éléments corporels « soulevant, ainsi qu'on vient de le voir, beaucoup de diffi-« cultés, ce que nous allons dire témoigne, en outre, en faveur « d'une conclusion semblable. » On peut objecter à cette explication qu'ARISTOTE (v. Ind. Ar., s. v.) ne dit pas ordinairement μαρτυρείν πρός τι, ce qui, d'ailleurs, ne serait guère correct, mais μαρτυρείν τινι. L'expression προσματυρείν τινα est grecque dans le sens de témoigner avec quelqu'un. Mais on échappe à cet inconvénient, et on obtient le même résultat, en prenant  $\pi p \delta \varsigma$  dans le sens adverbial et en expliquant : « et, en outre, ce que nous allons dire témoigne dans le même sens. »

μαρτυρεί. — BELGER, in alt. ed. TREND., p. 234, n. 1: argumentum est ex usu et experientia repetitum, ejusmodi autem testimonium (μαρτυρίαι in numero τῶν πίστων ἀτέχνων habentur rhet. A, 15. 1375 a 22 sqq.). Quae antecedebant, rationes erant non testimonia.

410 a, 30. δσα γάρ έστιν.... b, 1. τρίχες. — Meteor., IV, 10, 389 a, 12 : .....δοτούν καὶ νεῦρον καὶ ξύλον καὶ τρίχες..... Υῆς μάλλον (sc. έστι). — νεῦρα = ligamenta, tendines (Ind. Ar., 483 a, 33'.

410 b, 3. γνώσεται..... Εκαστον. — ΤΠΕΜ., 62, 4 : γνώσεται μέν γάρ ἕν (sc. ἕκαστον τῶν στοιγείων).

410 b, 5. rov  $\theta \epsilon \delta v$ . — C'est-à-dire le sphérus d'où la haine est exclue. — Sur la question de savoir en quel sens il est légitime de considérer le sphérus d'EmpédocLe comme divin, v. ZELLER, tr. fr., t. II, p. 226, n. 5 et 6, 1<sup>5</sup>, 781, 4 et 5 t. a.

410 b, 6. τὰ δὲ θνητὰ πάντα. — ΤΗΕΜ., 62, 9 : τὰ δὲ ζῶα xαὶ θνητὰ πάντα τῷ πάντων μετέγειν ἄπαντα γνωριεῖ.

έκ πάντων γάρ ἕκαστον. — Ces mols, d'après Torstrik (p. 129), non possunt esse Aristotelis. Qui ea margini sui libri illevit, de Anaxagora videtur somniasse. (Essen, – D. erste Buch etc., p. 27, n. 2 - conjecture ἐχστάντων au lieu de ἐχ πάντων). La raison invoquée par Torstrik est qu'Empédocle n'a pas dit que tous les éléments fussent contenus dans chacun des composés. Mais il convient de remarquer : 1º que si aucun fragment d'Empédocle ne prouve qu'il ait admis l'opinion en question aucun, non plus, ne prouve le contraire. ZELLER (tr. fr., t. II, p. 210, I<sup>5</sup>, 762 t. a.) dit, sans doute, que d'après Empédocle, les éléments sont mélangés en proportions très diverses, et ne sont pas contenus tous dans chaque objet. Mais le seul passage cité par Zeller à l'appui de cette opinion (v. 134 sgg. Mull.). passage où le mélange des substances dans les différents corps est comparé au mélange des couleurs, à l'aide duquel le peintre les reproduit, ne prouve pas grand chose; 2º que le mot θνητά, dans le texte d'ARISTOTE, ne désigne, sans doute, que les êtres vivants (cf. DITTENBERGER, Exeget. und kritische Bemerk. z. ein. St. d. Ar., p. 19 : dieser - Aristoteles - braucht θνητός nicht in dem allgemeinen Sinne von 9822765, und so wenig man im Lateinischen mit Torstrik das Wasser oder die Luft eine « res mortalis », oder im Deutschen eine « sterbliche Sache » nennen kann, so wenig konnte Aristoteles bei dem Wort Ovyzż an Stoffe und überhaupt an Lebloses denken..... Unter den Ovr, và sind also ausschlicsslich die lebenden Wesen zu verstehen), et qu'il est vraisemblable qu'Empédocle a admis, pour ceux-ci du moins, que tous les éléments entrent dans leur composition. V. ce qu'il dit (ci-dessus, I, 5, 410 a, 4) de la

constitution des os. — Quant à l'argument exposé ici par ARISTOTE, cf. Meta., B, 4, 1000 b, 1 : εἰ γὰρ μτὶ τ̈ν τὸ νεῖκος ἐν τοῖς πράγμασιν, ἕν ἂν τ̈ν äπαντα, ὡς φησίν (sc. Ἐμπεδοκλī;ς) · ὅταν γὰρ συνέλθη, τότε δ' ἔσχατον Ἱστατο νεῖκος (cf. Emped., v. 162 Mull.) · διὸ καὶ συμβαίνει αὐτῷ τὸν εὐδαιμονέστατον θεὸν Τ̄ττον φρόνιμον εἶναι τῶν äλλων · οὐ γὰρ γνωρίζει τὰ στοιχεῖα πάντα · τὸ γὰρ νεῖκος οὐx ἔχει, ἡ δὲ γνῶσις τοῦ ὁμοίου τῶ ὁμοίψ. V. Zeller, tr. fr., t. II, p. 226, n. 2, I<sup>5</sup>, 781. 1 t. a.

410 b, 10. ἀπορήσειε...... 15. τῶν ὄντων εἶναι. — Ce qui préside à l'union des éléments et en fait un tout unique et organisé, est ce qu'il y a, dans chaque être, de plus important et de meilleur. Or, l'àme est précisément ce qui, dans l'animal, occupe la première place. C'est donc l'àme qui est le principe organisateur, et ce ne sont pas les éléments, qui jouent plutôt le rôle de matière (THEM., 62, 14).

410 b, 11. αὐτά, i. e. : τὰ διαχεχριμένα ταῦτα στοιχεῖα (ΡΗΙLOP., 182, 28. De même SOPHON., 34, 21).

tá ye oroigeïa. — ARISTOTE pense peut-être ici à l'amitié qui, dans le système d'EMPÉDOCLE interprété d'une certaine façon, pourrait jouer le rôle de cause formelle et expliquer l'union des éléments. Mais les éléments proprement dits, euxdu moins, ne peuvent, en aucun sens, expliquer leur systématisation. V. ad I, 4, 408 a, 18—23.

**410 b, 14.** προγενέστατον και κύριον. — V. ad I, 4, 408 b, 18—29.

410 b, 19. φαίνεται..... 21. τὸ ζῷον. — Sur les animaux μόνιμα, v. Part. an., IV, 7, 683 b, 4 et sæp.; ad II, 2, 413 b, 2. — ΤΗΕΜΙSTIUS (62, 28) développe ainsi l'argument d'ARISTOTE : Il y a beaucoup d'ètres vivants qui sont évidemment doués d'une âme et qui, cependant, sont immobiles dans le lieu. Ils ne possèdent donc pas d'âme motrice. Par conséquent, de deux choses l'une : ou bien il faut admettre, contre l'évidence, qu'ils sont inanimés, ou, si l'on admet qu'ils sont animés, il faudra se demander pourquoi ils ne se meuvent pas dans l'espace, tandis qu'ils se nourrissent, qu'ils s'accroissent et qu'ils sentent. Cependant ces divers mouvements (nutrition, etc.) ne peuvent être causés par l'àme sans le concours de causes exté-

rieures (par exemple le nutritif ou le sensible), tandis que le mouvement local semble être celui que l'âme peut, au plus haut point, produire par elle-même, sans le concours des choses extérieures (THEMISTIUS semble donc avoir lu, au lieu de μόνην b, 20, µóm. Peut-être faut-il lire µóm µóm que conjecture SUSEMIHL, Jen. Liter., 1877, p. 708, Burs. Jahresb., IX, 351, Berl, phil. Woch., 1893, p. 1320. — La conjecture de Essen op. cit., p. 31, n. 10 - ταύτη μόνη την πρώτην est moins vraisemblable et ne donne pas un sens plus satisfaisant). Autrement dit, si toute ame est motrice, on ne comprend pas comment certains animaux ne se meuvent pas dans l'espace. alors que ce genre de mouvement est précisément celui qui semble dépendre le plus exclusivement de l'âme motrice. Cf. Phys., VIII, 9, 266 a, 1 : xai xuplus de xiveïotal paper povor to χινούμενον την χατά τόπον χίνησιν . άν δ' ήρεμη μεν έν τῷ αὐτῷ, αὐξάνηται δ' ή φθίνη ή άλλοιούμενον τυγχάνη, πη χινεϊσθαι, άπλως δε χινείσθαι ού φαμεν.

410 b. 21. όμοίως δε και όσοι.... 24. ούκ έγειν. - ΤΠΕΜ., 63, 12 : όσοι..... μάλιστα ίδίας είναι ύπέλαδον της ψυγης ταύτας τάς δυνάμεις (sc. τὸν νοῦν χαὶ τὴν αἴσθησιν), ἀμελοῦσι τῆς φυτικῆς . ἐχ ποίας ούν λέγεται ζην τα φυτά; ούχ έχει γαρ αίσθησιν ούδε νούν ταύτα μέν γε ούδε χίνησιν την χατά τόπον. - L'argument d'ARISTOTE n'est pas dirigé précisément contre l'opinion qui consiste à faire entrer les éléments dans la constitution de l'âme, mais contre celle qui regarde l'âme comme quelque chose d'uniquement et d'essentiellement cognitif, et qui — en conséquence — la constitue avec les éléments des choses. Il faut donc expliquer : « ceux qui constituent l'intellect et la sensibilité, --- c'est-à-« dire ce qui est, pour eux, l'âme tout entière, — avec les élé-« ments [parce que le semblable est connu par le semblable « et que la connaissance est, pour eux, la fonction essentielle « de l'âme]..... etc. » (Cf. VAHLEN, Oestr. Gymn. Zeitschr., 1868, p. 20). Par suite, les objections de Torstrik (pp. 129-130 : At adversarii fatentur, si verba tov vouv xai to alotytixóv genuina sunt, se non de omni animá loqui. Etiam absurdius est quod iis plantas et bruta animalia objicit : quasi non dicant illi diserte se de intellectiva et sensitiva anima verba facere.) contre l'authenticité des mots tor vouv xai to alountixor ne sont pas fondées.

410 b, 24. εί δέ τις.... 25. τῆς ψυχῆς. — ΤΗΕΜ., 63, 21 : εί δὲ οῦν τις καὶ τοῦτο συγγωρήσειεν..... καὶ θείη τὸν νοῦν ἐνυπάρχειν

άπάση ψυχη,..... ×τλ. SIMPL., 72, 6 : ... ίνα πάσης ψυχης μέρος ή τὸ νοητικὸν xaì αἰσθητικόν.

410 b, 26. ούδ' άν ούτω. — ΤΠΕΜΙΣΤΙUS (64, 1) lit : ούδ' άν ούτοι.

καθόλου. — VAILLEN (l. l., p. 21) rapproche 424 a, 47 : καθόλου περὶ πάστις αἰσθήσεως et Phys., VIII, 8, 265 a, 8; 264 a, 21 : καθόλου μᾶλλον περὶ πάστις κινήσεως, et conclut, avec raison, de ces passages, qu'il n'y a pas lieu de supprimer ici καθόλου, comme le propose TORSTRIK (p. 131), sous prétexte que : talis pleonasmus per se vehementer offendit apud Aristotelem.

410 b, 27. περὶ δλης οὐδεμιᾶς. — La plupart des manuscrits ont οἰδὲ μιᾶς, et l'on trouve d'autres variantes soit chez les commentateurs, soit dans les éditions modernes (v. app. crit.). Quoi qu'il en soit, le sens n'est pas douteux : si l'âme végétative, l'âme sensitive et l'intellect étaient des espèces coordonnées sous un genre, on pourrait considérer et définir l'une d'elles, indépendamment des autres. Mais, comme elles sont, non point coordonnées, mais subordonnées, qu'il y a entre elles de l'antérieur et du postérieur, l'âme végétative est la condition qui, seule, rend possible l'existence de l'âme sensitive et de l'intellect. L'omettre, c'est donc, non seulement ne pas parler de toute âme, puisqu'il y a des êtres qui ne s'élèvent pas audessus de la vie végétative, mais encore ne pas considérer une seule âme dans son ensemble. V. *ad* I, 1, 402 b, 5–8.

410 b, 28.  $\delta$   $\delta$  v τοζς Όρφικοζς.... λόγος. — V. ad I, 2, 404 a, 46—20. — ARISTOTE parle une autre fois (Gen. an., II, 4, 734 a, 19) des vers orphiques, en employant la même formule dubitative :  $\delta v$  τοζς καλουμένοις Όρφέως ἕπεσιν. D'après PHILOPON (186, 23), ARISTOTE, dans son περ! φιλοσοφίας, mettait en doute l'authenticité des vers attribués à ORPHÉE. CICÉRON (N. D., I, 38) dit aussi : Orpheum poetam docet Aristoteles nunquam fuisse. Comme le remarque TRENDELENBURG (p. 236), le doute d'ARISTOTE ne portait pas sur l'existence même d'ORPHÉE, mais sur l'authenticité des poèmes qui lui étaient attribués. — V. BERNAYS, D. Dial. d. Arist. p. 96. — L'opinion à laquelle ARISTOTE fait allusion ici est exposée, à peu près dans les mêmes termes, par JAMBLIQUE (ap. STOB., Ecl., I, 868 Heer.). 410 b, 29. τὴν ψυχήν..... ἀναπνεόντων. — Cela veut-il dire que la respiration contribue, pendant toute la durée de la vie, à alimenter l'âme, ou bien que l'âme pénètre, une fois pour toutes, dans l'animal, avec la première inspiration? — La seconde interprétation est celle de THEMISTIUS (64, 6) : παρὰ τὴν πρώτην ἀναπνοήν.

411 a, 1. μή πάντα άναπνέουσιν. — Hist. an., IV, 9, 535 h, 3 : τὰ μὲν οῦν ἐντομα..... οὐθὲν γὰρ ἀναπνεῖ αὐτῶν. Part. an., IV, 5, 678 h, 1 : (τὰ ἄναιμα τῶν ζψων)..... οὕτ' ἀναπνέουσιν.

τοῦτο δέ..... 2. ὑπειληφότας. — SIMPLICIUS (72, 14) rattache cette proposition à l'argument qui précède. THEMISTIUS (64, 9), PHILOPON (187, 3) et SOPHONIAS (35, 21) y voient, au contraire, le prélude de l'objection suivante.

411 a, 2. εί τε δεί. — TRENDELENBURG (p. 237) préfère la leçon εί δὲ. Il faut expliquer comme s'il y avait εἴπερ ου εἴπερ δέ, que donnent plusieurs manuscrits (v. app. crit.). SIMPLICIUS (72, 22) interprète : εἰ xzì ἔδει.

εί τε δεί...... 7. ούτε του εύθέος. — L'argument exposé ici par Aristote paraît manquer de rigueur, et n'avoir guère qu'une valeur dialectique (SIMPL., 72, 24 : τοῦτο δὲ οὐχ ἀπλῶς άληθές οίμαι, άλλ' όταν — sc. τὸ ἐναντίον — θατέρου στέρησις ή.). On peut dire, sans doute, que la connaissance de l'un des contraires permet de reconnaître sa présence ou son absence: mais elle n'implique pas la connaissance de l'autre contraire. Celui qui connaît le blanc ou le droit, connaît aussi le nonblanc ou le non-droit, mais non le noir ou le circulaire. En un mot, la connaissance d'un contraire est aussi celle de sa négation, mais non pas celle du contraire, positivement déterminé, qui lui correspond (Cat., 6, 6 a, 17 : τὰ γὰρ πλείστον άλλήλων διεστηχότα των έν τῷ αὐτῷ γένει ἐναντία ὀρίζονται. - Meta., I, 3, 1054 b, 32; ch. 4; 5; 7 et BONITZ, ad II.; V. ad III, 6, 430 b, 21). La règle droite, dit SIMPLICIUS (72, 36), permet bien de reconnaître le non-droit, mais non le circulaire. De même l'élément chaud ou sec, dont l'âme serait composée, ne pourrait servir à la connaissance ou à la sensation du froid et de l'humide. Cela est si vrai que les organes des sens qui, eux du moins, doivent être en puissance les formes sensibles qu'ils sont chargés de recevoir, sont des termes moyens (μεσό $\tau_{1,5}$ ) entre les qualités sensibles de chaque genre. Le sens qui doit être mis en mouvement par le chaud et le froid, n'est, en soi, ni l'un ni l'autre, mais un milieu entre les deux (*De an.*, II, 11, 424 a, 5-10).

411 a, 7. καὶ ἐν τῷ δλφ..... 8. φασιν. — L'opinion qu'ARISTOTE expose en ces termes n'est pas la doctrine de l'âme du monde, comme le pense THEMISTIUS (64, 25), qui donne pour exemple la théorie stoïcienne et celle du *Timée*, mais, plutôt, celle qui consiste à admettre que chaque corps, ou chaque élément, est animé. C'est ce que prouvent les objections qui suivent. PHILOP., 188, 14 : ὑπενόησαν, φησί, τινὲς ψοχὴν ἐν παντὶ σώματι μεμῖχθαι, ὡς πᾶν εἶναι σῶμα ἔμψοχον. De même Sopnon., 36, 9.

411 a, 8. öber towg..... bewr elval. — (Cf. Cic., Leg., II, 11, 26 : Thales, qui sapientissimus in septem fuit, homines — sc. dixit — existimare oportere, omnia quæ cernerentur, Deorum esse plena; fore enim omnes castiores, veluti qui in fanis essent maxime religiosis.) — « Doit-on entendre par ces mots, se « demande Zeller (tr. fr., t. I, p. 206, I<sup>5</sup>, 191 t. a.), la diffusion « de l'esprit dans l'univers? Le mot, « peul-être », qu'ajoute « prudemment Aristote, montre combien peu cette interpré-« tation repose sur la tradition..... A priori il est vraisem-« blable qu'il (sc. Thalès) s'est figuré toutes choses comme « douées de vie, qu'il a personnifié toutes les forces agissantes « en prenant pour type l'âme humaine..... Mais on ne peut « admettre qu'il ait fait rentrer les forces individuelles de la « nature et les âmes des êtres particuliers dans la notion de « l'âme du monde. » Mais il ne semble pas, non plus, comme nous venons de le remarquer (v. la note précédente), que ce soit la doctrine de l'âme du monde qu'Aristote ait ici en vue et attribue à THALÈS. C'est seulement, et précisément, celle qui doue d'une âme chacun des êtres dont l'univers est composé, et qui, par suite, admet qu'il y a des âmes, — et non une même âme, - partout.

**411 a, 10. ἐν δὲ τοῖς μικτοῖς.** — V. De an., III, 13, 435 a, 11—b, 3; 12, 434 b, 9.

411 a, 11. και ταύτα.... 13. άθανατωτέρα. — ΤΗΕΜ., 65, 4 : καίτοι φασί την έν τῷ ἀέρι βελτίω, μηδὲ αὐτοῦ τούτου την αἰτίαν ἀποδιδύντες, διὰ τί βελτίων ἡ ἐν τοῖς ἀπλοῖς σώμασι ψυγὴ τῆς ἐν τοῖς συνθέτοις.

411 a, 11. ἐπιζητήσειε..... 13. ἀθανατωτέρα. — Ces mots forment une sorte de parenthèse. Cf. Torst., p. 131; SUSEMIHL, Burs. Jahresb., LXVII, p. 109, n. 30.

**411 a, 14.** ἀμφοτέρως. — C'est-à-dire : soit que l'on admette que l'âme qui réside dans le feu ou dans l'air constitue avec eux un animal, soit que l'on soutienne le contraire.

και γάρ..... 15. των παραλογωτέρων έστί. - Préoccupé de réfuter l'opinion qui attribue une âme, même aux éléments simples, ARISTOTE insiste, peut-être plus qu'il n'aurait le droit de le faire, sur la différence qui sépare l'animé de l'inanimé (v. ad I, 1, 402 a, 6). Des deux attributs caractéristiques de l'être animé, le mouvement et la sensation (v. De an., I, 2, 403 b, 25; Phys., VIII, 4, 255 a, 7; 6, 259 b, 2 et sæp.), le second ne se trouve pas, non plus, chez les plantes qui, cependant, ont une âme (De an., I, 5, 410 b, 22). Quant au premier, il se rencontre chez tous les êtres naturels sans exception. D'ailleurs, la nature n'est-elle pas, à tous les degrés de ses manifestations, une sorte de vie (Phys., VIII, 1, 250 b, 14 : otov ζωή τις ούσα τοις φύσει συνεστώσι πάσιν. Ibid., II, 1, 192 b, 8 sqq.; De cælo, IV, 1, 308 a, 2; V. ad II, 1, 412 b, 5-6)? Toutefois, dans la Physique, ARISTOTE établit une distinction entre les êtres animés, dont le moteur est interne, et les êtres inanimés, qui ont leur moteur en dehors d'eux-mêmes. Mais, à y regarder de près, la différence n'est pas essentielle. Le moteur de chaque élément c'est ce qui le réalise, ce qui l'engendre et lui transmet, avec sa forme, ses propriétés. Le feu en acte réalise le feu en puissance, et celui-ci, une fois réalisé, se meut spontanément vers son lieu naturel, si rien ne l'en empêche. Ses causes motrices sont donc, d'une part, sa tendance vers sa forme ou sa fin, d'autre part, cette forme ou cette fin ellesmêmes. En est-il autrement pour les animaux? L'animal ne reçoit-il pas, lui aussi, de celui qui l'engendre, sa tendance à se développer dans telle direction, à se mouvoir vers la forme achevée que possédait le générateur (Phys., VIII, 4, 255 a, 34-236 a, 3; De Cælo, IV, 3, 310 a, 31 sqq.)? - Mais les animaux ont le pouvoir d'arrêter et de recommencer leurs mouvements (Phys., VIII, 4, 255 a, 5 sqq.); ils ont une sorte de liberté qui fait défaut aux corps simples, et peut-être est-ce là qu'il faut voir la différence fondamentale de l'animé et de

l'inanimé. - Remarquons, d'abord, qu'il est difficile de déterminer si, et dans quelle mesure, les êtres animés inférieurs, les plantes, par exemple, possèdent ce pouvoir. Les animaux dépourvus de raison sont mus uniquement par le désir accompagné de sensations et d'images (De an., III, 11, 434 a, 5 sqq.), et c'est pourquoi il y a chez eux des actions spontanées (Exoúσιον), mais non des actes qui dépendent de leur pouvoir (ἐφ' abroic) ou des actes libres (Eth. Nic., III, 3, 1111 a, 25; 4, 1111 b, 6; ALEX., De fato, ch. 11; 14). Or n'y a-t-il pas la même spontanéité chez les êtres qu'on appelle inanimés? Chez les uns et les autres, la spontanéité ne consiste-t-elle pas à agir par la seule nécessité de leur nature? De même que c'est la nature de la pierre qui l'entraîne vers le bas, de même c'est la nature ou l'âme de l'animal qui dirige, provoque ou arrête ses mouvements. La nature propre de chaque être est le principe ou la cause de tout ce qui s'accomplit naturellement chez cet être. « Car c'est de cette nature « propre que les vies des hommes recoivent leur ordre et leur « dénouement..... De même, en ce qui concerne l'âme, c'est « aussi de la disposition naturelle que provient, en chacun, « la diversité des préférences, des actions et des conduites. « Car les mœurs d'un homme sont pour lui son démon, suivant « la parole d'Héraclite, c'est-à-dire sa nature (ALEX., op. cit., « ch. 6, 170, 11). » La différence qui sépare les animaux, des autres êtres, se réduit donc, en somme, à une différence de degré. Les uns et les autres ont une nature, c'est-à-dire un principe de mouvement et de repos spontanés. Seulement, chez les premiers, cette nature est plus complexe, plus riche en déterminations diverses, que chez les seconds. « Les corps « élémentaires ont une forme et une nature simples et, par « suite, un mouvement simple, puisque c'est la nature qui est « le principe du mouvement..... C'est pourquoi ils se meuvent « seulement vers le haut ou seulement vers le bas..... Mais « ceux dont le substrat matériel est composé d'une multiplicité « de formes, doivent nécessairement avoir, eux-mêmes, une « forme plus complexe et plus parfaite. Car chacune des « natures des corps qui servent de substrat à celle-ci, contribue « à la constitution de la forme commune..... C'est pourquoi il « y a tant de différence, à ce point de vue, entre les corps sim-« ples et les composés, tels que les arbres et les plantes. Les « corps simples, en effet, n'ont en eux que le principe d'un mou-« vement unique et simple, les autres, au contraire, ont en eux

« les principes de la nutrition, de l'accroissement dans toutes « leurs dimensions, de la reproduction » (ID., De an., 7, 14-21; 8, 8-12; 9, 1-11; De fato, ch. 15; V. ad I, 1, 402 a, 6).

411 a, 16. ὑπολαδεῖν δ' ἐοίκασιν..... 23. τοῦ παντός. — On prétend que les éléments sont animés, en se fondant sur ce principe que le tout doit être de même nature que les parties. Les parties des éléments, dont l'assemblage constitue l'animal, sont, dit-on, animées et, par suite, l'ensemble de chaque élément doit l'être aussi. Mais le principe même de ce raisonnement peut servir à le réfuter. Si, en effet, le tout doit être de même nature que les parties, les parties de l'âme du tout qui pénètrent dans les parties du tout, doivent être toutes de même nature. Mais cette conséquence est contraire à l'expérience. Car certains animaux n'ont qu'une âme végétative, d'autres ont une âme rationnelle, etc. Si l'on prétend que l'air respiré est homogène, mais que l'âme contient des parties différentes, il est évident que l'élément en question ne contiendra qu'une certaine partie de l'âme, c'est-à-dire celle qui se trouve chez tous les êtres qui respirent, mais non pas toute l'âme. Ainsi, il faut admettre, ou bien que l'âme n'est pas composée de facultés diverses, ce qui est contraire à l'expérience, ou bien qu'elle n'est pas contenue tout entière dans chaque partie de l'air ou de tout autre élément dont l'animal tire son âme, c'est-à-dire que certaines parties de cet élément sont douées seulement d'une âme végétative, d'autres d'une âme sensilive etc. Mais, par là, on renoncerait au principe de la similitude du tout et des parties.

411 a, 17. ότι τὸ ὅλον.... ὁμοειδές. — ΤΗΕΜ., 65, 14: ώστε εἶπερ τὸ ἐν ὑμῖν ὕδωρ ἔμψυχον, καὶ τὸ πᾶν ὕδωρ.

411 a, 18. και την ψυχην όμοειδη τοις μορίοις είναι. — ΤΗΕΜ., 63, 21 : ούτω και της ψυχης της εν τῷ όλφ ἀέρι όμοειδες μόριον τὸ ἐν ήμιν.

411 a, 30. πότερον.... b, 3. έτέροις ἕτερα; — Cf. PLAT., *Rép.*, IV, 436 A : τόδε δὲ ἤδη χαλεπόν, εἰ τῷ αὐτῷ τούτῷ ἕκαστα πράττομεν, ἢ τρισἰν οῦσιν ἄλλο ἄλλφ · μανθάνομεν μὲν ἐτέρῳ, θυμούμεθα δὲ ἄλλφ τῶν ἐν ἡμῖν, ἐπιθυμοῦμεν δ' αῦ τρίτφ τινὶ τῶν περὶ τὴν τροφήν τε καὶ γέννησιν ἡδονῶν καὶ ὅσα τούτων ἀδελφὰ, ἢ ὅλη τῆ ψυχῆ καθ' ἕκαστον αὐτῶν πράττομεν.... κτλ.

411 b, 5. λέγουσι δή τινες..... 6. ἐπιθυμείν. — ΤΗΕΜ., 66, 24 : πότερον όλη τῆ ψυχῆ τούτων ἕκαστον ἐνεργοῦμεν... (67, 3) ή τὸ μέν τι μόριον αὐτῆς αἰσθητικόν, τὸ δὲ ἐπιστημονικόν, ὡς δόξειεν ἂν ποιεῖν καὶ ὁ Τίμαιος ἄλλφ μὲν ἐννοεῖν ἡμᾶς λέγων, ἄλλφ δὲ ἐπιθυμεῖν, ἄλλφ δὲ θυμοῦσθαι, καὶ διοικίζων γε ταῦτα τὰ μόρια τῆς ψυχῆς, τὸ μὲν ἐν κεφαλῆ, τὸ δὲ ἐν καρδία, τὸ δὲ ἐν ἤπατι. Cf. Tim., 69 D sqq.; Rép., IV, 442 C; 444 B. V. ad III, 9, 432 a, 24.

411 b, 8. ἐξελθούσης γοῦν διαπνεῖται. — ΡΙΑΤ., Phédon, 80 C: τὸ σῶμα ....ῷ προσήχει διαλύεσθαι χαὶ διαπίπτειν χαὶ διαπνεῖσθαι... χτλ. Le passage d'ARISTOTE montre combien est peu fondée la conjecture de C. F. HERMANN (PLAT., t. I, præf., p. XIII) qui supprime καὶ διαπνεῖσθαι dans le texte du Phédon parce que, dit-il, imperite ab anima ad corpus translata esse apparet.

411 b, 18. και πλάσαι. - V. ad I, 3, 406 a, 27.

**411 b, 19.** φαίνεται..... διαιρούμενα ζην. — V. ad I, 4, 409 a, 9–10.

411 b, 20. τῶν ἐντόμων. — Hist. an., I, 1, 487 a, 32 : χαλῶ δ' ἔντομα ὅσα ἔχει χατὰ τὸ σῶμα ἐντομάς, ή ἐν τοῖς ὑπτίοις ή ἐν τούτοις τε χαὶ τοῖς πρανέσιν. Cf. Ibid., IV, 1, 523 b, 13 et Cuvier, Le règne an., 2° ed., t. I, pp. 50-51; t. III, pp. 180-186.

411 b, 26. άλλήλων μέν..... 27. διαιρετής ούσης. — PHI-LOP., 200, 28: ..... άλλά πασαι αὶ δυνάμεις ἐν ἐκάστψ εἰσι . τοῦτο γάρ ἐστι τὸ ἀλλήλων μὲν ὡς οὐ χωριστὰ ὄντα . εἰσὶ δὲ καὶ τῆ ὅλῃ ψυχῆ ὁμοειδῆ τῆ πρὸ τῆς τοῦ ζῷου διαιρέσεως . εἰσὶ δὲ αὐτῆ διὰ τοῦτο ὁμοειδῆ, ὡς διαιρετῆς οὕσης τῆς ὅλης εἰς ὁμοιμερῆ. SOPHON., 39, 9: καὶ ὁμοειδῆ εἰσιν ἀλλήλοις τὰ διαιρεθέντα σωμάτια καὶ τῆ ὅλῃ, ἀλλήλοις μὲν ὡς οὐ χωριστὰς τὰς ψυχικὰς δυνάμεις συνούσας ἔχοντα, ἀλλὰ πάσας ὅλα, τῆς δὲ πρότερον καὶ ὅλης ψυχῆς ὡς διαιρετῆς εἰς ὁμοειδῆ. — ὡς (b, 26 et 27) a ici le sens, très fréquent dans la langue d'ARISTOTE, de : tout se passant comme si...; les faits ou les arguments exposés supposant que.... et, par suite, prouvant que....

411 b, 27. ἔοικε δέ..... 30. ταύτης ἔχει. — Les commentateurs n'indiquent pas d'une façon satisfaisante la liaison de ce passage avec celui qui précède. D'après SOPHONIAS (39, 12 sqq.), il aurait pour but de répondre à la question suivante, qui pour-Tomo II.

rait être amenée par les idées qui viennent d'être exposées : pourquoi les animaux supérieurs ne continuent-ils pas à vivre et à sentir après avoir été coupés en morceaux ? Philopon (201, 34) dit seulement : ἐπειδὴ ἐνεχάλεσε τοῖς πρὸ αὐτοῦ φυσιχοῖς ὅτι μὴ περὶ πάσης ψυχῆς διελέχθησαν, αὐτὸς τοῦτο ποιεῖ xaὶ περὶ πάσης διαλέγεται. TRENDELENBURG (p. 241) semble penser, et cette opinion paraît plus vraisemblable, qu'ARISTOTE continue ici à exposer des ἀπορίαι et, après avoir indiqué les arguments qui tendent à prouver que les diverses facultés de l'âme ne peuvent pas s'isoler, présente une raison en faveur de la conclusion opposée, à savoir que l'âme végétative peut exister à part des autres facultés.

411 b, 27. ἕοικε δέ..... 28. ψυχή τις εἶναι. — ΤΗΕΜ., 69, 27 : ζε γὰρ μόνης κοινωνεῖ ψυχῆς τὰ ζῶα καὶ τὰ φυτά, αὕτη ἐστί. πῶς οὖν ϟ αὐτὴ ἐν ζώφ μὲν οῦσα ψυχή, ἐν φυτῷ δὲ οὕ;

411 b, 30. aloonorv..... Eyer. - V. ad I, 1, 402 b, 5-8.

# LIVRE II

## **CHAPITRE PREMIER**

**412 a, 2. έξ ύπαρχης.** — Ind. Ar., 789 b, 6 : έξ ύπαρχης... i q de integro.

412 a, 5. xouvóratos lóyos. — Nous devons chercher une définition assez générale pour s'appliquer à toutes les âmes, et non pas seulement à l'âme spécifique de l'homme. Il faut nous garder, en effet, de tomber dans la même erreur que ceux des anciens qui ont défini l'âme uniquement par le mouvement ou par la connaissance (De an., I, 5, 410 b, 16; THEM., 71, 8). On ne doit pas oublier, d'ailleurs, qu'il ne peut y avoir, à prendre les termes à la rigueur, de définition générale de l'âme. V. ad I, 1, 402 b, 5-8. - C'est à dessein, sans doute, que l'expression λόγος, dont la généralité est encore renforcée par χοινότατος, est employée ici. λόγος a, en effet, plus d'extension que δρισμός. Quand ARISTOTE s'en sert pour désigner la définition, il y ajoute, presque toujours, des expressions qui en restreignent le sens; par exemple : λόγος τοῦ τί ξν εἶναι. V. Ind. Ar., 434 b, 6 sqq.; Top., I, 5, 102 a, 4 : πας όρισμός λόγος τίς έστιν. SOPHON., 40, 5 : εί δε μή όρισμον εύρειν εύγερές, ώς του φύσει προτέρου χαι ύστέρου ένόντος χάν ταις ψυχαίς, άλλ' ήμιν γε άρχέσει χάν τιψ παρόντι το δι' ύπογραρής και μετρίως αποδούναι τινα λόγον...... κοινότατον.

**412 a, 6. λέγομεν δή.... 20. ζωήν ἔχοντος.** — ALEXANDRE (ἀπ. x. λύσ., II, 24, 75, 3) commente ainsi ce passage : « Puisque la « matière qui, par elle-même, n'est pas une chose déterminée, « alors qu'elle a reçu et qu'elle possède la forme et la qualité,

« est dite, grace à elles, être telle chose, c'est à cette forme « que chacun des êtres qui ont de la matière doit d'être ce qu'il « est. Dans les corps simples et premiers, la matière n'est « absolument, par elle-même, aucune chose déterminée, parce « que leur matière prochaine est la matière première et pro-« prement dite. En ce qui concerne les corps composés, comme « ils n'ont plus pour matière prochaine la matière première « et proprement dite, mais les corps qui leur servent de sub-« strat (puisque ce sont les éléments qui constituent leur « matière), cette matière est, à la vérité, une chose déterminée. « Toutefois, la chose qui résulte de ces éléments ne doit pas « son essence à cette matière et à la forme de celle-ci, mais à « la forme réalisée dans telle réunion et tel mélange des corps « qui lui servent de substrat. En effet, de ce que le feu, l'air, « l'eau et la terre sont la matière de la chair, il ne résulte pas « que la chair tire, de ces éléments, sa dénomination et son « existence, mais c'est la forme | nouvelle], qui s'est produite « en eux, qui fait l'essence de la chair formée par leur union. « Ces éléments, en effet, ne subsistent même pas dans la chair. « De même que, dans la production des corps simples, la « matière qui leur sert de substrat, c'est-à-dire la matière pre-« mière, n'est pas, par elle-même, telle chose déterminée, « mais, dans la réalité, existe avec quelque autre forme et est, « par l'inhérence de cette forme, une chose déterminée; que, « par exemple, le feu produit l'est par la transformation de la « matière, qui perd la forme qui existait d'abord en elle, pour « prendre celle du feu; et, de même qu'on ne peut pas dire, « sous prétexte que c'est, par exemple, de l'air au feu qu'a « lieu ce changement, que c'est à l'air que le feu doit son « essence....; de même, pour les composés, dont la matière pro-« chaine est telle chose déterminée, on ne peut pas dire que « leur essence consiste dans celle des corps qui leur servent de « substrat, mais elle consiste dans la nouvelle forme produite « grâce à ces corps et en eux. C'est pourquoi on peut affir-« mer, d'une manière générale, que c'est à sa forme que toute « substance composée de matière et de forme, doit d'être ce « qu'elle est. Cela étant, il est vrai aussi que chacune, en par-« ticulier, des substances composées de matière et de forme, « doit son existence et sa dénomination à sa forme. Ainsi, « puisque l'animal lui-même est une substance composée de « matière et de forme, et que l'existence et la dénomination de « l'animal lui viennent de son âme et par son âme, l'âme doit

« être la forme de l'animal vivant et, en outre, des autres êtres « animés. »

412 a. 6. thy obsian. - L'âme, dit Sophonias (40, 10), ne peut faire partie que de la catégorie de la substance. En effet, ce n'est pas une quantité, puisque nous avons établi, en discutant soit la doctrine exposée dans le Timée, soit celle de XÉNOCRATE, qu'on ne peut lui attribuer ni la continuité, ni la discontinuité. Et ce n'est pas davantage une qualité ou une relation, comme on l'a vu plus haut par la critique de la théorie de l'âme harmonie. — Sur les différentes significations du terme de substance, v. Meta.,  $\Delta$ , 8; Z, 3, 1028 b, 33 sqg. : « Le « mot substance s'emploie, sinon en un plus grand nombre de « sens, du moins en quatre acceptions principales. On pense, « en effet (δoxeī), que la substance de chaque chose est, soit « l'essence, soit le général, soit le genre et, en quatrième lieu, « le sujet (bπoxe(μενον). Le sujet est ce dont les autres choses « s'affirment, tandis que lui-même ne s'affirme pas d'autre « chose. C'est pourquoi, nous devons d'abord déterminer ce « qui concerne le sujet. Car c'est principalement le sujet pre-« mier qui semble être la substance. On dit, en un sens, que « ce sujet consiste dans la matière, en un autre qu'il consiste « dans la forme et, en troisième lieu, qu'il est ce qui résulte de « l'union de la matière et de la forme, » Dans les Catégories (ch. 5) ARISTOTE affirme de la façon la plus précise, que le véritable broxel μενον, la véritable substance, c'est le sujet concret, c'est-à-dire l'ensemble de la forme et de la matière, le σύνολον ou l'obsía suvaµeórepos (ALEX., Meta., 161, 13; 22; 162, 3; 7 Bon.; 206, 1; 12; 23; 29 Hayd.; an. x. Nor., l. l., 75, 27; 28; 30; 34 et sæp.). Quand ARISTOTE dit que la matière et la forme sont, en un sens, des broxelueva et des substances, c'est qu'il se place. alors, à un point de vue extérieur et dialectique. En réalité, ni la forme ni la matière prises isolément ne méritent le titre de sujet, puisque l'essence de l'únoxelµevov c'est de subsister par soi, tandis que ni la forme, ni la matière ne peuvent subsister à part l'une de l'autre. ALEXANDRE est tout à fait dans l'esprit de l'Aristotélisme quand il démontre que la matière n'est pas le sujet de la forme, ni la forme le sujet de la matière ( $\dot{\alpha}\pi$ . x. λύσ., I, 8, 17, 7). V. Meta., Λ, 3, 1070 a, 9; Δ, 8 1017 b, 22.

412 a, 8. καθ' ήν ήδη λέγεται. — Sub.: ή ύλη ου τὰ πράγματα. ALEX., op. cit., II, 24, 75, 3: < ή>ύλη καθ' αύτην οὐκ οῦσα τόδε τι, χαθὰ τὴν μορφὴν χαὶ τὸ εἶδος ἂν δέξηταί τε χαὶ σχῆ, ἤδη λέγεται τόδε.

412 a, 10. και τοῦτο...... 11. θεωρεϊν. — V. ad II, 1, 412 a, 21. WALLACE (p. 227) remarque que, même dans la copie primitive de E, la même idée est exprimée dans les mêmes termes un peu plus loin (*l. l.*), et qu'on peut tirer de ce fait un argument contre la conjecture de TORSTRIK.

## 412 a, 11. ούσίαι δὲ μάλιστ' εἶναι.... 12. τὰ φυσικά. — V. Meta., Z, 2, 1028 b, 8.

412 a, 12. ταῦτα γὰρ τῶν ἄλλων ἀρχαί. — Certains, dit Sim-PLICIUS (84, 36), pensent que les corps mathématiques sont des substances; tels sont, par exemple, les Pythagoriciens. La plupart admettent aussi que les produits de l'art sont des corps substantiels. Mais les uns et les autres ont pour principes les corps naturels: τῶν μὲν μαθηματικῶν ὡς ἐξ ἀφαιρέσεως τούτων εἰλημμένων, τῶν δὲ τεχνητῶν ὡς ἐν τοῖς φυσικοῖς τὸ εἶναι ἐχώντων. De même PHILOP., 212, 14; SOPHON., 40, 35. THEMISTIUS (72, 27) ne parle que des productions de l'art.

412 a, 16. ούσία δ' ούτως ώς συντέθη. — Aucune substance naturelle, dit TRENDELENBURG (p. 267), ne peutêtre appelée, à la rigueur, un composé. En effet, dans la nature, la forme et la matière n'existant jamais à part l'une de l'autre, on ne peut pas dire, stricto sensu, qu'un objet soit une synthèse de l'une et de l'autre. C'est seulement par analogie avec les productions de l'art qu'on peut s'exprimer ainsi. Car, en ce qui les concerne, la forme existe d'une certaine façon indépendamment de la matière, dans l'esprit de l'artiste (cf. Meta., A, 3, 1070 a, 13; Z, 13, 1039 a, 15). Aussi Aristote a-t-il employé à dessein les expressions οὐσία..... ὡς συντέθη. - Mais peut-être cette interprétation est-elle un peu forcée. Il nous paraît plus naturel d'admettre que ώς n'est pas pris ici dans une autre acception que plus haut (a, 10; 11 :  $\dot{\omega}$ ς  $\dot{\epsilon}\pi$ ιστήμη, —  $\dot{\omega}$ ς το θεωρείν), et qu'il signifie dans le sens de. THEM., 73, 4 : ούσία δ' ούτως ώς συντεθή, συντεθή δε έξ ύλης και είδους. - En disant que le corps animé est une substance composée, ARISTOTE ne fait pas allusion à la diversité des éléments qui constituent l'organisme corporel. Il veut dire que le corps animé est une substance composée de matière et de forme (v. ad II, 1, 412 a, 6). Ce n'est pas, en

effet, une matière pure, puisqu'il est une chose déterminée par des attributs (a, 7 : τόδε τι), et puisque le corps inanimé, lui-même, est déjà un composé de matière et de forme; ce n'est pas davantage une pure forme sans matière, puisqu'il faut, pour constituer un corps animé, que la forme vie se réalise dans la corporéité, qui lui sert ainsi de matière. Sophon., 41, 10 : xaì tà μὲν ἀπλᾶ σώματα ἐx τῆς ἀπλῶς ὕλης xaì τοῦ εἴδους εἰσί, τὰ δὲ πρὸς τούτοις xaì ἕμψυχα ὥσπερ δεύτερα ὑποχείμενα χρηματίζουσι τῆς ἐν αὐτοῖς ἐνούσης ζωῆς εἶδος οὕσης αὐτῶν. V. ALEX., op. cit., 76, 3 : ἕλαδεν τὸ εἶναι τὸ φυσιχὸν σῶμα τὸ ζωὴν ἔχον οὐσίαν σύνθετον, οὐχ ὅτι μὴ xaì τὸ φυσιχὸν σῶμα xaθ' αὐτὸ οὐσία σύνθετός τε xaì συναμφότερος, ἀλλ' ὅτι αὐτὴ ἦδη xaì ἐx τίνων σύγχειται φανερά (ἐx γὰρ σώματος φυσιχοῦ xaì ζωῆς....).

412 a. 16. έπει δ' έστι σώμα και τοιονδί τουτο...... 20. έχοντος. — La leçon adoptée par BIEHL : ἐπεὶ δ' ἐστὶ xaì σῶμα roióvõe, ne nous parait pas la meilleure. Car, du moment que le corps vivant est une oùola ouviéen, il a nécessairement une forme déterminée, et dire qu'il est σῶμα τοιόνδε, c'est ne rien ajouter à ce qui a déjà été dit. Par suite, l'emploi de xai ne se comprend pas. Il faut donc lire [xzi] σῶμα τοιόνδε que préfère ZELLER (II, 23, p. 480, n. 1, t. a.) ου καί σωμά έστι και τοιονδί avec PHILOPON, OU mieux, σώμα καί τοιονδί τούτο que donnent un grand nombre de manuscrits. L'interprétation la plus plausible est celle que Philopon (215, 4) indique en ces termes : ἐπειδή τὸ ζωήν έγου σώμα καί σώμά έστι καί τοιονδί σώμα, άντί τοῦ σύνθετον έκ σώματος καί ζωῆς, ῆπερ ζωὴ ψυγή ἐστι, ἀνάγκη τὸ μέν τι τούτων είναι ύλην, τὸ δὲ εἰδος. δείχνυσι δὲ τοῦτο οὕτως · ἐπεὶ γάρ, φησί, τὸ ἔμψυγον σώμα, σώμά έστι τοιονδί, ώς άν εἰ ἕλεγε τὸ μέν τι ἔχει ὑποχείμενον τὸ δὲ έν ύποχειμένω (ύπόχειται γάρ τὸ σῶμα, ἐν ύποχειμένω δὲ τὸ τοιονδί), οὐχ άν είτ, ή ψυγή το ύποχείμενου.... χτλ. THEMISTIUS (73, 5) et SOPHO-NIAS (44, 14) interprètent de même. J. PACIUS résume l'argumentation sous cette forme : L'âme n'est pas un sujet, mais dans un sujet; le corps est un sujet et non dans un sujet; le corps n'est pas l'âme. Cette explication, qui semble être la plus correcte de celles que le texte comporte, n'est pourtant pas absolument satisfaisante. D'une part, elle exige qu'on entende par τὸ σῶμα (a, 17; 18), non pas le corps vivant, mais seulement sa matière prochaine. D'autre part, il n'est pas exact de dire que l'âme soit dans le corps ώς ἐν ὑποχειμένφ. La forme, dit ALEXANDRE (απ. x. λύσ., I, 8, 17, 10), n'est pas dans la matière, ni l'âme dans le corps comme dans un sujet. « Car il n'est

« pas possible que la matière existe réellement, séparée de la « forme, et, au contraire, ce qui existe dans un sujet existe « dans une chose en acte, et qui peut subsister séparément de « ce qui est en elle comme dans un sujet...... (34) Quelle que « soit la substance composée de matière et de forme que nous « considérions, la forme qui réside en elle y est à titre de par-« tie (μέρος) du composé. L'âme, par exemple, réside à titre de « partie dans le corps organisé où elle se trouve. Et, puisqu'elle « y existe à titre de partie, ni l'âme, ni aucune forme en géné-« ral, n'est dans ce en quoi elle se trouve comme dans un « sujet. » Dans son De anima (lib. alt., p. 119) ALEXANDRE revient sur cette question en remarquant (120, 33) que, dans la Physique (II, 1, 192 b, 34) et dans le passage qui nous occupe, Aristote ne s'est pas exprimé d'une facon exacte en disant que la nature d'un être est en lui, et que l'âme est dans le corps, ώς ἐν ὑποχειμένω. Il ajoute (121, 6) qu'il faut, sans doute, entendre ici par xxθ' ὑχοχειμένου : οὐ τὸ ἐν ὑποχειμένφ..... άλλ' δ δεϊται πρός το είναι ύποχειμένου τινός. Cf. SIMPL., 86, 11 : ού γαρ ώς ή ούσία τοῖς συμβεβηχόσιν, οὕτω τὸ σῶμα τῆ ζωῆ ὑπόχειται, ἀλλ' ώς ύλη τοις είδεσιν, όριζομένη και ούσιωμένη αύτοις κατ' ένέργειαν. Les diverses corrections que Essen (D. zweite Buch, etc., p. 15) apporte à ce passage nous paraissent inacceptables.

412 a, 21. ή δ' ούσία έντελέχεια. - SIMPL., 87, 39 : τήν ώς είδος δηλαδή οὐσίαν. - ἐντελέχεια. - a, 26 : ἐνεργεῖν. BONITZ, Ind. Ar., 253 b, 39: ita videtur Ar έντελέγειαν ab ένεργεία distinguere, ut evépyeia actionem, qua quid ex possibilitate ad plenam et perfectam perducitur essentiam, eveckeyeia ipsam hanc perfectionem significet, την έντελέγειαν ο 'Apιστοτέλης έπί τῆς τελειότητος άχούει Schol 358 a 19. Le terme d'ένέργεια, dit TRENDELENBURG (p. 243), désigne plutôt l'action, celui d'évteλέχεια l'état réalisé par l'action. Phys., III, 3, 202 a, 12 : xai τὸ άπορούμενον δε φανερόν, ότι έστιν ή χίνησις εν τῷ χινητῷ · έντελέγεια γάρ έστι τούτου, και ύπο του κινητικού . και ή του κινητικού δε ένέργεια ούκ άλλη έστί. Dans ce passage, l'έντελέχεια est attribuée au mobile, l'évépyeia au moteur. Par conséquent l'évépyeia ressemble plutôt à l'action, l'évrelégeiz à l'état produit par elle. De même, un peu plus loin, ποίησις et πάθησις correspondent τη ένεργεία, ποίημα et πάθος, τη έντελεχεία. Meta., Θ, 8, 1050 a, 21 : τὸ γὰρ έργον τέλος, ή δε ένέργεια τὸ ἔργον . διὸ καὶ τοὕνομα ἐνέργεια λέγεται χατὰ τὸ ἔργον, χαὶ συντείνει πρὸς τὴν ἐντελέγειαν..... χτλ. — Il ne faudrait pas conclure de là que l'évépyeta soit toujours antérieure

à l'évrelégera. Il y a, comme ARISTOTE le dit ici, deux sortes d'entéléchies. L'une est antérieure à l'évéoyeta; c'est une disposition permanente, une habitude, et l'évépyeta consiste à la mettre en œuvre. Son véritable nom serait ﷺ. Telle est, par exemple, la science que l'on possède sans la prendre pour objet actuel de sa pensée (Ind. Ar., 261 a, 13 : ἕξεως exempla imprimis ἐπιστημαι et àpεταί sunt. V. Phys., VIII, 4, 255 a, 33; ad II, 1, 412 b, 25-413 a, 3). L'autre est, au contraire, l'évépyeta ou la fonction elle-même, ou, du moins, ne s'en distingue que par la nuance que nous avons indiquée d'abord. C'est l'acte du savant qui contemple sa science (Gen. an., II, 1. 735 a. 9 : έγγυτέρω δὲ χαὶ πορρωτέρω αὐτὸ αὐτοῦ ἐνδέγεται εἶναι δυνάμει, ώσπερ ό χαθεύδων γεωμέτρης του έγρηγορύτος πορρωτέρω, χαί ούτος τοῦ θεωροῦντος. V. CHAIGNET, Ess. sur la Psych. d'Ar., p. 351); c'est la fonction pleinement réalisée et, par suite, ne renfermant plus aucun devenir, la fonction parvenue à sa limite ( $i_1$  xivnois =  $i_2$   $i_2$   $i_3$   $i_4$   $i_5$ , Phys., III, 2, 201 b, 31; V. ad II, 5, 417 a, 16-17). En somme, l'évredégeta se retrouve aux deux extrémités de l'évégyera. L' Exc qui sert de terminus a quo à la fonction et l'acte parfait qui est son achèvement sont, l'une et l'autre, des evrelégerar. L'une et l'autre sont parfaits en leur genre : la première en tant qu'habitude parfaitement déterminée et non plus, comme la pure puissance (Eth. Nic., V, 1, 1129 a, 11; V. ad II, 5, 417 a, 31), susceptible de servir à la réalisation des contraires; l'autre en tant que réalisation parfaite de la fonction. On comprend que ce dernier se distingue à peine de l'évépyeir, et même se confonde avec elle dans l'instant indivisible où cette fonction arrive à s'exercer pleinement. Alex., De an., 16, 5 : έθος δε 'Αριστοτέλει την τελειότητα χαί έντελέγειαν λέγειν, ...... διττή γάρ ξιν ή τελειότης, ή μέν έξις τε χαί δύναμις, ή δε άπὸ τῆς δυνάμεως ἐνέργεια.

412 a, 23. φανερόν ούν ότι.... 26. μή ένεργεϊν. — ΤΗΕΜ., 75, 7: ό μὲν γὰρ ϋπνος οἶον ἕξις τις τῆς ψυχῆς, ἡ δὲ ἐγρήγορσις οῖον ἐνέργεια, καὶ οὐ τοῦτο λέγω, ὅτι ἐν τοῖς ϋπνοις σύμπασα παύεται ἡ ἐνέργεια τῆς ψυχῆς, μόνη δὲ μένει ἡ ἕξις · τὸ γὰρ θρεπτικὸν αὐτῆς καὶ ἡ δύναμις ἡ τοιαύτη ἀκοίμητος καὶ ἐν τοῖς ϋπνοις, ἀλλὰ πολλαί γε δυνάμεις αὐτῆς καθευδόντων τῶν ζώων οὐκ ἐνεργοῦσι, λέγω δὲ τὴν αἰσθητικὴν καὶ τὴν κατὰ τόπον κινητικήν. ἐντελέχεια οῦν ἡ ψυχὴ τοῦ ζωὴν ἔχοντος σώματος καὶ ὡς ἡ πρώτη, οὐχ ὡς ἡ δευτέρα. Ce n'est donc qu'aux fonctions conscientes que s'applique la distinction des deux sortes d' ἐντελέχειαι (SIMPL., 88, 17: τὴν μὲν ζωτικῶς ὁριστικὴν τοῦ ύποχειμένου αὐτῆ σώματος χατὰ συνέχειαν ἐνεργεῖ ·). Cependant, même en ce qui concerne les facultés inférieures, on peut distinguer, au moins par abstraction, la puissance de sa fonction. ALEX., De an., 16, 14 : τὸ γὰρ ἤδη τὴν τέλειον ψυχὴν ἔχον πολλὰ χατ' αὐτὴν δύναται ποιεῖν τε χαὶ πάσχειν, τρέφεσθαι, αὕξεσθαι, γεννᾶν, αἰσθάνεσθαι, δρέγεσθαι, διανοεῖσθαι, λέγειν, πράττειν, ὑγιαίνειν, νοσεῖν. ἔμψυχα γὰρ οὐδὲν ἤττον, χὰν μὴ ἐνεργῆ μέν, δύνηται δέ, χαὶ ἔστι τὸ δυνάμει..... τῆς πρώτης ἐντελεχείας ὅηλωτιχόν. Cf. THEM., 7ö, 23.

412 a, 26. ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ. — ΤΗΕΜ., 75, 17 : πρότερον γὰρ λαμβάνει την έπιστήμην Σωχράτης, είθ' ούτω θεωρεί. Dans cette interprétation, qui, d'ailleurs, n'est pas suffisamment explicite, il faudrait, semble-t-il, entendre par ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ : à propos d'un même sujet. Par exemple, il faut commencer par acquérir la science de la géométrie pour pouvoir, ensuite, prendre pour objet de sa pensée tel ou tel théorème. Mais la contemplation actuelle de ce théorème peut être antérieure à l'établissement en nous d'une autre science, par exemple de la physique. L'objection que fait TRENDELENBURG (p. 259 : Quomodo enim Socrates scientiam receperit nisi ipso contemplando?) à cette explication ne paraît pas pertinente. Car les actes intellectuels nécessaires à l'acquisition d'une science ne sont pas la même chose que la conscience qu'on peut avoir de telle partie de cette science une fois acquise. D'ailleurs, le sens qu'adoptent PHILOPON (216, 28) et SOPHONIAS (41, 33) nous paraît préférable : La contemplation de la science est postérieure à la science acquise, si l'on considère un même individu. Mais il n'en est pas de même si l'on considère la science en général. Car la contemplation actuelle de la science préexiste chez le maître, à la possession de cette science par le disciple (v. ad III, 5, 430 a, 19-21; 7, 431 a, 2-5). L'acte reste toujours, en un sens, antérieur à la puissance et même à l'égic. Philop., l. l. : èni vào άλλου και άλλου δυνατόν προτέραν είναι την ενέργειαν της έξεως • ό γάρ διδάσκαλος της έξεως του μαθητού προτέραν έχει την ένέργειαν · ἐπὶ μέντοι ένὸς χαὶ τοῦ αὐτοῦ προηγεῖται τῆς ἐνεργείας ή ἕξις. SIMPL., 89, 19 : έν τη γενέσει άλλο τι δεϊ τέλειον προϋπάρχειν, έξ ού τὸ ἐν άλλψ ἀτελές. TRENDELENBURG (l. l.) fait à cette interprétation la même objection qu'à la précédente. Mais, encore une fois, bien qu'une certaine sorte de contemplation soit nécessaire à l'acquisition du savoir, elle est certainement distincte de l'acte du savant qui fait de la science, déjà acquise et conservée dans sa mémoire, l'objet actuel de sa conscience. Par suite, il n'y a pas

de raison pour se refuser à entendre par  $i\pi_{i\sigma\tau}/\mu_{i\eta}$ : scientia..... quam velut thesaurum congestum memoriae mandaveris, et pour donner à ce mot le sens de sciendi facultas, qu'il n'a guère dans la langue d'ARISTOTE, et qui dénaturerait sa pensée. Car l'acte premier ne ressemble pas à la faculté d'acquérir la science, c'est, au contraire, la pure puissance qu'on peut comparer à cette faculté.

412 a, 27. έντελέχεια ή πρώτη. — BONITZ, Ind. Ar., 864 b, 2: πρώτη dicitur ἐντελέχεια (sc. ή ψυχή), quoniam est ἐντελέχεια non ὡς τὸ θεωρεῖν, sed ὡς ἐπιστήμη, non ὡς ὅρασις sed ὡς ὄψις.

412 a, 28. τοιούτο δέ, δ αν ή όργανικόν. - Aristote a défini la vie le pouvoir de se nourrir et de s'accrottre de soi-même (a, 14). L'accomplissement de ces fonctions exige l'existence d'un corps organisé (THEM., 77, 1 : παν δε το ζωής μετέγον όργανιχόν,..... πάντα γάρ ταῦτα προσδεῖται τροφῆς..... διόπερ ὀργάνων προσδείται των πρός τούτο διακονούντων.). C'est pour cela que les corps simples n'ont pas d'âme à proprement parler. Philop., 217, 10; SOPHON., 42, 13 : διὸ τὸ μή τοιοῦτον (sc. ἀργανικόν), ὑποῖον τῶν άπλῶν, οὐδὲ ψυγης μετείληφεν. - Au sens large, le terme d'organe désigne un instrument adapté à une fin (Part. an., I, 5, 645 b, 14 : τὸ μὲν ὄργανον πἄν ἕνεκά του), comme la scie ou la hache. Les organes corporels sont les instruments nécessaires aux fonctions vitales (Ibid., 1, 642 a, 11 : ἐπεὶ τὸ σῶμα ὄργανον - ἕνεκά τινος γαρ ἕκαστον τῶν μορίων, όμοίως δὲ καὶ τὸ ὅλον - ἀνάγκη άρα τοιονδὶ είναι καὶ ἐκ τοιωνδί, εἰ ἐκεῖνο ἔσται.). Comme ces fonctions sont multiples et diverses, l'idée d'organisme vital implique celle d'une multiplicité de puissances et de parties différentes dans l'organe; la complexité des fonctions suppose celle des organes. Et une partie est d'autant plus éminemment un instrument ou un organe, qu'elle est susceptible de servir à un plus grand nombre de fonctions ou à des fonctions plus complexes. Par suite, le sens du mot se restreint; tout organe sert à une fin, mais tout ce qui sert à une fin n'est pas un organe. Il n'y a, à proprement parler, organisation que dans l'instrument complexe d'une fin complexe elle aussi (ALEX., De an., 8, 8 : ψ δή πλείω και διαφέροντα είδη τα μετά της ύλης ύποχείμενα, έξ ανάγχης τούτου χαί ή φύσις χαί το είδος ποιχιλώτερόν τε χαί τελειότερον, έχάστης φύσεως των έν τοῖς ὑποχειμένοις αὐτῆ σώμασιν συντελούσης τι πρός τὸ ἐπὶ πᾶσιν χοινὸν εἶδος αὐτοῖς · εἶδος γάρ πως εἰδῶν

γίνεται το τοιούτον είδος και τελειότης τις τελειοτήτων. SOPHON., 42, 12 : ή γοῦν ψυχή ποιχίλως ἐνεργοῦσα διαφόροις ὀργάνοις προσγρήσεται τοῦ σώματος · διὸ τὸ μὴ τοιοῦτον, ὁποῖον τῶν ἀπλῶν, οὐδὲ ψυγῆς μετείληφεν..... (17) άπλούστερον μέν και ήπτον δργανικόν). Les parties qui méritent au plus haut point le nom d'organes sont donc celles qui offrent le plus de complexité. Les parties homœomères, les tissus, comme le sang, la chair, les muscles, ne sont des organes qu'au sens large du mot. Au sens étroit, on ne doit appeler organes que les parties non homœomères, comme le bras ou la main. Part. an., II, 1, 647 a, 4 : TWV μèν δργανιχών Έχαστον ανομοιομερές έστιν. Ibid., 646 b, 11 : άλλα τα όμοιμερη των άνομοιομερῶν ἕνεκέν ἐστιν · ἐκείνων γάρ ἔργα καὶ πράξεις εἰσίν, οίον όφθαλμοῦ καὶ μυκτήρος καὶ τοῦ προσώπου παντὸς καὶ δακτύλου καὶ γειρὸς χαὶ παντὸς τοῦ βραγίονος . πολυμόρφων δὲ τῶν πράξεων χαὶ τῶν χινήσεων ύπαργουσῶν τοῖς ζψοις όλοις τε καὶ τοῖς μορίοις τοῖς τοιούτοις, ἀναγκαῖον έξ ῶν σύγχεινται, τὰς δυνάμεις ἀνομοίας ἔχειν..... τὰ μὲν οὖν ὁμοιομερῆ χατὰ μέρος διείληφε τὰς δυνάμεις τὰς τοιαύτας..... τὰ δ' ἀνομοιομερῆ χατά πολλάς..... διόπερ έξ όστῶν χαὶ νεύρων χαὶ σαρχός..... συνεστήχασι τὰ δργανικὰ τῶν μορίων. --- τὰ δργανικά est employé ici par opposition à tà ômonomeri, comme dans le De Generatione animalium. II, 1, 734 b, 27. Cf. IDELER, Meteor., II, p. 496.

412 b, 1. δργανα δὲ καὶ τὰ τῶν φυτῶν μέρη. — ARISTOTE vient de montrer que la vie implique l'organisation. On pourrait objecter que la plante vit et n'a pas d'organes (SIMPL., 91, 6 : ἡ τῶν φυτῶν ψυχὴ ἐντελέχεια μέν ἐστιν ἐναργῶς τοῦ δυνάμει ζωὴν ἔχοντος, οὐ δήλως δὲ τὸ ὡς ὀργάνψ χρώμενον). Ce passage répond à l'objection.

παντελῶς ἀπλά. — Il ne faut pas prendre ces expressions à la lettre. Il n'y a de corps simples à la rigueur que les éléments. Les végétaux renferment une pluralité de corps simples, principalement de l'eau et de la terre : τροφή τοῖς φυτοῖς ὕδωρ xaì γῆ (*Ind. Ar.*, 840 a, 44; cf. *Gen. An.*, III, 11, 762 b, 12; 2, 753 b, 26; *Gen. et corr.*, II, 8, 335 a, 12; v. *ad* III, 12, 434 a, 27--30). L'organisme végétal est seulement plus simple que l'organisme animal (SOPHON., 42, 17 : ἀπλούστερον μὲν xaì ήττον ὀργανικὸν τὸ σῶμα τῶν φυτῶν); il est principalement composé, à la différence de l'organisme animal, de parties homœomères (*Part. an.*, II, 1, 647 a, 1 : τὰ μὲν ἀπλᾶ xaì ὁμοιομερῆ). — Cependant il n'y a pas lieu de donner ici à ἀπλᾶ, comme le fait TRENDELENBURG (p. 269), exactement le sens de ὁμοιομερῆ. Car

il paraît y avoir, même chez les plantes, des parties non homœomères. De plant., I, 3; Part. an., II, 10, 655 b, 37 : ή μèν οῦν τῶν φυτῶν φύσις οῦσα μόνιμος οὐ πολυειδής ἐστι τῶν ἀνομοιομερῶν. Meteor., IV, 10, 388 a, 18 : τὰ ἀνομοιομερῆ..... ἐν φυτοῖς ξύλον, φλοιός, φύλλον, βίζα, καὶ ὅσα τοιαῦτα.

412 b, 2. τὸ φόλλον περικαρπίου σκέπασμα. — TREND., p. 270 : Est igitur περικάρπιον fructus pars, quae semen ambit, ut in leguminibus siliqua, in castaneis echinatus cortex, in nucibus testa s. putamen, in malis et piris id quod edule est...... Quod vero folium huic rursus involucro inservit? Si nucis cogites exemplum, foliaceo quodam integumento putamen circumdatur. Hoc est τὸ φύλλον περικαρπίου σκέπασμα. La reproduction et, par suite, la fructification, sont les fonctions les plus essentielles de la plante et la fin de toutes les autres. Hist. an., VIII, 1, 588 b, 24 : τῶν τε γὰρ φυτῶν ἕργον οὐδὲν ἄλλο φαίνεται πλὴν οῖον αὐτὰ ποιῆσαι πάλιν ἕτερον. Gen. an., I, 23, 731 a, 24 : τῆς μὲν γὰρ τῶν φυτῶν οὐσίας οὐθέν ἐστιν ἄλλο ἕργον οὐδὲ πρᾶξις οὐδεμία πλὴν ἡ τοῦ σπέρματος γένεσις. V. ad II, 4, 415 a, 29; Ind. Ar., 839 b, 42 sqq.

412 b, 3. al δε ρίζαι τῷ στόματι ἀνάλογον. — Part, an., IV, 10, 686 b, 28 : ἐλάττονος γινομένης τῆς αἰρούσης θερμότητος καὶ τοῦ γεώδους πλείονος, τά τε σώματα ἐλάττονα τῶν ζώων ἐστὶ καὶ πολύποδα, τέλος δ' ἄποδα γίγνεται καὶ τεταμένα πρὸς τὴν γῆν. μικρὸν δ' οὕτω προδαίνοντα καὶ τὴν ἀρχὴν ἔχουσι κάτω, καὶ τὸ κατὰ τὴν κεφαλὴν μόριον τέλος ἀκίνητόν ἐστι καὶ ἀναίσθητον, καὶ γίνεται φυτόν, ἔχον τὰ μὲν ἄνω κάτω, τὰ δὲ κάτω ἄνω · al γὰρ ῥίζαι τοῖς φυτοῖς στόματος καὶ κεφαλῆς ἔχουσι δύναμιν.... κτλ. In quo Linnaei dicti in mentem venit, plantam esse animal inversum (TREND., l. l.). Cf. Ibid., II, 3, 650 a, 23.

412 b, 4. εί δή τι κοινόν..... 5. λέγειν. - V. ad II, 1, 412 a, 5.

412 b, 5. et  $\eta$  &v...... 6.  $\delta \rho \gamma \alpha \nu i x o 0$ . — L'âme n'est pas seulement l'acte d'un corps organisé, c'est-à-dire susceptible de servir d'instrument à des fins, mais d'un corps naturel organisé, ou d'un instrument naturel. Les corps et les instruments naturels sont, à la différence de ceux que produit l'art, doués d'une *nature*, c'est-à-dire d'un principe interne de mouvement et de repos (*Phys.*, II, 1, 192 b, 21; b, 9 et 13; I, 9, 192 a, 18; *De cælo*, IV, 1, 307 b, 31; *Gen. an.*, II, 4, 741 a, 1; *Meta.*,  $\Delta$ 23, 1023 a, 8;  $\Lambda$ , 7, 1072 b, 13 *et sæp.*; *Ind. Ar.*, 835 b, 61). Il faut se garder, d'ailleurs, de prendre à la lettre la comparaison de l'organe avec un instrument (v. ad I, 3, 407 b, 47-26). « De même, écrit Alexandre (De an., 23, 8), que nous ne disons « pas que l'âme marche, qu'elle voit ou qu'elle entend, mais « que c'est l'homme qui le fait grâce à elle (κατά την ψυγήν), de « même toutes les fonctions et tous les mouvements qu'il « accomplit en tant qu'homme et en tant qu'être animé, ce « n'est pas l'âme qui les accomplit et les exerce.......... Mais, « dans ces fonctions, c'est l'animal ou l'homme qui agit grâce « à l'âme, à laquelle il doit son essence d'homme (τὸ εἶναι « ἀνθρώπψ). C'est l'homme qui, grâce à elle, jouit, souffre, « s'irrite, craint, aime, hait, apprend, pense, se remémore et « se souvient. Et c'est parce qu'il a telle forme et tel achève-« ment, que l'homme peut être le sujet de ces états. De même « que c'est le lutteur qui lutte, grâce à l'habitude de la lutte « qui est en lui (τήν ξειν τήν παλαιστικήν), et que ce n'est pas la « lutte elle-même qui lutte, de même, aussi, que c'est le joueur « de flûte qui en joue grâce à l'aulétique, et que ce n'est pas « l'aulétique qui joue de la flûte, de même, enfin, que c'est le « tisserand, et non pas l'art de tisser, qui tisse, de même on « doit penser qu'il en est des fonctions qu'exercent les êtres « qui possèdent une âme, en tant qu'animés. Car, en ce qui les « concerne, ce n'est pas l'âme qui exerce, par elle-même, l'une « quelconque des fonctions vitales, mais c'est, par elle, l'être « qui la possède. Il n'est même pas vrai de dire que ces fonc-« tions appartiennent à l'âme employant le corps comme un « instrument (προσγρωμένης ώς δργάνω τῶ σώματ:). De même, en « effet, que, en ce qui concerne les autres facultés et les autres « habitudes (قردسه), ce n'est aucune d'elles qui agit en se servant « de ce dont elle est l'habitude, mais qu'au contraire ce sont « les choses qui les possèdent qui agissent suivant ces facultés « ou ces habitudes (car ce n'est pas la pesanteur qui se meut « vers le bas en se servant de la terre, mais la terre qui se « meut vers le bas conformément à la pesanteur qui est sa « faculté — δύναμις —, sa forme, son achèvement et son acte), « de même il en est de l'âme, puisqu'elle est, elle aussi, la « faculté, la forme et l'acte du corps qui la possède. »

A propos de la définition aristotélicienne de l'âme, le même auteur ( $\dot{\alpha}\pi$ . x.  $\lambda \dot{\sigma}\sigma$ ., II, 8, 54, 1) se pose la question suivante : « Puisque ce qui a la vie en puissance signifie ce qui peut vivre; « puisque ce qui peut vivre c'est ce qui peut avoir une âme, « comment celui qui a défini l'âme : l'acte d'un corps naturel

« organisé qui a la vie en puissance, n'a-t-il pas employé, dans « sa définition, la chose même gu'il voulait définir? — Mais ne « faut-il pas penser », répond-il, « qu'il ne s'est pas servi, pour « la définition de l'âme, du terme qui a la vie en puissance? En « effet, après avoir employé d'abord le terme qui a la vie en « puissance, il l'a, ensuite, en donnant sa définition sous sa « forme complète, remplacé par l'organisé, et ne s'est servi de « qui a la vie en puissance que pour trouver l'organisé. Or l'orga-« nisé c'est ce qui a des parties capables de se subordonner et « de servir à des actes divers, et c'est en ce sens, et comme « équivalent, que l'auteur a employé : qui a la vie en puissance. « - En outre, en disant que l'àme est l'acte du corps qui a la « vie en puissance, il ne l'a pas définie par elle-même, car il « n'a fait que montrer quelle est la nature du corps en qui « réside l'âme. Ce n'est donc pas l'âme qu'il a ainsi désignée « et il ne l'a point définie par elle-même. Enfin, l'âme et la vie « ne sont pas la même chose, mais la vie c'est le fonctionne-« ment (tò everyéc), parce qu'elle est la nutrition et l'accroisse-« ment par soi-même, de sorte que dire : ce qui possède la vie « en puissance, c'est désigner l'organisé, qui possède la puis-« sance de se nourrir et de s'accroître de lui-même, ce qui « n'est pas identique à posséder l'âme. »

412 b, 6. διὸ xαὶ οὐ δεῖ...... 9. ἐντελέγειά ἐστιν. — L'être et l'un ne sont pas des genres (v. ad I, 5, 410 a, 13; RAVAISSON, Ess. sur la Méta. d'Ar., t. I, p. 311). En effet, à toute chose, quelle qu'elle soit, on peut attribuer l'un et l'être. Si l'un et l'être étaient des genres, ils auraient des différences spécifiques auxquelles on pourrait les attribuer, puisque tout, sans exception, est un ou être. Mais il est impossible qu'un genre s'attribue à ses différences, car la différence a plus d'extension que le genre (Meta., K, 1, 1059 b, 27; ALEX., ad. loc., 160, 25 Bon., 205, 17 Hayd. : ή γάρ διαφορά έπι πλέον κατηγορείται τοῦ είδους, ώς τὸ λογικόν τοῦ ἀνθριώπου ή θνητόν.). L'être et l'un sont des πολλαγῶς λεγόμενα (Meta., Δ, 10, 1018 a, 35 : τὸ ἐν καὶ τὸ ὄν πολλαγῶς λέγεται. Ibid., ch. 6 et 7; Phys., I, 2, 185 b, 6 et sæp.) qui se prennent, d'ailleurs, exactement en autant d'acceptions l'un que l'autre, car tout être est un et tout un est être (Meta., I, 2, 1053 b, 25 : λέγεται δ' ໄσαχῶς τὸ ὄν καὶ τὸ ἕν. Ibid., Γ, 2, 1003 b, 26 : ταὐτὸ γὰρ είς ἄνθρωπος και ών άνθρωπος και άνθρωπος, και ούχ έτερόν τι δηλοϊ χατὰ τὴν λέξιν ἐπαναδιπλούμενον τὸ εῖς ἐστὶν ἄνθρωπος χαὶ ἔστιν ἄνθρωπος. Ibid., Z, 4, 1030 b, 10 et siep.; Ind. Ar., 223 b, 19). Il n'y

a donc pas d'essence commune aux diverses choses auxquelles l'un et l'être sont attribués en commun. Ni l'un, ni l'être ne sont, pourtant, de purs homonymes. Entre les simples homonymes et les synonymes, il y a les choses dont l'identité nominale se justifie parce qu'elles sont toutes relatives à une même chose. C'est ainsi que le terme médical s'applique en commun au médecin, aux remèdes, aux instruments, etc., parce qu'ils se rapportent tous à une même chose, la santé (v. ad II, 3, 414 b, 20-24). L'être et l'un sont précisément des termes de ce genre (Meta., Γ, 2, 1003 a, 33 : τὸ δὲ δν λέγεται μὲν πολλαγῶς, ἀλλὰ πρός έν και μίαν τινά φύσιν, και ούγ όμωνύμως άλλ' ώσπερ και το ύγιεινόν απαν πρός ύγιειαν. Ibid., Z, 4, 1030 b, 2 : ALEX., ad. loc., 441, 13 Bon.; 474, 31 Hayd.; Meta., K. 3, 1060 b, 33; Eth. Nic., I, 4, 1096 b, 27); il n'y a pas d'essence commune à toutes les choses auxquelles l'être est attribué en commun, mais elles sont toutes relatives à une même chose, la substance (Meta., Γ, 2, 1003 b, 5 : οῦτω δὲ καὶ τὸ ὅν λέγεται πολλαχῶς μέν, ἀλλ' ἄπαν πρὸς μίαν ἀρχήν · τὰ μὲν γὰρ ὅτι οὐσίαι, ὄντα λέγεται, τὰ δ' ὅτι πάθη ούσίας, τὰ δ' ὅτι όδὸς εἰς οὐσίαν, ή φθοραὶ ή στερήσεις ή ποιότητες ή ποιητικά ή γεννητικά ούσίας. ALEX., ad. loc., 200, 4 Bon., 244, 10 Hayd. : άφ' ένὸς τ, πρὸς ἕν λέγεσθαι). Il en est de même des diverses choses dont l'un est affirmé (sur les différentes acceptions de l'un, v. Meta.,  $\Delta$ , 6; Z, 4, 1030 a, 32; b, 10; I, 1, 1052 a, 15). C'est donc la substance qui possède proprement et primitivement (xuplus, v. Ind. Ar., 416 a, 56; ad I, 4, 408 a, 6-7) l'être et l'unité. Et, par substance, il faut entendre ici l'acte ou la forme (έντελέχεια. Cf. a, 21 : ή δ' ούσία έντελέχεια et SIMPL., 91, 31 : άλλά τὸ μὲν εἶδος καὶ ὅν καὶ ἕν πρώτως καὶ καθ' αὐτὸ ὑπάρχον). Le livre Z de la Métaphysique, tout entier consacré à la recherche de ce qu'est proprement la substance, conclut (ch. 17) que la substance étant cause, on peut en déterminer la notion en partant de celle de la cause. Or, la cause des êtres sensibles, en particulier, et de tous les êtres en général est leur forme. D'ailleurs, la vraie substance d'une chose ne consiste pas dans ses éléments matériels, puisqu'ils subsistent alors même que la chose est détruite; la vraie substance c'est donc la forme (Ibid., 7, 1032 b, 1 : είδος δε λέγω το τί ξν είναι εκάστου και την πρώτην ούσίαν. Ibid., 11, 1037 b, 3; 6, 1031 b, 19; a, 18 : rò ri fy elvai dégerai είναι ή ἐκάστου οὐσία). — Il ne s'agit pas, du reste, de la forme telle qu'on peut la concevoir, par abstraction, séparée de sa matière, mais bien de l'essence tout entière, forme et matière logique, différences et genre, en un mot de l'ensemble des

caractères essentiels qu'exprime la définition. Cette sorte de substance est éminemment et, par suite, est éminemment une, puisque les deux choses ne peuvent se séparer. -- Mais ne pourrait-on pas se demander, au moins, pourquoi telle substance est et est une, c'est-à-dire pourquoi telle forme est unie à telle matière? Cette question est examinée, notamment, dans le dernier chapitre du livre H de la Métaphysique. « En ce qui « concerne la question que nous avons soulevée au sujet des « définitions et des nombres (v. Meta., Z, 12 et An. post., II, 6, « in f.), nous devons nous demander, de nouveau, quelle est « la cause qui fait l'unité de leurs éléments (ALEX., ad loc., 530, « 8 Bon., 560, 24 Hayd. : ἐπειδή ἐκ πλειόνων οἱ όρισμοὶ τυγγάνουσι, « τί ποτέ έστι τὸ ταῦτα ἑνοῦν καὶ ποιοῦν ἕν;). En effet, pour toutes les « choses qui ont une pluralité de parties, et | dont la totalité] « n'est pas un simple amas (| σωρός, c'est-à-dire un assemblage « accidentel de choses juxtaposées mais ne formant pas un « tout avant une forme nouvelle7), mais qui forment un tout « qui est autre chose que l'assemblage de ses parties, il y a « une cause | qui fait l'unité de celles-ci], puisque, même en ce « qui concerne les corps, c'est tantôt le contact qui fait leur « unité, tantôt la viscosité ou toute autre affection de ce genre. « Or, la définition est un discours dont l'unité ne résulte pas « de la simple consécution (συνδέσμφ) comme l'Iliade, [ (l'unité « du discours qui constitue l'Iliade vient de la succession des « événements qui y sont décrits, et non pas de ce qu'il « exprime une essence logiquement une. V. ALEX., ad Z, 4, « 1030 b, 9, 442, 15 Bon., 475, 27 Hayd.)], mais de ce qu'elle « est [la définition] d'une chose [essentiellement] une. Qu'est-« ce donc qui fait l'unité de l'homme et pourquoi est-il un et « non plusieurs, par exemple, animal et bipède? » ARISTOTE ajoute que si l'on admet, avec PLATON, l'existence en soi des Idées de l'animal et du bipède, et la participation, on ne peut résoudre la question. L'unité de l'homme ne peut s'expliquer, en effet, que par la participation de l'homme à une Idée unique, car les deux Idées animal et bipède, existant chacune séparément et en acte, ne peuvent se fondre en une seule. « Mais, continue-t-il (1045 a, 23), si, comme nous l'admettons, « l'un est matière, l'autre forme, l'un puissance, l'autre acte, la « question posée ne saurait être une difficulté...... » (1045 b, 17) Car la matière n'est pas une chose différente de la forme et qui subsiste par soi dans son union avec elle : ἔστι δ', ὥσπερ εἴρηται, καὶ ἡ ἐσχάτη ὕλη καὶ ἡ μορφὴ ταὐτὸ καὶ δυνάμει, τὸ δὲ ἐνεργεία. Tome II 12

ώστε όμοιον το ζητείν του ένος τί αίτιον χαί του έν είναι . έν γάρ τι έχαστον, χαί τὸ δυνάμει χαι τὸ ἐνεργεία ἕν πώς ἐστιν . ὥστε αἴτιον ούθεν ἄλλο πλήν εί τι ώς χινήσαν έχ δυνάμεως είς ένέργειαν. La forme d'une chose et sa matière ne sont pas deux éléments qui subsistent en elle simplement juxtaposés; la forme n'est pas autre chose que la matière en acte. Une fois réalisée, la forme ne se distingue plus de la matière. Dans l'homme, par exemple, on ne peut séparer l'animal du bipède, parce que le bipède c'est l'animal; tous les caractères qu'implique la dernière différence spécifique sont donnés avec elle (Meta., Z, 12, 1037 b, 25 : δ γάρ δρισμός λόγος τίς έστιν είς χαι ούσίας, ώσθ' ένός τινος δει αύτον είναι λόγον · χαι γάρ ή ούσία ἕν τι χαὶ τόδε τι σημαίνει, ὡς φαμέν..... οὐθὲν γὰρ ἕτερόν ἐστιν έν τῷ όρισμῷ πλήν τό τε πρῶτον λεγόμενον γένος καὶ αὶ διαφοραί.... (1038 a, 5) εί οῦν τὸ γένος ἀπλῶς μή ἐστι παρὰ τὰ ὡς γένους εἴδη, ή εἰ έστι μὲν ὡς ὕλη δ' ἐστίν,..... φανερὸν ὅτι ὁ ὁρισμός ἐστιν ὁ ἐχ τῶν ὃια– φορῶν λόγος ... (18) εἰ δὴ ταῦτα οὕτως ἔγει, φανερὸν ὅτι ἡ τελευταία διαφορά ή ούσία τοῦ πράγματος ἔσται καὶ ὁ ὁρισμός), de sorte que, pour nous servir du même exemple, demander pourquoi le bipède est animal, c'est demander pourquoi le bipède est, ou pourquoi le bipède, qui est animal, est animal; ou encore, ce qui revient au même, pourquoi le bipède est bipède. La seule réponse que comporte une pareille question, c'est que la forme est indivisible (Ibid., 17, 1041 a, 14 : τὸ μὲν οῦν διὰ τί αὐτό ἐστιν αὐτό, οὐθέν ἐστι ζητεῖν...... αὐτὸ δὲ ὅτι αὐτό, εῖς λόγος Χαὶ μία αἰτία έπι πάντων, διὰ τί ὁ ἄνθρωπος ἄνθρωπος ή ὁ μουσιχὸς μουσιχός · πλήν εἴ τις λέγοι ότι αδιαίρετον πρός αύτὸ έχαστον · τοῦτο δ' ξν τὸ ένὶ είναι. Ibid., 12, 1037 b, 12-25; 8, 1034 a, 8 : " to more reprint roman reprint repri Ibid., H, 3, 1044 a, 5). Qui pose la forme, pose, du même coup, la matière, et séparer l'une de l'autre, dans une proposition ou dans une question, c'est poser ou chercher s'il faut poser, ce qu'on a déjà posé (Ibid., Z, 5, 1030 b, 30 : εἰ δὲ μὴ διὰ τὸ ἀδύνατον είναι είπειν τὸ σιμὸν ἄνευ τοῦ πράγματος οῦ ἐστὶ πάθος καθ' αὐτὸ — ἔστι γάρ το σιμον κοιλότης έν ρινί ---, το ρίνα σιμήν είπειν ή ούκ έστιν ή δίς τὸ αὐτὸ ἔσται εἰρημένον, ῥἰς ῥἰς κοίλη · ἡ γὰρ ῥἰς ἡ σιμὴ ῥἰς ῥἰς κοίλη čorai. V. ad II, 2, 413 a, 13-16; III, 6, 430 b, 6-20).

La question de savoir si ou pourquoi telle forme est unie à telle matière, qui n'a pas de sens quand on la formule comme nous venons de le dire, est cependant susceptible d'en avoir un si on la pose autrement. On peut se demander, en effet, pourquoi telle matière devient telle forme; quelle est la cause qui fait passer à l'acte ce qui n'est encore qu'en puissance? Il faut répondre que c'est ce qui possède déjà cette forme plei-

nement réalisée. C'est l'homme qui engendre l'homme et, qu'il s'agisse des productions de la nature ou des œuvres de l'art, il faut toujours que la cause soit en acte ce que l'effet est en puissance (v. ad III, 7, 431 a, 2-5). La forme préexiste donc dans tous les cas et reste inexplicable (Meta., H, 3, 1043 b, 17 : rd eldoc ούθεις ποιει ούδε γεννά. Ibid., Z, 15, 1039 b, 23; Λ, 3, 1069 b, 35); l'essence, ou la définition, ne peut se démontrer (An. post., II, 3-8; 3, 90 b, 24; b, 27; b, 31 et sep.; V. ad II, 2, 413 a, 11-12; Meta., K, 7, 1064 a, 9 : The odolas xai tou tl estiv odx estiv aπόδειξις.), et ses différents éléments forment un tout de fait et purement de fait. Comment, d'ailleurs, pourrait-il en être autrement? On ne saurait partir de la matière pour expliquer la forme, puisque une forme est tout autre chose que ses éléments matériels, ou même que la synthèse de ces éléments (Meta., Z, 17, 1041 b, 11 et sæp.; V. ad III, 4, 429 b, 12-17). On peut, il est vrai, retrouver, dans une forme donnée, les formes inférieures qui lui servent de matière, et celles-ci peuvent, en ce sens, faire l'objet de la démonstration. Par suite, la forme ou la fin dernière étant posée, on devrait, semble-til, pouvoir en déduire toutes les formes inférieures. Mais, outre que la forme supérieure resterait, elle-même, inexpliquée, il faudrait, pour admettre une telle doctrine, admettre aussi l'identité de Dieu et du monde, et renoncer définitivement à faire de la matière une chose en soi.

412 b, 7. ώσπερ οὐδὲ τὸν κηρὸν καὶ τὸ σχημα. — ARISTOTE emploie, à propos de la même question, un exemple analogue dans la Métaphysique, H, 6, 1045 a, 27 : ώστε τὸ ζητούμενόν ἐστι τι αἴτιον τοῦ ἐν εἶναι τὸ στρογγύλον καὶ τὸν χαλκόν. οὐκέτι δὴ ἀπορία φαίνεται, ὅτι τὸ μὲν ὕλη τὸ δὲ μορφή. ALEX., ad loc., 531, 17 Bon., 561, 30 Hayd. : ἡ οῦν ἀπορία ἡ ζητοῦσα, ὅτι τι ἐστι τὸ ποιοῦν τὸ ζῷον πεζὸν δίπουν ἕν, ἡ αὐτή ἐστι τῆ λεγούση ὅτι τι ἐστι τὸ ποιῆσαν ἐν τὸν στρογγύλον χαλκόν, καὶ οὐ φαίνεται ἔχουσα δυσχερές τι, ἐπειδὴ τὸ μέν ἐστιν ῦλη, τὸ ζῷον πεζόν, τὸ β' είδος, τὸ δίπουν, καὶ ὁ μὲν χαλκὸς ῦλη, είδος δὲ τὸ στρογγύλον. οὐδὲν οὖν ἕτερόν ἐστιν αἴτιον παρὰ τὸ ποιῆσαν ἤτοι τὸ ποιητικὸν αἴτιον ἐν ὅσοις ἐστὶ γένεσις.

412 b, 10. καθόλου μέν ούν. — V. ad II, 1, 412 a, 5; b, 4.

ούσία γάρ ή κατά τὸν λόγον. — SIMPL., 92, 15 : τὸ δὲ οὐσία γάρ ή κατά τὸν λόγον ἀντὶ τοῦ ή κατά τὸ εἶδος εἶρηται.

412 b. 11. to ti hy elvat. - D'une manière générale, dit TRENDELENBURG (p. 160) tò ti fiv elvai désigne la définition, la détermination (δρισμός, δρος, Top., I, 4, 101 b, 21; Meta., Z, 4, 1030 a, 6), de sorte que cette expression exclut la matière et l'accident. Par suite, le tò tí fy sívai c'est la nature de la chose pensée en elle-même, la forme indépendamment de la matière. Il en résulte qu'il y a un certain rapport entre le tò ti fy sivat et l'universel, xxθόλου. Les deux concepts sont cependant très différents : car l'universel c'est toute unité d'une multiplicité quelle qu'elle soit (Meta., Z, 13, 1038 b, 16; 35); le rò rí f.v elvai, au contraire, se rapporte toujours à quelque chose de concret et d'individuel robe ri (Meta., Z, 4, 1030 a, 3). Le sens de ces termes se rapproche de celui de 1780, au point qu'ils servent à désigner le modèle concu par l'esprit de l'artiste, et d'après lequel il façonne la matière, et la forme même à laquelle cette matière sert de substrat (Meta., Z, 7, 1032 b, 2; 23). Aussi le tò tí fy slvat est-il appelé appi et altiov comme fin ou but de la chose (Meta., Z, 17, 1041 a, 29). Le rò rí  $\bar{t}_i v$ elva: engendre la vie et l'action dans la matière inerte. La notion quasi creatrix menti obversans, est antérieure à la chose en qui elle se réalise, et c'est pour cela, sans doute, qu'Arisτοτε emploie la formule τὸ τί ϟν εἶναι. TRENDELENBURG ajoute (p. 389) que τὸ μεγέθει είναι désigne universam notionem, qua res constituitur, a materia avocatam, universa cogitatione conceptam, το μέγεθος vero ad singula quaeque pertinere, quae sub sensus cadant (cf. ID., Gesch. d. Kateg., p. 39 et Das rd Evi Elvar... etc., Rhein. Mus., 1828, p. 457). - En somme, rò ri fy sivat semble désigner la forme tout entière, l'essence totale de la chose, abstraction faite de sa matière. Bonitz, Ind. Ar., 763 b, 10 : qui quaerit τl έστι πηξις xal τηξις..... is ipsam rei naturam quaerit,..... non quaerit ejus accidentia...... ad eam quaestionem qua respondetur formula zò zl èczi nominis vim induit, cujus usus eandem habet varietatem, ac verbi elvai et nominis oùsla. ac quoniam oùsla ñ te ühn xai tò eldoc xai tò êx τούτων MG10. 1035 a 2, τὸ τί ἐστιν et significare polest ύλην..... sicuti autem ούσία πρώτως χαί χυρίως cernitur in ea forma, quae notione ac definitione exprimitur, ita prope ubivis rò r lègri ad formam rei notione definiendam pertinet...... itaque ponitur ev vo vi estiv et genus et differentiae..... si quis τὰ ἐν τῷ τί ἐστι χατηγορούμενα et omnia compleverit et suo ordine posuerit, tò tl fv elvai vel tòv òpis- $\mu \delta \nu$  constituit..... quoniam igitur  $\tau \delta \tau l f_{\nu} \in l \nu \alpha \iota$  angustiorem

habet ambitum quam to thestiv etiam ubi haec formula ad significandam formam restringitur, to the five luce nusquam usurpatur pro tỹ tl ἐστι (cf. ID., ibid., 221 a, 34 et Arist. Stud., IV, p. 377). SIMPL., Phys., 735, 31 : ... to elvai .... ouvious ύπὸ τοῦ Περιπάτου λεγόμενον καὶ τὸ είδος σημαίνον. BONITZ (Ind. Ar., 764 a, 56) pense, avec WAITZ (Organ., II, 400) et Schwegler (Meta., IV, 372) que l'emploi de l'imparfait s'explique par l'antériorité de la forme à la matière, ou de l'acte à la puissance (τὸ πρότερον φύσει). Cf. SIMPL., 93, 1 : εἶωθε δὲ ὁ ᾿Αριστοτέλης ἐπὶ τῶν είδοποιουμένων αύτό μέν το είδοποιούμενον προσαγορεύειν, το δε είδος δηλούν τῷ είναι σύτῷ..... ώσπερ χαὶ νῦν ἑρμηνεύων τὸ τί ቭν είναι τῷ πελέχει την ούσίαν είπε, τουτέστι το είδος. - Il convient d'ajouter que, en ce qui concerne les choses ou les notions dans lesquelles on peut distinguer une matière et une forme, le tò τί ξν είναι désigne la forme seule — qui implique, il est vrai, sa matière (v. ad II, 1, 412 b, 6-9) - ou la notion considérée dans son unité indivisible. V. ad III, 4, 429 b, 11-12; 12-17; 6, 430 b, 6-20; An. post., II, 6, 92 a, 7 : τό..... τί ξν είναι τὸ ἐκ τῶν ἐν τῷ τί ἐστιν ίδιον (correction de WAITZ; les manuscrits ont iδίων).

412 b, 12. οἶον πέλεκυς..... 17. ἐν ἐαυτῷ. - ΤΗΕΜ., 77, 25 : εί φυσικόν σώμα ό πέλεκυς ήν και το είδος τούτο είχεν, ώς δύνασθαι τέμνειν ού παρά τῆς τέγνης ἀλλὰ παρὰ τῆς φύσεως, ζῶον ἇν ἦν, καὶ τὸ μὲν σῶμα αύτοῦ ὁ σίδηρος, ἡ ψυγὴ δὲ τὸ τοιόνδε σγημα καὶ ἡ ἀκμή καὶ τὸ τέμνειν. Si un instrument, comme la hache, était un corps naturel, c'est-à-dire capable de se mouvoir de lui-même et d'accomplir de lui-même sa fonction, sa quiddité (c'est-à-dire pour la hache, par exemple, la puissance de couper et de fendre, PHILOP., 219, 15 : είγεν αν ψυγήν - sc. ό πέλεκυς - αὐτὸ τὸ τοῦ πελέχεως είδος, τουτέστι την τμητιχήν δύναμιν. SOPHON., 43, 15 : Ην άν τὸ πρίονι είναι είτ' οὖν τὸ τοιῶσδε δύνασθαι τέμνειν καὶ ἐνεργεῖν ἡ odoía adroi) serait sa forme essentielle et son Ame. Et cette forme (c'est-à-dire la faculté de couper et de fendre) venant à disparaître, la chose ne serait plus une hache, si ce n'est par pure homonymie. Mais, en fait, la hache existe, quoiqu'elle ne possède pas en elle-même la puissance de couper et de fendre, parce que les instruments créés par l'art sont incapables de réaliser d'eux-mêmes leur fonction ou leur fin, et peuvent se définir et exister indépendamment de cette fonction. C'est ainsi que Simplicius, Philopon et Sophonias interprètent les mots : νῦν δ' ἐστὶ πέλεχος. SIMPL., 93, 17 : τὸ μὲν γὰρ ἄψυχον, Χαὶ

αύτὸ τῆ ψυχῆ πρός τινα ὑπουργοῦν χρῆσιν, καὶ χωρισθείσης τῆς γρωμένης ούδεν ήττον την εαυτού έχει δύναμιν, ότι μή κατ' αύτην ώρίζετο . τὸ δὲ ζωτικὸν καὶ ἔμψυχον οὐκέτι. PHILOP., 221, 3 : νῦν δέ, φησί, καὶ άψυγος ών ό πέλεχυς πέλεχύς έστι, έπειδή ή ψυχή ούχ έστι τεχνητού σώματος έντελέγεια, άλλά φυσικοῦ ὀργανικοῦ. SOPHON., 43, 19 : ö δὲ άνομοιοϊ τὸ παράδειγμα, ότι νῦν ὁ πρίων καὶ ψυχήν οὐκ ἔχων καὶ μή ένεργών ούδεν ήττον έστι πρίων και συνωνύμως, ζώον δε ούδαμῶς ψυχής άπολιπούσης. τοῦτο δέ, ὅτιπερ ἐκεῖνος οὐ φυσικὸν οὐδὲ κινούμενον ἐξ abtoŭ. TRENDELENBURG (p. 271) admet aussi cette interprétation : Si securis vel aliud instrumentum naturale esset corpus, in quod anima caderet : secandi et feriendi vis, quae coniuncta securis naturam continet (τὸ πελέχει είναι), ejus anima dici posset, qua separata nihil nisi securis nomen superesset. Sed securis ratio non congruit (νῦν δ' ἐστ? πέλεχυς), quippe quae animam non admittat; neque enim naturale corpus est, quod movendi et quiescendi principium in sc repositum habet. --- ALEXANDRE (De an. lib. alt., 102, 23) et THEMISTIUS (78, 1) comprennent autrement : Si la hache était un être animé, ce serait la forme même qui lui est inhérente, à savoir le tranchant etc., qui serait son Ame, et, si cette forme venait à changer, il n'y aurait plus de hache si ce n'est par homonymie. Mais, alors même que la forme subsiste, il y a seulement hache et non point animal, car l'âme n'est pas la forme d'un instrument artificiel, etc. (THEM., l. l. : ἀμβλυνθέντος δὲ καὶ μεταβαλόντος τὸ σχήμα, ούκέτι πέλεκυς άλλ' όμωνύμως,..... νῶν δὲ κἂν σιόζηται ή μορφή, πέλεχος μέν έστι, ζώον δε ούχ έστιν · ού γάρ τεχνιχού όργάνου τὸ εἶδος καὶ ὁ λόγος ἡ ψυχή. ALEX., l. l. : ὡς γὰρ ὁ πέλεκυς κατὰ τὸ σγήμα πέλεκύς έστι και έστιν είδος αύτου τουτο, και εί ήν εμψυγον, ήν < αν> αὐτοῦ τὸ σΥῆμα, ἀλλ' οὐχ ὁ σίδηρος ἡ ψυχή, οὕτως καὶ ἡ ψυγή έν τῷ ζψψ ἀνάλογον οῦσα τῷ τοῦ πελέκεως σγήματι, κατὰ γὰο ταύτην ζῷόν ἐστι τὸ ζῷον). Mais rien, dans le texte, n'indique qu'il faille interpréter ainsi les mots νῦν δ' ἐστὶ πέλεχος. Il semble, au contraire, qu'ils doivent recevoir leur signification de leur opposition avec oux av ere πέλεχος Av. Si la hache était un être animé, sa quiddité, c'est-à-dire la faculté de couper qu'elle posséderait alors, serait son âme, et cette faculté supprimée, il n'y aurait pas de hache. Mais, en fait, la hache existe sans cette faculté, précisément parce qu'elle n'est pas un animal, et que son essence ne contient pas la faculté de se meltre en mouvement d'elle-même. En d'autres termes, c'est la fonction qui définit l'organe, tandis qu'elle reste, pour l'instrument incapable de se mettre en œuvre lui-même, une dénomination extrinsèque. — Il nous semble, par conséquent, qu'il n'y a pas lieu de lire, comme le propose Torstrik (p. 135) : vũv δ' oủx ἔστιν (sub. ψυχή τοῦτο), et qu'il n'est pas absurde comme il le prétend, de déterminer le sens de vũv δ' ἐστὶ πέλεκυς par opposition à oủx âv ἔτι πέλεκυς  $ξ_v$ .

412 b, 14. όμωνύμως. — Cat., 1, 1 a, 1 : όμώνυμα λέγεται ών όνομα μόνον χοινόν, δ δε χατά τούνομα λόγος της ούσίας έτερος, οίον ζώον δ τε άνθρωπος χαι το γεγραμμένον.... συνώνυμα δε λέγεται ών τό τε όνομα χοινόν χαι δ χατά τούνομα λόγος της ούσίας δ αύτός, οίον ζώον δ τε άνθρωπος χαι δ βοῦς. Cf. Ind. Ar., 514 a, 40.

**412 b, 15.** vov 8'. — BONITZ (Ind. Ar., 492 a, 60): per voc  $v \bar{v} v \delta t$  id quod in re ac veritate est ei opponitur, quod per conditionem aliquam positum erat.

412 b, 16. ousixou.... 17. iv iauro. - C'est la définition même du corps naturel. Phys., II, 1, 192 b, 20 : ώς ούσης της φύσεως άργης τινός και αιτίας τοῦ κινεισθαι και ήρεμειν ἐν ῷ ὑπάργει πρώτως xaθ' αύτὸ xai μή xaτὰ συμδεδηκός. V. ad II, 1, 412 b, 5-6. - ALEXANDRE (άπ. x. λύσ., II, 25, 76, 16) se pose, à propos de ce passage, la question suivante : « A quoi s'appliquent les mots : « qui possède en lui un principe de mouvement et de repos? Si « tel est, en effet, le corps naturel, comment est-il possible que « le corps divin, n'ayant pas en lui un principe de repos, soit « un corps naturel? » Mais, répond-il, « ne faut-il pas admettre « qu'il contient, en quelque manière, un principe de repos, « puisque, bien que ses parties se meuvent, l'ensemble, en « tant que tel, est immobile?... Peut-être aussi, Aristote n'a-t-« il pas voulu parler de tous les corps naturels, mais seulement « de ceux dans lesquels se produit l'âme; peut-être, enfin, « n'applique-t-il pas les mots : qui possède en lui un principe « de mouvement et de repos au corps naturel, mais au corps « qui a une âme. Car c'est l'âme qui est, dans ce corps, un « principe de mouvement et de repos. » — Il faut noter qu'ALEXANDRE n'a pas lu φυσικού τοιουδί, mais φυσικού του. Peutétre τοιουδì exprime-t-il précisément la restriction indiquée par lui.

**412 b, 17. θεωρείν..... 22. γεγραμμένος.** — Ce passage confirme l'interprétation que nous avons donnée du précédent. La quiddité d'un organe c'est sa fonction. Si la hache était un

être animé, sa quiddité serait la faculté de couper d'ellemême, et c'est précisément en cela que consisterait son àme.

#### 412 b, 19. ή κατά τὸν λόγον. - V. ad II, 1, 412 b, 10.

412 b, 20. ό δ' ὀφθαλμός ύλη δψεως. --- L'œil proprement dit est déjà une substance composée de matière et de forme, car, en l'absence de sa forme (v. la note suivante et ad I, 1, 402 a, 6; 3, 406 b, 25), ce qui subsiste ne mérite le nom d'œil que par pure homonymie. Aussi Torstrik (p. 135) pense-t-il qu'il faut lire : ό δ' όφθαλμός το σύνολον, το δε σωμα του όφθαλμοῦ (ou ή δὲ κόρη) ὕλη... κτλ. Il semble, d'ailleurs, que le texte de la copie primitive de E devait avoir à peu près cette longueur, à en juger par le nombre de lettres qu'il faut suppléer pour compléter la ligne. THEMISTIUS (78, 25) paràit, en outre, avoir lu ainsi. Cependant Alexandre (ap. Simpl., 93, 31), Philo-PON (221, 24) et SIMPLICIUS (l. l.) ont eu sous les yeux le texte traditionnel, et ce dernier signale et résout ainsi la difficulté : il ne faut pas, dit-il, entendre, comme le fait ALEXANDRE, que όσθαλμός désigne ici le corps seul, indépendamment de la vue, car ARISTOTE ajoute immédiatement : ἀπολιπούσης τῆς ὄψεως ούχέτι έστιν δφθαλμός. Mais la vue est la forme de l'œil en deux sens : d'une part, en tant qu'elle s'en sert comme d'un instrument vivant, en tant que fonction ou vision, d'autre part, en tant qu'elle en fait un instrument de cette nature. Et c'est l'œil réalisé par cette dernière sorte de vue (σύν τη τοιαύτη όψει) qui est la matière de la vue en tant que se servant de l'œil. ---Il nous semble qu'il vaut mieux suivre l'interprétation qu'avait donnée Alexandre et qu'adopte aussi Sophonias (43, 31) : ό γάρ δφθαλμός αὐτός, τὸ ὑγρόν, τὸ λευχόν, οἱ διάφοροι χιτῶνες ύλη ὄψεως. D'ailleurs, si l'œil privé de sa forme, la vue, reste un œil par homonymie, on a encore le droit de l'appeler un œil. — La conjecture de BYWATER (Aristot., Journ. of Philol., 1888, p. 54), qui supprime le point après λόγον et met όδ' όφθαλμός ύλη ὄψεως entre parenthèses, ne nous parait pas nécessaire, car la vision est précisément la forme ou l'essence de la vue. öyıç.... b. ipsa actio videndi (Ind. Ar., 553 b. 16).

412 b, 21. πλην όμωνόμως. — V. ad II, 1, 412 b, 14 et Gen. an., II, 1, 734 b, 24 : οὐ γάρ ἐστι πρόσωπον μη ἔχον ψυχήν, οὐδὲ σάρξ, ἀλλὰ φθαρέντα ὁμωνύμως λεχθήσεται τὸ μὲν εἶναι πρόσωπον τὸ δὲ σάρξ, ὥσπερ κῆν εἰ ἐγίγνετο λίθινα f, ξύλινα. Part. an., I, 1,

184

640 b, 33 : χαίτοι χαὶ ὁ τεθνεὼς ἔχει τὴν αὐτὴν τοῦ σχήματος μορφήν, ἀλλ' ὅμως οὐχ ἔστιν ἄνθρωπος · ἕτι δ' ἀδύνατον εἶναι χεῖρα ὁπωσοῦν διαχειμένην, οἶον χαλχῆν ἡ ξυλίνην, πλὴν ὁμωνύμως, ὥσπερ τὸν γεγραμμένον ἰατρόν · οὐ γὰρ δυνήσεται ποιεῖν τὸ ἑαυτῆς ἔργον... κτλ. Gen. an., IV, 1, 766 a, 8 : οὕτ' ὀφθαλμὸς τελειοῦται ἄνευ ὄψεως. Meta., Z, 10, 1035 b, 24 et sæp.; Ind. Ar., 514 a, 56.

412 b, 22. δεί δή..... 23. σώματος. — Conclusion anticipée, logiquement subordonnée à la proposition suivante, b, 23 : ἀνάλογον..... 25. ή τοιοῦτον.

**412 b, 23. τὸ μέρος πρὸς τὸ μέρος,** τουτέστιν ἡ ὄψις πρὸς τὸν ὀφθαλμόν, καὶ ἡ ὅλη αἴσθησις.... κτλ. (ΤΗΕΜ., 78, 30).

412 b, 25. ή τοιούτον. — SIMPL., 94, 3 : καθὸ αἰσθητικόν . καὶ τοῦτο, ὡς σαφῶς καὶ αὐτὸς ἐπάγει, τὸ ἤδη ζῶν.

έστι δέ..... 413 a, 3. ζφον. - De même qu'il y a deux sortes d'actes (v. ad II, 1, 412 a, 21), il v a deux sortes de puissances : l'une purement indéterminée, qui peut servir de matière aux deux contraires. Telle est, par exemple, la puissance que possède l'ignorant d'acquérir ou de ne pas acquérir la science. L'autre déterminée, c'est-à-dire ne pouvant s'actualiser que d'une seule façon. Tel est l'état du savant qui ne pense pas actuellement sa science. Pour devenir savant en acte, il lui suffira de le vouloir et de n'être arrêté par aucun obstacle (Phys., VIII, 4, 255 a, 33 : ἔστι δὲ δυνάμει ἄλλως ό μανθάνων ἐπιστήμων καὶ ὁ ἔχων ἤδη καὶ μὴ θεωρῶν...... τὸ μανθάνον ἐκ δυνάμει όντος έτερον γίνεται δυνάμε:. ό γαρ έχων επιστήμην μή θεωρῶν δε δυνάμει έστιν έπιστήμων πως, άλλ' ούχ ώς και πριν μαθείν. όταν δ' ούτω; έχη, έάν τι μή χωλύη, ένεργει χαί θεωρει, ή έσται έν τη άντιpásel xa? àyvolq. De an., II, 5, 417 a, 21-b, 2; III, 4, 429 b, 5; Meta.,  $\Theta$ , 6, 1048 a, 34). Cette dernière sorte de puissance mériterait plutôt le nom de faculté ou d'habitude (٤ξις). La puissance du plus haut degré est déjà quelque chose d'actuel; elle coïncide exactement avec la forme inférieure de l' evteléyeia (v. ad II, 1, l. l. et RAVAISSON, Ess. sur la Méta. d'Ar., t. I. p. 397). L'être privé de son âme n'a donc pas la puissance de vivre, car la puissance de vivre ou d'exercer les fonctions vitales c'est précisément l'âme. Et l'on peut en dire autant du fruit et de la semence. THEM., 79, 3 : ώς οὔτε τοῦ νεχροῦ σώματος έντελέχεια ή ψυχή, οὕτε τοῦ σπέρματος • τὸ μὲν γὰρ οὐκ ἔχει ζωήν, τὸ

δε ούδέπω, και το μεν ούτε δύναται ζην έτι, το δε δύναται μεν άλλ' ύστεроу. De même Philop., 222, 25; Sophon., 44, 8. — Cependant la semence et le fruit ne peuvent pas être assimilés complètement au cadavre; car ils possèdent au moins la puissance du plus bas degré, l'aptitude à devenir un corps doué des facultés vitales (τὸ δυνάμει τοιονδὶ σῶμα = ὅτι δύναται γενέσθαι ὀργανιχὸν χαὶ δέξασθαι ζωήν, - THEM., 79, 7 - ou, plus littéralement : τὸ δυνάμει τὸ σῶμα δυνάμει δν ώστε ζην). On peut dire, à ce point de vue, qu'ils ont une âme en puissance, et c'est en cela qu'ils diffèrent du cadavre. Gen. an., II, 1, 735 a, 4 : πότερον δ' έχει ψυχήν τὸ σπέρμα ή οὕ;..... δηλον οῦν ὅτι καὶ ἔχει καὶ ἔστι δυνάμει. ---Le corps organisé est l'âme en puissance (413 a, 2 : τὸ δὲ σῶμα τὸ δυνάμει ὄν ·) et lorsque, après la mort, il cesse de l'être, ce qui subsiste n'a plus rien de commun que le nom avec le corps organisé. Ainsi, la vie c'est la fonction; l'âme c'est la faculté qui s'exerce dans cette fonction ; le corps n'est rien que l'ensemble des conditions qui rendent possible cette faculté et, dès qu'il n'en est plus capable, il cesse, en même temps, d'être un corps organisé ou d'avoir la vie en puissance. Par là se trouve exclue toute possibilité d'une existence de l'âme indépendamment du corps, de transmigration des âmes et de résurrection (v. ad I, 3, 406 a, 30-b, 5). « Ce passage, dit « ALEXANDRE (άπ. x. λύσ., II, 26, 76, 25), montre, mieux que tout « autre, que l'âme n'est pas dans le corps comme dans un sujet « (ώς ἐν ὑποχειμένψ, v. ad II, 1, 412 a, 16-20). Si, en effet, le « corps organisé dans lequel réside l'âme, doit à la présence « de l'âme d'être un corps organisé et n'était pas un corps « organisé avant de posséder l'âme, pas plus qu'il ne le sera « quand l'âme ne sera plus en lui, celle-ci ne saurait y être « comme dans un sujet. En outre, l'âme ne peut pas être « dans un autre corps que celui-là. Car la semence est ani-« mée en puissance parce qu'elle peut devenir tel corps, dont « l'âme est l'achèvement, et qui doit à l'âme d'être ce qu'il « est. »

413 a, 5. ἐνίων γἀρ...... 6. αὐτῶν. — SIMPL., 95, 15 : ἐνίων γὰρ λέγων ψυχῶν οὕτως ἔχειν τὴν ἐντελέχειαν, ὡς αὐτῶν τῶν σωματικῶν οὕσαν μερῶν. THEMISTIUS (79, 27), PHILOPON (223, 29) et SOPHONIAS (44, 29) semblent avoir lu ἔνια et ἐντελέχειαι, ce qui donnerait un sens plus clair : ἕνια γὰρ τῶν τῆς ψυχῆς μορίων ἐντελέχειαι αὐτῶν τῶν μερῶν ἐστι τοῦ σώματος (SOPHON., *l. l.*).

**413 a, 6.** ού μήν άλλ' ἕνιά γε ούθεν χωλύει. — Il s'agit de l'intellect. V. ad I, 1, 403 a, 8-9.

413 a. 8. έτι δέ.... 9. πλωτήρ πλοίου. — Il résulte cependant de ce qui précède que l'âme n'est pas dans le corps comme le pilote dans le navire. ALEX., De an., 15, 10 : « Si, en effet, on « entend par le pilote l'art du pilote, l'âme sera dans le corps « comme une forme et une habitude dans la matière, let en ce « sens la proposition sera vraie et l'âme sera inséparable du « corps]..... Mais si l'on veut dire | qu'elle est dans le corps] « comme le pilote lui-même qui possède cette habitude | est dans « le navire], il en résultera que l'âme sera un corps,..... elle « résidera en une partie du corps distincte [des autres] dans « le lieu, et l'ensemble du corps ne sera pas animé; il n'aura « pas le sentiment et la conscience commune de toutes ses « parties. En outre, s'il en était ainsi, ce serait d'un mouve-« ment forcé que l'âme mouvrait le corps, et elle pourrait, si « telle était sa nature, se séparer du corps pour y entrer de « nouveau, de sorte que le même corps serait tantôt animé et « tantôt inanimé. Quelle serait, d'ailleurs, la raison qui ferait « entrer l'âme dans le corps et de quelle façon y entrerait-elle? « Quelle cause l'y ferait demeurer et, surtout, quelle serait son « essence et sa nature? Si l'âme est comme le pilote...., elle « doit être, elle aussi, composée d'une matière et d'une forme, « et ce sera, alors, cette forme qui sera l'âme,..... car c'est à sa « forme que chaque chose doit d'être ce qu'elle est. » — Peutêtre ce qu'Aristote dit ici ne s'applique-t-il qu'à l'intellect. C'est ainsi qu'a compris THEMISTIUS (80, 5) : οὕπω γὰρ δηλον, εἰ xaì οῦτος (sc. ὁ νοῦς) σώματός τινος ἐντελέχεια ἄρα τοιαύτη, ὥστε ἀχώριστος είναι, ή ώστε χωρίζεσθαι, ώσπερ ο χυδερνήτης τοῦ πλοίου. Peutêtre aussi faut-il entendre, comme SIMPLICIUS (96, 8) semble le faire, que nous ne savons pas encore si quelques-unes des fonctions de l'âme ne sont pas séparables du corps, comme une partie des fonctions du pilote sont indépendantes du navire : εί δὲ καὶ πῷ μὲν γρῆται (sc. τῷ ὀργάνψ) πῷ δὲ μηδ' όλως, ὡς τὸ τοῦ πλωτήρος δηλοί παράδειγμα, τὸ μὴ γρώμενον αὐτής πάντη ἐστὶ γωριστόν.

413 a, 9. τύπφ — 10. ὑπογεγράφθω. — TREND., Elem. log. ar., 8<sup>e</sup> éd., p. 49: ..... Aristoteles notiones priusquam pertractat, ώς τύπψ describere solet. Sicut enim ὑπογραφὴ prima lineamenta dicuntur, quibus pictores figuras adumbrant, ita τύπος

apud statuarios prima operis species quam ex argilla informare solent. Cf. Ind. Ar., 779 a, 24.

### CHAPITRE II

413 a, 11. επεί δ'..... 12. γνωριμώτερον. - SIMPLICIUS (96, 32) indique les mots qu'il faut suppléer pour compléter le sens : xzì νῦν ἐχ τῶν ἀσαφῶν μέν, φησί, (ἐλλείπει δὲ τῆ λέξει τὸ τῆ φύσει χαὶ τῷ λόγψ) φανερωτέρων δὲ (χαὶ πάλιν ἐλλείπει τὸ ὡς πρὸς ἡμᾶς χαὶ τὴν αἴσθησιν) γίνεται τὸ σαφές παρεῖται δὲ πάλιν τὸ τῆ φύσει, εἴρηται δὲ τὸ καὶ κατὰ τὸν λόγον γνωριμώτερον. — ARISTOTE redit à chaque instant qu'il faut partir de ce qui est plus clair pour nous, c'est-à-dire du particulier fourni par la sensation, pour s'élever jusqu'au général, plus clair en soi; que, de deux concepts donnés, le plus clair en soi est le plus abstrait (Top., VI, 4, 141 b, 5 : άπλῶς μὲν οὖν γνωριμώτερον τὸ πρότερον τοῦ ὑστέρου, οίον στιγμή γραμμής χα! γραμμή ἐπιπέδου χαὶ ἐπίπεδον στερεοῦ, χαθάπερ καὶ μονὰς ἀριθμοῦ · πρότερον γὰρ καὶ ἀρχὴ παντὸς ἀριθμοῦ. όμοίως δε καί στοιχεῖον συλλαδῆς. ήμῖν δ' ἀνάπαλιν ἐνίστε συμβαίνει. μάλιστα γάρ τὸ στερεὸν ὑπὸ τὴν αἴσθησιν πίπτει, τὸ ὃ' ἐπίπεδον μᾶλλον τῆς γραμμῆς, γραμμή δὲ σημείου μᾶλλον. οἱ πολλοὶ γὰρ τὰ τοιαῦτα προγνωρίζουσιν · τὰ μὲν γὰρ τῆς τυχούσης τὰ δ' ἀκριδοῦς καὶ περιττῆς διανοίας χαταμαθείν έστίν. An. post., I, 2, 72 a, 1 : λέγω δε πρός ήμας μέν πρότερα καί γνωριμώτερα τὰ ἐγγύτερον τῆς αἰσθήσεως, ἀπλῶς δὲ πρότερα καὶ γνωριμώτερα τὰ πορρώτερον . ἔστι δὲ πορρωτάτω μὲν τά χαθόλου μάλιστα, έγγυτάτω δε τά χαθ' έχαστα. Cf. Eth. Nic., I, 2, 4095 b, 2; Meta., Z, 4, 1029 b, 4). Ce qui nous paraît d'abord le plus clair, ce sont les images sensibles, les faits, l'induction. Mais ce qui est plus clair en soi ce sont les concepts et le syllogisme (v. ll. cit. et An. pr., II, 23, 68 b, 35). Le but de l'étude et l'effet de la science sont de faire que ce qui est clair en soi devienne clair pour nous : ή γαρ μάθησις ούτω γίνεται πάσι...... καί τοῦτο ἔργον ἐστίν,.... ἐκ τῶν αὐτῷ γνωριμωτέρων τὰ τῆ φύσει γνώριμα (sc. ποιήσαι) αὐτῷ γνώριμα (Meta., l. l.). Les concepts ne sont d'abord, pour nous, que des images produites par la superposition et la fusion des éléments communs à plusieurs sensations différentes (An. post., II, 19, 100 a, 15; V. ad I, 3, 407 a, 32-33; III, 7, 431 a, 15; 11, 434 a, 8-11). La science consiste à démêler, parmi les éléments confusément unis de ces images, les rapports nécessaires qui relient certains d'en-

tre eux. A la généralité vague qui résulte de la multiplicité des expériences, elle substitue la nécessité fondée sur la connaissance de la cause (An. post., I, 2, 71 b, 9; 31, 87 b, 35; II, 11, 94 a, 20; Meta., A, 1, 981 a, 25; V. ad III, 7, l. l.). Toutes les fois que les caractères ainsi unis sont médiats, c'est-à-dire qu'il y a place entre eux pour un ou plusieurs moyens, l'aperception de cette nécessité résulte de la démonstration syllogistique (An. post., I, 24, 85 b, 23; II, 11, l. l.; Meta., A, 1, 981 a. 27 et sæp.). Quant aux attributs qui expriment l'essence même ou la définition d'un sujet, ils ne peuvent en être démontrés (An. post., I, 2, 72 a, 7; 3, 72 b, 18; 2, 71 b, 19; II, 19, 100 b, 10; I, 9, 76 a, 16; II, 3, 90 b, 24; 9, 93 b, 21; Top., I, 1, 100 b, 19; Phys., I, 2, 185 a, 1 et sæp.; V. ad II, 2, 413 a, 13-16); leur inhérence nécessaire dans ce sujet est l'objet de l'intuition immédiate de l'intellect (v. ad I. 1. 402 a, 19; 402 b, 16-403 a, 2; 3, 407 a, 9; III, 4, 429 b, 11 --12; 6, 430 b, 6-20). Plus un concept est simple, plus aussi cette intuition est aisée, claire et exacte (v. ad I, 1, 402 a, 2). Un acte unique d'abstraction suffit à l'intellect pour découvrir, dans un triangle sensible, les éléments nécessaires du triangle. Au contraire, quand il s'agit de concepts complexes, comme ceux de la physique ou de l'éthique, le passage de ce qui est clair pour nous à ce qui est clair en soi est loin d'être aussi facile. La répétition des impressions, une longue expérience, un coup d'œil spécial sont nécessaires en pareil cas (Eth. Nic., VI, 9, 1142 a, 11; a, 17 : διά τί δη μαθηματικός μέν παις γένοιτ' άν, σοφός δ' ή φυσικός ού . ή ότι τα μεν δι' αφαιρέσεώς έστιν, των δ' αι άρχαι έξ έμπειρίας. Cf. Ibid., I, 1, 1093 a, 2; VI, 12, 1143 b, 11; An. post., I, 31, 88 a, 4; Meta., M, 3, 1078 a, 9; A, 2, 982 a, 26; a, 3, 995 a, 14). Encore l'intuition qui atteint ces concepts conserve-t-elle toujours quelque obscurité et quelque confusion (Eth. Nic., I, 1, 1094 b, 19; II, 2, 1103 b, 34). « La méthode ( $\delta\delta\delta\varsigma$ ) qui se présente naturellement ( $\pi\epsilon\phi$ uxe) « à nous, dit Aristote au début de la Physique (I, 1, 184 a, 16), « est celle qui va des choses les plus connues et les plus claires « pour nous, aux choses les plus connaissables et les plus « claires en soi (τῆ φύσει); car ce ne sont pas les mêmes choses « qui sont claires pour nous et qui sont claires absolument, « C'est pourquoi il est nécessaire d'aller, de cette façon, des « choses qui sont les plus obscures en soi, mais les plus claires « pour nous, à celles qui sont les plus claires et les plus con-« naissables en soi. Or les choses qui sont d'abord, pour nous,

## NOTES SUR LE TRAITÉ DE L'AME

« claires et manifestes, sont celles qui sont les plus complexes « (τὰ συγχεχυμένα μαλλον); puis, ensuite, guand nous établissons « des distinctions dans ces choses [complexes], leurs éléments « et leurs principes nous deviennent connus. C'est pourquoi il « faut aller des xaθόλου aux xaθ' έxaστα. En effet, grâce à la sen-« sation, le tout (δλον) est plus connu pour nous, et le χαθόλου « est une espèce de tout. » x206λ00 ne désigne pas ici l'universel qui se fixe et se détermine dans un concept unique, mais l'image générique constituée par la fusion de plusieurs représentations semblables. S'élever du xx86λ00 au xx8' Exzora c'est démêler, dans ce concept confus, les éléments qui en déterminent la définition rationnelle (TREND., p. 276 : hic -- sc. agitur - de tota aliqua re, quae facilius occurrit, quam ejus partes et notae. SIMPL., Phys., 16, 34 : δηλον γάρ ότι ή μέν κατά τὸ ὄνομα γνώσις του χύχλου πρόχειρος χαι τοις πολλοις έστιν, ό δε του χύχλου όρισμός, ότι έστι σχήμα επίπεδον ύπο μιας γραμμής περιεχόμενον,.... ούτος δή ό όρισμος ούχετι πρόγειρος πάσι τα χαθέχαστα του χύχλου παραδιδούς και τοις μέρεσιν αύτου και στοιχείοις επεξιών.). Quand on a distingué, dans les caractères qui se présentent d'abord pèle-mêle et sur le même plan, les attributs purement accidentels, puis ceux qui, bien que nécessaires, ne font pas partie de l'essence du sujet et peuvent en être démontrés (συμδεδηχός χαθ' αύτό), enfin ceux qui constituent son essence immédiate, on a atteint, du même coup, la connaissance de la cause. Car c'est l'essence de chaque chose qui fournit la raison de tous les autres attributs qu'elle possède (à l'exception de ceux qui, purement accidentels, ne peuvent faire l'objet de la science); c'est dans l'essence qu'on trouve le moyen du syllogisme qui sert à les démontrer. Par conséquent, celui qui s'est élevé jusqu'à la connaissance du concept clair connaît, mieux que celui qui ne possède qu'une notion confuse, dans quels cas particuliers ou dans quels individus ce concept se réalise (Phys., l. l. 184 b, 11). Acquérir la science c'est donc, dans la plupart des cas, non point passer directement de la perception des individus ou des faits particuliers à la connaissance du concept, mais transformer en concept clair la notion confuse qui s'est d'abord formée en nous; autrement dit, s'élever du simple xabéhou au tl fy elvai. --- Par suite, le passage qui nous occupe ne signifie peutêtre pas, comme le pense TRENDELENBURG (p. 276), qu'il faut démontrer la définition de l'âme, obtenue dans le chapitre précédent, par l'examen des facultés particulières (Ut omnino a singulis, quae a nobis sunt proxima, ad universa, in quibus causa et

ratio inest, cognitio procedit : ita etiam e singulis facultatibus definitio proposita demonstrabitur.), mais plutôt, qu'il faut s'élever de cette notion, qui n'est encore qu'ébauchée et confuse. à une définition plus rationnelle de l'Ame. Jusqu'ici nous avons seulement constaté ce que l'âme est en fait. Nous devons nous efforcer, par une détermination plus rigoureuse de son essence, d'atteindre la cause. Cette détermination nous amènera peutêtre à distinguer diverses parties dans l'âme, ou diverses espèces d'âmes, elle nous montrera peut-être que, si toute forme d'un corps naturel organisé est une âme, toute âme n'est pas la forme d'un corps naturel organisé, de même que l'enfant, à mesure que ses notions se précisent, cesse de donner le nom de mère à toutes les femmes et celui de père à tous les hommes. Le concept, en effet, à mesure qu'il devient plus clair, devient aussi plus distinct (Phys., l. l.). Sans doute, pour obtenir ce résultat, nous devrons partir des faits et des manifestations particulières de l'âme, puisque sa définition et son essence ellesmêmes sont en question; nous devrons donc, à ce point de vue encore, aller du plus clair pour nous au plus clair en soi. Mais ces faits ne nous serviront pas, au moins directement, à démontrer la définition précédente, mais à atteindre une notion plus exacte de l'âme, notion qui, à son tour, rectifiera cette définition provisoire et nous en indiquera le pourquoi.

413 a, 13. πάλιν. — SIMPL., 97, 2 : τὸ μὲν πάλιν εἰπών ὡς ἤδη τινὰ ἀπογραφικὸν ἀποδοὺς λόγον.

ούτω γε. — Leçon qui n'est fournie que par E et par SOPHONIAS (45, 12). Tous les autres textes, manuscrits ou imprimés, omettent γε. — La méthode qui consiste à remonter des attributs dérivés à l'essence, ou des effets à la cause, n'est qu'un pis aller. Mais, puisque la méthode entièrement rationnelle qui consisterait à partir de l'essence de l'âme, donnée à priori, pour en déduire ses attributs et ses effets, est impossible pour nous, nous devons, du moins, nous efforcer de dégager de l'expérience une définition plus exacte et plus complète que celle que nous venons d'établir provisoirement. SIMPL., 96, 28 : ούτος γàρ τοῖς μήπω τελείοις àλλ' ἔτι ζητοῦσι σύμμετρος ὁ τρόπος (sc. τὸν τρόπον..... ἐx τῶν αἰτιατῶν εἰς τὰ αἴτια ἐπανιόντα).

ού γάρ μόνον..... 16. των δρων είσίν. — SIMPL., 97, 6 : τοῦ ἐπανελθεϊν τὴν αἰτίαν ἐπάγει, διὸ καὶ τῷ αἰτιολογικῷ χρῆται συν-

REFSE OF THE UNIVELSITY

192

# NOTES SUR LE TRAITÉ DE L'AME

δέσμιμ, ἐπειδή μή ἐμμένειν δει τοις αιτιατοις, άλλ' έντεῦθεν εἰς τὰ αίτια άνάγεσθαι. - An. post., II, 10, 94 a, 11 : ἔστιν ἄρα όρισμός εῖς μὲν λόγος τοῦ τί ἐστιν ἀναπόδεικτος, εἶς δὲ συλλογισμός τοῦ τί ἐστι, πτώσει διαφέρων της αποδείξεως, τρίτος δε της του τι έστιν αποδείξεως συμπέpasµz. Ibid., I, 8, 75 b, 31. A prendre les termes à la rigueur, il n'y a démonstration ou syllogisme d'aucune définition. Car la démonstration consiste toujours à établir pourquoi tel attribut appartient à tel sujet; or, dans la définition, il n'y a pas, à proprement parler, d'attribution (An. post., II, 3-8, praes. 3, 90 b, 34). Cela résulte de l'indivisibilité de l'essence (v. ad II, 1, 412 b, 6-9; III, 6, 430 b, 6-20). Le bipède n'est pas un sujet dont l'animal serait l'attribut, car le bipède c'est déjà l'animal et l'attribution de l'un à l'autre n'est qu'une tautologie. Les définitions sont les principes indémontrables de la démonstration (v. ad II, 2, 413 a, 11-12). Cela est vrai, sans restriction, pour les concepts où l'on ne peut distinguer une forme et une matière, des différences et un genre; par exemple pour les genres derniers, les notions les plus simples que suppose chaque science (An. post., II, 3, 90 b, 25; 9, 93 b, 22; 19, 100 b, 12; Meta., Z, 11, 1037 a, 33; 17, 1041 b, 9; 0, 10, 1051 b, 17; Eth. Nic., VI, 12, 1143 a, 36; V. ad II, 1, l. l.; III, 4, 429 b, 11-12; 6, l. l.). Mais, en ce qui concerne les notions dans lesquelles cette distinction est possible, on peut, non point en démontrer stricto sensu la définition, mais revêtir cette définition de la forme extérieure de la démonstration; on peut conclure de la forme à la matière. Par exemple, de ce que la maison est un abri contre le vent, la pluie et la chaleur, on peut déduire que sa matière doit être les pierres, les briques et le bois (An. post., II, 8, 93 b, 16 : ώστε συλλογισμός μέν τοῦ τί ἐστιν οὐ γίνεται οὐδ' ἀπόδειξις, δῆλον μέντοι διὰ συλλογισμοῦ xaì δι' ἀποδείξεως. Ibid., 93 a, 11; a, 14; PHILOP., ad loc., Schol., 244 b. 47 : evdeyerat to the estiv Hyour τόν ύλιχόν όρισμόν αποδείξαι δι' άλλου όρισμοῦ τοῦ είδιχοῦ. Meta., Z, 17, 1041 a, 10; a, 24; b, 5; H, 3, 1043 b, 28: wor' odoíac čore uèv ής ένδέχεται είναι όρον χαὶ λόγον, οίον τῆς συντέθου, ἐάν τε αἰσθητή ἐάν τε νοητή ή · έξ ών δ' αύτη πρώτων, ούχ έστιν, είπερ τι χατά τινος σημαίνει ό λόγος ό όριστικός, καί δει το μέν ώσπερ ύλην είναι, το δέ ώς μορφήν. Schol., ap. WAITZ, Org., t. I, p. 58 : enei de xai nasıv anobeikic έχ προτέρων γίνεται, άνάγχη του ύλιχου απόδειξιν γενέσθαι δια μέσου του είδιχοῦ οῦτως • ὁ θυμούμενος ὀρέγεται ἀντιλυπήσεως, τοῦ δὲ ὀρεγομένου άντιλυπήσεως ζει τὸ περί χαρδίαν αίμα, ὁ ἄρα θυμούμενος ζέον ἔγει τὸ περί καρδίαν αίμα.). Il y a un syllogisme logique de l'essence (An.

post., II, 8, 93 a, 15 : έστι λογικός συλλογισμός του τ! έστιν. V. ad I. 1. 403 b, 8; a, 25 sgg.; 402 b, 16-403 a, 2; III, 6, l, l.). La définition complète, celle qui indique, à la fois, la matière et la forme de la chose, peut donc s'exprimer par un syllogisme, dans lequel le moyen terme est la forme, et le majeur la matière. Le moyen joue ici son rôle normal, qui est d'indiguer la cause de la conclusion (An. post., II, 11, déb. et sæp.), puisque c'est toujours la forme qui détermine la matière. La definition du tonnerre, par exemple, correspondrait au syllogisme suivant : Le tonnerre est l'extinction du feu dans les nuages; l'extinction du feu dans les nuages est bruit dans les nuages; le tonnerre est bruit dans les nuages. Ce syllogisme n'est logique, et ne diffère du syllogisme normal, qu'en ce que la forme (extinction du feu dans les nuages) v est posée, par abstraction, à part de la matière (bruit dans les nuages), ce qui est un artifice de la pensée (v. ad II, 1, l. l.; III, 6, l. l.).

Si, au lieu de revêtir cette définition de la forme syllogistique, nous lui donnions la forme normale de la définition, celle qui répond à la question  $\tau l$  d'  $\delta \tau t$   $\beta port f$ ; nous dirions que le tonnerre est le bruit de l'extinction du feu dans les nuages. Cette définition ne diffère du syllogisme précédent que par la position des termes. Le moyen-cause (la forme ou la différence : extinction dans les nuages) y est énoncé après le majeur-effet (la matière ou le genre : bruit), tandis que, dans la démonstration, il est posé d'abord. On peut, enfin, comme le font ceux qui définissent les choses uniquement par leur matière, se borner à énoncer la conclusion du raisonnement qui exprime la définition. Seulement, en pareil cas, on omet la cause et la forme (v. An. post., II, 10, 93 b, 38 sqq.).

## 413 a, 16. vov 8'. - V. ad II, 1, 412 b, 15.

413 a, 17. olov τί έστιν..... 20. τὸ αἶτιον. — τετραγωνισμός = quadrature ou équivalence, possible ou non, d'une surface donnée à un carré. V. Ind. Ar., 755 b, 9. — ἑτερομήχει. RENOU-VIER, Man. de philos. anc., t. I, p. 185, n. 2 (à propos de Meta., A, 5, 986 a, 26) : « Il s'agit d'un rectangle tel que l'un de ses « côtés surpasse son adjacent d'une seule unité de longueur, « ou, arithmétiquement parlant, d'un nombre produit de « deux facteurs différents d'une unité. Nous appuyons cette « interprétation sur une définition expresse donnée par Jam-« blique (in Arithmet. Nicom., p. 105), sur le sens entier du Tome II

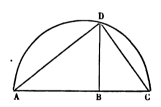
« chapitre où elle est contenue, et sur d'autres nombreux pas-« sages où l'hétéromèque est toujours pris pour un rectangle. » Il faut remarquer, toutefois, que JAMBLIQUE, dans le passage cité, ajoute immédiatement que, d'après EUCLIDE, ETEPOutras désigne le produit de deux facteurs inégaux, quelle que soit leur différence : ὁ Εὐκλείδης..... οἰηθεὶς ἐτερομήκη είναι τὸν άπλῶς ὑπὸ διαφόρων δύο ἀριθμῶν πολλαπλασιασθέντων γινόμενον (l. c., 74, 24 Pist.). Philopon (Schol., 203 b, 38) dit, de même, qu'ARISTOTE entend par Exeroutizeic les nombres : et avious apilμῶν πολυπλασιασθέντων γενομένους. Il parait probable qu'Aristote a pris ce terme dans le même sens qu'EUCLIDE. Il est plus douteux qu'il l'ait appliqué seulement aux figures, à l'exclusion des nombres, comme le croyait ALEXANDRE (ap. PHILOP. l. l.), dont Philopon ne partage pas l'opinion sur ce point. Quoi qu'il en soit, le problème consiste à trouver une moyenne proportionnelle, soit entre deux nombres, soit entre deux grandeurs. Arithmétiquement, il se résout ainsi :

$$ab = x^{s}$$
  
 $x = \sqrt{ab}$ 

 $\sqrt{ab}$  est moyenne proportionnelle entre a et b, puisque  $\frac{a}{\sqrt{ab}} = \frac{\sqrt{ab}}{b}.$ 

Géométriquement, la solution est fournie par la construction suivante : Soit AB l'un des côtés du rectangle; BC l'autre côté. Décrire une demi circonférence en prenant le milieu de AC comme centre; élever une perpendiculaire en B. BD est le

côté du carré cherché. En effet  $\frac{BD}{AB} = \frac{BC}{BD}$  $AB \times BC = BD^2$ 



(La perpendiculaire abaissée du sommet de l'angle droit d'un triangle rectangle est moyenne proportionnelle entre les deux segments de l'hypoténuse.). EUCLIDE (VI, 17) formule ainsi le théorème : Si trois lignes droites sont proportionnelles, le rectangle, produit des extrêmes, est égal au carré de la moyenne. — Par conséquent, celui qui définit la quadrature du rectangle en disant seulement qu'elle consiste dans son égalité à un carré, oublie d'en indiquer la cause, c'est-à-dire omet de mentionner qu'il faut, pour cela, que les deux côtés du rectangle et celui du carré soient trois lignes proportionnelles dont le côté du carré est la moyenne.

413 a, 22. τούτων, sc. τῶν σημαινομένων ὑπὸ τοῦ ζῆν. L'explication est ainsi plus simple qu'en rapportant τούτων à νοῦς, aἴσθησις etc. V. Sophon., 47, 33 : τὸ δὲ ζῆν εἰς πλείω τὸν ἀριθμὸν βλέψαντες εἶποιμεν ϫἂν εἰ μόνον ἐν ὑπάρχει τι τούτων, ζῆν αὐτὸ λέγομεν.

413 a, 25.  $\varphi\theta$ íσιν τε καὶ αῦξησιν. — Cette leçon, que préfère aussi TRENDELENBURG (p. 279), nous paraît plus satisfaisante que  $\varphi\theta$ ίσις τε καὶ αὕξησις, leçon adoptée par BEKKER et BIEIIL. Le dépérissement, la nutrition et la croissance sont, en effet, trois opérations du même genre, entre lesquelles il n'y a qu'une différence de degré. V. Gen. et corr., I, 5, 322 a, 20; ad II, 4, 416 a, 22—25.

τὰ φυόμενα paraît ne pas désigner seulement les plantes, mais tous les êtres qui n'ont que la faculté de nutrition et de croissance, comme l'éponge et les actinies (? xvīδat). V. *Hist. an.*, V, 16, 548 b, 7.

413 a, 26. doxet. — SIMPLICIUS (99, 14) prend ce terme dans son sens dubitatif: xai tò doxeī χώραν ἔσχε διὰ τὸ ἀτελὲς τῆς ζωῆς xai τὸ τῶν ζώντων τε xai μὴ ζώντων μεταίχμιον. Mais doxeī semble plutôt indiquer que l'opinion exprimée, fondée sur des faits manifestes (φαίνεται), est admise d'un commun accord par tout le monde (v. ad I, 1, 402 a, 4). Part. an., II, 10, 655 b, 32 : τὰ μὲν οὖν φυτά (xai γὰρ ταῦτα ζῆν φαμέν).....

413 a, 28. où yàp ăvo..... 31. τροφήν. — ARISTOTE veut dire que les plantes et les autres êtres qui s'accroissent spontanément sont doués de vie, précisément parce qu'ils possèdent aŭξησίν τε καὶ φθίσιν. Et ce qui prouve qu'ils possèdent ces facultés, c'est qu'ils s'accroissent dans toutes leurs parties. Car c'est précisément là ce qui distingue la croissance naturelle et organique de la simple augmentation dont sont susceptibles les corps inanimés (v. SIMPL., 99, 16; PHILOP., 234, 12 : τὰ γὰρ κατὰ

πρόσθεσιν αύξεσθαι δοκούντα ού χατά παν μόριον έαυτων αύξονται, διο ούδε αύξησις ἐπ' ἐχείνων λέγεται, ἀλλὰ πρόσθεσις . ἐὰν γὰρ ἐπὶ τὸν σωρὸν τοῦ σίτου προσθήσω έτερον σίτον, ού δι' όλων τῶν μορίων τοῦ σωροῦ ἡ πρόσθεσις γέγονεν, άλλ' έφ' ένός... κτλ. De même Sophon., 48, 2. Cf. Gen. et corr., I, 5, 321 a, 18 : ..... τὰ ὑπάργοντα τῷ αὐξανομένψ χαὶ φθίνοντι . ταῦτα δὲ τρία ἐστίν, ὤν ἕν μέν ἐστι τὸ ότιοῦν μέρος μεῖζον γίγνεσθαι τοῦ αὐξανομένου μεγέθους.....). Par suite, la conjecture de BIEHL πάντη όσα xa? τρέφεται ne peut guère être adoptée. Car il n'y a pas lieu de remarquer que tous les êtres qui se nourrissent s'accroissent, ce qui, d'ailleurs, ne serait pas entièrement exact, mais bien, que les plantes possèdent la faculté de nutrition, parce que tous les êtres dont le volume augmente dans toutes ses parties sont doués de cette faculté. Il faut donc, ou bien lire, avec Bekker, TRENDELENBURG et TORSTRIK, πάντοσε καί τρέφεται et considérer la phrase ού γαο ανω..... πάντοσε comme une sorte de parenthèse; — mais alors les mots xai reégerai sont inutiles, puisque la croissance implique la nutrition, ou, du moins, assez peu significatifs; — ou bien, et plutôt, lire πάντη έκτρέφεται τε καί ζη (SUX), έκτρέφεσθαι peut avoir le sens de se développer, puisque l'actif extpéquir a guelquefois celui de faire pousser, faire crostre (Hist. an., VIII, 13, 598 b, 5: rò πότιμον καί τὸ γλυκύτερον ὕδωρ ἐκτρέφει τὰ κυήματα). C'est de cetle acception que paraît dépendre celle de vivere, vitam trahere (STRAT., Anth. Pal., 12, 243; cf. TZETZ., Hist., 5, 606). - Il y a, d'ailleurs, avantage, comme le remarque Torstrik (p. 136), à lire re xzi au lieu de xzi : re non potest omitti. Aristoteles hoc dicit : nutritur, et propterea quod nutritur vivit. Ibid., p. 118 : rè xal saepe hanc vim habet ut id quod ante ré ponitur vel condicio sit sine quà non possit esse quod post xal ponitur vel etiam causa cur hoc sit.

413 a, 30. διὰ τέλους n'exprime pas seulement la durée jusqu'à un terme, mais la continuité dans cette durée. V. Ind. Ar., 753 a, 38; De an., III, 9, 432 b, 21.

413 a, 31. τοῦτο ne se rapporte grammaticalement à aucun des mots qui précèdent. Il faut sous-entendre τὸ θρεπτιχόν, comme le fait Sophonias (48, 7), ou plutôt τὸ τῆς ζωῆς εἶδος avec Simplicius (100, 3). Cf. ci-dessus a, 22 : ἕν τι τούτων.

413 a, 32. ἐν τοῖς θνητοῖς. — SIMPL., 100, 4 : τὰ δὲ ἄλλα οὐχ ἄνευ τούτου τοῖς θνητοῖς παραγίνεται, ὅτι χαὶ γεννᾶται χαὶ τρέφεται διὰ τούτου.

413 a, 32. φανερόν δ' έπί..... b, 1. ψυχής ne se rapporte pas à ce qui précède immédiatement mais à χωρίζεσθαι.... δυνατόν (a, 31). Cf. THEM., 81, 26.

413 b, 2. τὸ δὲ ζῷον.... πρώτως. — Cf. ALEX., De sensu, 9, 12 : μὴ πάντα τὰ ψυχὴν ἔχοντα ζῷα, εἴ γε ὥρισται τὸ ζῷον, ὡς ἐν τοῖς περὶ ψυχῆς εἴρηται, αἰσθήσει.

τά μή πινούμενα...... 4. ού ζην μόνον. - V. De an., III. 9, 432 b, 19; ad I, 5, 410 b, 19; Part. an., IV, 7, 683 b, 4: των δ' όστρακοδέρμων ούκ έστι τὸ σωμα πολυμερές. τούτου δ' αίτιον τὸ μόνιμον αύτῶν είναι την φύσιν (sur le sens de όστραχόδερμος, v. Ind. Ar. s. v.). Gen. an., I, 23, 731 b, 8 : τὰ δ' όστραχόδερμα τῶν ζώων μεταξύ όντα των ζώων χαί των φυτων. Hist. an., I, 1, 487 b, 6 et sæp.; Ind. Ar., 535 b, 46. ΤΗΕΜ., 82, 1 : καὶ γὰρ τὰ μὴ κινούμενα χατά τόπον, έχοντα δὲ αἴσθησίν τινα, ώσπερ τὰ ὄστρεα, ἤτοι ζωόφυτα. — Comme le remarque TRENDELENBURG (p. 280), xivoúneva ne doit pas être pris dans son sens large. En ce sens, en effet, on ne saurait parler d'animaux μή χινούμενα, puisque la croissance et la nutrition sont aussi des xivíotic (v. Phys., III, 1, 201 a, 10; VIII, 7, 261 a, 27-36 et sep.; ad I, 3, 406 a, 12-13). xiveiofau désigne donc ici le mouvement local, et non pas même le mouvement local en général (puisque la croissance, la nutrition et la sensation, qui n'est pas possible sans une altération, supposent, elles-mêmes, ce genre de mouvement. V. Phys., l. l., 260 a, 26 sqq.), mais la locomotion, le déplacement de l'animal tout entier, dans l'espace. L'emploi de xluyou; en ce sens est fréquent dans Aristote (Ind. Ar, 390 b, 59; 392 a, 57; Phys., VIII, 9, 266 a, 1). Par suite, il n'est pas nécessaire d'admettre la leçon de Sylburg, qui ne s'appuie sur aucun manuscrit : τά μέν χινούμενα.

Ce passage montre comment il faut interpréter l'opinion générale qui définit l'être animé par le mouvement et la sensation (*De an.*, I, 2, 403 b, 25 : τὸ ἔμψυχον δὴ τοῦ ἀψύχου δυοῖν μάλιστα διαφέρειν δοχεῖ, χινήσει τε χαὶ τῷ αἰσθάνεσθαι). La sensation n'est pas une condition nécessaire de l'animation. Quant au mouvement, il est bien le caractère distinctif de l'être animé, pourvu, toutefois, qu'on entende par mouvement le dépérissement ou la croissance et les déplacements des parties de l'organisme sans lesquels ils ne sont pas possibles, et non pas le transport spontané de l'ensemble de cet organisme dans le lieu.

Ce genre de mouvement n'appartient pas nécessairement à tout être animé, ni même à tout animal. — Cependant Aristorie ne semble pas employer partout ces concepts avec la même précision. Tout animal et tout être animé, dit-il dans la Physique (VIII, 9, 265 b, 34; cf. 4, 254 b, 15; b, 31) se meut luimême du mouvement local : χινει δε το ζώον χαι παν το έμψυγον τήν χατά τόπον έαυτο χίνησιν. Et l'on ne peut entendre ici par τήν xatà τόπον xlyngev les mouvements de translation, conditions de la nutrition, etc., qui existent chez tout être animé, même alors qu'il ne se déplace pas dans l'espace. Car ces mouvements n'ont pas pour cause l'animal lui-même (Ibid., 2, 253 a, 11 : όρῶμεν γὰρ ἀεί τι χινούμενον ἐν τῷ ζψψ τῷν συμούτων · τούτου δὲ τῆς χινήσεως ούχ αύτὸ τὸ ζῷον αἴτιον, ἀλλὰ τὸ περιέγον ἴσως. αὐτὸ δέ φαμεν έαυτό χινείν ού πάσαν χίνησιν, άλλά την χατά τόπον.). D'autre part, l'explication de SIMPLICIUS (Phys., 1320, 7) : καὶ πῶν τὸ ἔμψυγον, τουτέστι τὸ τὴν ψυχὴν ἔγον ἐν ἑαυτῷ τὴν χινοῦσαν, δι' ῆν ἑαυτὸ χινεϊ τὸ ζῷον, parait un peu forcée. Il semble donc y avoir quelque différence entre les définitions qu'Aristote donne de l'animal dans la Physique et dans le De anima. Mais il n'est pas douteux que l'expression la plus définitive de sa pensée ne se trouve dans ce dernier traité. --- Cf. Juv. et sen., 1, 467 b, 23 : rà yào φυτά ζη μέν, ούχ έχει δ' αἴσθησιν, τῷ δ' αἰσθάνεσθαι τὸ ζῷον πρὸς τὸ μὴ ζῷον διορίζομεν. Part. an., III, 4, 666 a, 34 : τὸ μὲν γὰρ ζῷον αἰσθήσει ώρισται. Ibid., II, 1, 647 a, 21; 10, 656 a, 3; IV, 5, 681 a, 19 et sæp.; Ind. Ar., 19 b, 42-47; 311 a, 45 sqq.

**413 b, 4.** aloθήσεως..... **5.** άφή. — De an., II, 3, 414 b, 3; III, 12, 434 b, 11; De sensu, 1, 436 b, 13 et sæp.; Ind. Ar., 127 a, 56 sqq.

πρώτον. — Un caractère appartient prochainement à un sujet, lorsqu'il lui appartient immédiatement (οὐχ ἔστιν ἄλλο μεταξύ, An. post., I, 19, 81 b, 31; b, 35; 82 a, 11) et, par conséquent, fait partie de son essence propre (Ind. Ar., 653 a, 26). Le toucher est, pour l'animal, une propriété de ce genre. Il n'en est pas de même des autres sens, qui n'appartiennent qu'à certains animaux, c'est-à-dire à l'animalité plus particulièrement spécifiée.

413 b, 5. ώσπερ δέ... κτλ. — ΡΗΙLOP., 236, 16 : ώσπερ δε άντι τοῦ ώσπερ γάρ · ἔστι γὰρ αἰτιολογικόν. De même SOPHON., 48, 25.

418 b, 8. τὰ δὲ ζῷα..... 9. ἔχοντα. — ΤΗΕΜ., 82, 6 : οὕτως αὐ πάλιν ἡ ἀφἡ τῶν λοιπῶν αἰσθήσεων χωρίζεται ἐπὶ τῶν ζωοφύτων.

413 b, 9. δι' ην δ' αιτίαν..... 10. ἐροῦμεν. — C'est-à-dire pourquoi la fonction nutritive peut exister à part des autres fonctions de l'âme et la sensibilité tactile des autres espèces de sensibilités. — THEM., 82, 9: δι' ην δὲ αἰτίαν ἡ μὲν φυτικὴ τῆς αἰσθητικῆς, ἡ δὲ ἀφὴ τῶν ἄλλων αἰσθήσεων χωρίζεσθαι δύναται, ὕστερον ἐροῦμεν. De même PHILOP., 237, 1; SOPHON., 48, 28. — SIMPL., 100, 14: τῆ γὰρ ἀφῆ συνείληπται καὶ ἡ γεῦσις, καὶ ἔστιν ἀναγκαιοτάτη τοῖς ζῷοις, ὡς καὶ τοῦτο ῥηθήσεται ὕστερον. V. De an., II, 10 et III, 12.

413 b, 11. võv δ'  $t\pi$ i....  $\eta$  ψυχ $\eta$ . — ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 11, n. 3) conjecture : võv δ'  $t\pi$ i τοσοῦτον εἰρήσθω μόνον ὅτι. έστι δ'  $\eta$  ψυχ $\eta$ .. xτλ., et traduit : für jetzt sei nur so viel gesagt, dass es der Fall ist. Mais, bien qu'ARISTOTE oppose souvent le τὸ ὅτι au τὸ διότι (Ind. Ar., 200 b, 36), ὅτι employé seul ne peut guère avoir ce sens.

413 b, 12. άρχη. - V. ad I, 1, 402 a, 6 et SIMPL., 100, 19: άρχην δε (sc. λέγει) την είδητικην αίτιαν.

413 b, 13. πότερον..... 15. τόπφ. — SOPHON., 48, 39 : πότερον γὰρ τῶν ἀπηριθμημένων ἕχαστόν ἐστι ψυχὴ χαὶ ἀλλήλων ἀπέσχισται, ὡς ἂν εἰ χαὶ πολλαὶ ψυχαὶ ἦσαν..... χτλ.

418 b, 15. f και τόπφ. — ID., 49, 3 : ώσπερ και ποιείν ελέγομεν Τίμαιον, άλλοις άλλα συντάττοντα τοις σωματικοις τὰ ψυχικά. Cf. Tim., 69 C sqq.; V. ad III, 9, 432 a, 24.

ού χαλεπόν ίδεϊν. — Sub. : ὅτι λόγψ μὲν χεχώρισται, τόπψ δὲ οὕ (ΤΗΕΜ., 83, 26). ARISTOTE, dit SIMPLICIUS (100, 31), ne répond pas à la première partie de la question qu'il a posée (πότερον τούτων ἕχαστόν ἐστι ψυχή), parce que la solution en a déjà été donnée à la fin du premier livre. V. De an., I, 5, 411 a, 26—b, 30.

413 b, 16. ἕνια δὲ ἀπορίαν ἔχει. — L'interprétation qui se présente naturellement consiste à voir, dans ces mots, une allusion aux fonctions de l'intellect. C'est ainsi qu'ALEXANDRE (ap. SIMPL., 101, 18) et PHILOPON (240, 2) les ont compris. SIM- PLICIUS (101, 27) pense, au contraire, qu'ARISTOTE met complètement de côté la question de l'intellect, et qu'il a ici en vue les fonctions sensibles : ἕνια δὲ ἀπορίαν ἔχει, ὄψις ἀχοὴ ὄσφρησις γεῦσις, ἐπειδὴ διωρισμένοις χρῶνται ὀργάνοις. La première explication paralt préférable. τούτων ne peut, en effet, désigner que les facultés énumérées plus haut (b, 12) : θρεπτικῷ, αἰσθητικῷ, διανοητικῷ, χινήσει.

413 b, 18. ώς ούσης.... 19. πλειόνων. — ΤΗΕΜ., 83, 27 : τὸ γὰρ θρεπτικὸν καὶ ἀἰξητικὸν καὶ γεννητικὸν οὕτε ἐπὶ τῶν ζώων κεχώρισται, οὕτε μāλλον ἐπὶ τῶν φυτῶν, ἀλλὰ διὰ παντὸς τοῦ σώματος τῶν τριῶν ឪμα πεφοίτηκεν ἡ τοιαύτη ἀρχή. δῆλον δέ, ὅτι καὶ διαιρούμενα ζῆ.... De même SIMPL., 101, 23; SOPHON., 49, 5. — Sur le sens de ὡς, v. ad I, 5, 411 b, 26—27.

413 b. 19. έτέρας διαφοράς. — Nous suivons l'interprétation de SOPHONIAS (49, 11) : xai περί τινας δε άλλας διαφόρους της ψυγης δυνάμεις όρωμεν συμβαϊνου .... et la traduction d'Argyropule : sic et circa alias videmus animæ disferentias fieri. Mais Erepos, non suivi de τίς, ne s'emploie guère en ce sens. On pourrait lire έτέρας διαφοράς et traduire : nous voyons qu'il en est de même pour la seconde des facultés de l'âme, c'est-à-dire pour l'alσθητικόν. Mais il faudrait, pour cela, que ετέρας fût précédé de l'article. Peut-être, enfin, pourrait-on expliquer de la facon suivante : chez les êtres qui ne possèdent qu'une faculté unique, la nutrition, cette faculté n'est pas localisée dans une partie spéciale de leur organisme. Il en est de même pour les facultés diverses (ètépac) que possèdent d'autres animaux, comme la sensibilité et la motricité; elles ne résident pas séparément dans des parties distinctes de leur corps. -- Ni diagood, ni spécification ne doivent être pris dans leur sens strict. L'âme n'étant pas un genre, ses divers modes ne sont, à proprement parler, ni des différences, ni des espèces.

## 413 b, 20. των έντόμων. — V. ad I, 5, 411 b, 20.

**413.b, 22.** xat  $\varphi a v \tau a \sigma t a v$ . — FREUDENTHAL (*Üb. d. Begr. d.* Wort.  $\varphi z v \tau$ . b. Arist., p. 8) supprime ces mots. Il résulterait, dit-il, des mots xat  $\varphi z v \tau z \sigma (z v qu'il faut attribuer la représenta$  $tion (<math>\varphi z v \tau z \sigma (z)$  à tous les animaux qui possèdent la sensation, aussi bien qu'aux parties des insectes coupés en morceaux. Or, cette assertion serait en contradiction avec beaucoup d'au-

tres passages (3, 415 a, 10 : τοῖς μὲν οὐδὲ φαντασία. III, 3, 428 a, 9; 22; 24; An. post., II, 19, 99 b, 36; Meta., A, 1, 980 a, 28), et il est douteux que les animaux inférieurs possèdent même une sorte d'obscure représentation (De an., II, 3, 416 b, 16; et III, 11, 434 a, 4). — Mais il nous semble que les mots suspects peuvent être conservés. D'abord, en effet. ARISTOTE ne se propose pas ici de donner une énumération exacte des opérations psychiques dont sont capables les divers animaux. Il veut établir seulement que les différentes facultés n'occupent pas. dans l'organisme, des lieux distincts et c'est ce que prouve, d'après lui, l'exemple qu'il cite : chaque segment de l'animal mutilé conserve la capacité de sentir et de se mouvoir. Il ajoute que la sensibilité est accompagnée de désir et de représentation, sans avoir besoin, pour le but qu'il se propose. d'insister sur les restrictions que cette affirmation générale pourrait comporter. N'est-ce pas à peu près de la même facon qu'il parle un peu plus haut (413 b, 3) d'êtres vivants immobiles mais doués de sensibilité, sans se demander si, et dans quelle mesure, la plupart des zoophytes auxquels il pense (rà όστρακόδερμα, v. ad loc.) possèdent cette faculté (Hist. An., VIII, 1, 588 b, 18 : περί αἰσθήσεως, τὰ μὲν αὐτῶν οὐδὲ ἐν σημαίνεται, τὰ δ' ἀμυδρῶς. Cf. De somno, 2, 455 a, 7)? De plus, la sensation et le mouvement seraient inutiles à l'animal, et la nature les lui aurait donnés en vain, ce qui est impossible, s'il ne pouvait, par la représentation des plaisirs et des douleurs liés à chaque sensation, se garantir des unes et se procurer les autres. En outre. Aristote ajoute que la sensation est nécessairement accompagnée de désir. Or, le désir suppose la représentation (v. ad III, 10, 433 b, 28); car, alors même que c'est une sensation qui lui donne naissance, il faut pour cela qu'elle soit accompagnée de la représentation du plaisir ou de la douleur qui v ont élé antérieurement attachés. Par suite, ce ne sont pas seulement les mots xal pavraolay, mais l'ensemble du passage, depuis εἰ δ' aἴσθησιν (b, 22) jusqu'à καὶ ἐπιθυμία (24), qu'il faudrait considérer comme apocryphes. Il est donc probable qu'ARISTOTE a eu l'intention d'attribuer aux animaux inférieurs une sorte de représentation, mais obscure et confuse, comme les sensations mêmes qu'ils peuvent éprouver. Et il a, par conséquent, le droit de dire, d'une part, qu'ils ne possèdent pas la pavragla claire et précise, d'autre part qu'ils sont doués d'une imagination, vague et confuse, simple prolongement de la sensation, C'est précisément ce que semble indi-

Ł

quer le dernier des passages invoqués par FREUDENTHAL, De an., III, 11, 434 a. 4 : pavrasla δε πως αν eveln ; (il s'agit des animaux qui n'ont pas d'autre sens que le toucher) ή ώσπερ καί χινείται doploτως, χαί ταῦτ' ἔνεστι μέν, doploτως δ' ἕνεστιν. C'est ainsi qu'a compris Simplicius (102, 8) : εί γάρ καί μή διηρθρωμένην, άλλ' άόριστον καί τὰ ἔσχατα ἔχει ζῷα φαντασίαν, ίνα καὶ ὀρέγηται τοῦ ἀπόντος. — ALEXANDRE, qui fait mention de ce passage (De sensu, 14, 7), ne semble pas, il est vrai, avoir eu connaissance des mots xal pavraslav. Mais, dans son commentaire de la Métaphysique (5, 15 Bon., 4, 9 Hayd.), il déclare explicitement que, d'après Aristote, tous les êtres sentants possèdent la φαντασία : δοχεϊ δὲ ἀντιστρέφειν ή τε φαντασία χαὶ ἡ αἴσθησις • ἐν οἶς γὰρ τὸ ἕτερον τούτων, χαὶ τὸ ἕτερον, ὡς ἐν τῷ τρίτῳ Περὶ ψυχῆς εἶπεν. Ce passage est d'autant plus significatif que, s'il avait eu quelque hésitation à attribuer cette doctrine à Aristote, Alexandre pouvait se dispenser d'en faire mention à cet endroit. Au reste, la Métaphysique (A, 1, 980 b, 25; V. ad II, 3, 415 a, 11) accorde l'imagination à tous les animaux, sans restriction, même à ceux qui ne possèdent pas tous les sens : boa µn δύναται τῶν ψόφων ἀχούειν. L'opinion de FREUDENTHAL est d'ailleurs en opposition avec celle de la plupart des modernes. Cf. SCHELL (D. Einh. d. Seelensleb. aus d. Princ. des Ar. phil. entw., p. 209, n. 5 : Die Phantasie, ohne welche kein Begehren ist, III. 10. 433. b. 28., ist allgemeiner zu nehmen, da ja aus der fortdauernden Sensation ein Begehren entstehen kann. Vielleicht ist die Phantasie, welche allen Thieren zukömmt - de An. II. 2. 413. b. 22. —, das Festhalten der Sensation.); KAMPE (Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 124, n. 2); SCHIEBOLDT (De imag. disq. ex Ar. libb. rep., p. 8, n. 9); V. ad III, 11, 434 a, 4.

**413 b, 25. ἕσικε..... 26. χωρίζεσθαι.** — Sur les mots qu'il convient de sous-entendre après χωρίζεσθαι, les commentateurs varient. Simplicius donue à la fois (102, 25) : παρὰ τὰς ἀχωρίστους σωμάτων ὁ χωρίζεσθαι πεφυχώς (sc. σωμάτων) et (102, 30) : ἑτέρα τε κατ' οὐσίαν ἡ λογικὴ ψυχὴ τῶν λοιπῶν καὶ πάντῃ αὐτῶν ποτε χωριζομένη. Au reste, il n'y a pas discordance entre les deux interprétations, puisque l'intellect ne peut être séparable du corps, que s'il est séparable des fonctions ou des facultés qui impliquent l'organisme corporel (PHILOP., 241, 25 : χωριστὸς ὁ νοῦς ἀπὸ τῶν σωμάτων καὶ τῶν ἄλλων τῆς ψυχῆς δυνάμεων.). La paraphrase de SOPHONIAS (49, 15) paraît prendre la pensée d'ARISTOTE dans un sens trop matériel : περὶ δὲ τοῦ νοῦ..... οὐδἑ πω φανερόν,

είτε παντ? τῷ ὑποχειμένω συμπέφυχε σώματι ή ἐνὶ τῶν μερῶν χαταχεχλήρωτο. — SIMPLICIUS (102, 27 sqq.) ne veut pas admettre que la transcendance de l'intellect soit, pour ARISTOTE, l'objet d'un doute. Aussi conteste-t-il, contre ALEXANDRE, que ἔοιχε ait ici le sens dubitatif et pense-t-il qu'il est employé comme équivalent de πρέπει χαὶ φαίνεται. De même PHILOPON (241, 28). Mais on ne voit guère comment cette interprétation serait compatible avec le οὐδέν πω φανερόν qui précède. Ce n'est pas, d'ailleurs, le seul endroit où ARISTOTE marque par des expressions dubitatives les incertitudes de sa pensée sur la nature et les fonctions de l'intellect. V. ad I, 1, 403 a, 8—9.

413 b, 26. ἐνδέχεται est la leçon de tous les manuscrits, de PHILOPON (241, 16) et de SOPHONIAS (49, 18). THEMISTIUS (84, 18) a lu ἐνδέχεσθαι et PHILOPON (242, 6) rapporte qu'ALEXANDRE adoptait cette leçon. Si on lit ἐνδέχεται, le doute exprimé par ἔοιχε ne porte plus que sur le premier membre de la phrase, et la séparabilité de l'intellect semble plus nettement affirmée. Ce n'est, du reste, qu'une apparence, et le sens reste le même au fond. Pour être séparable des fonctions corporelles, l'intellect doit être un autre genre d'âme et non pas seulement une διαφορά (cf. b, 20) de ce genre d'âme qui a été défini l'acte premier du corps organisé. Du moment qu'il y a doute sur ce point, il y a doute aussi sur la possibilité de sa séparation, quelles que soient les expressions employées.

**413 b, 28.** χαθάπερ τινές φασιν. — V. PLAT., *Tim.*, *ll. l. ad* III, 9, 432 a, 24.

**413 b, 29.** αίσθητικφ γάρ είναι καὶ δοξαστικφ. — V. ad II, 1, 412 b, 11.

413 b, 30. δοξαστικῷ. — Le concept de l'opinion se définit par son rapport, d'une part, à la simple représentation, d'autre part, à la pensée discursive et à la prudence. De an., III, 3, 428 a, 19 : γίνεται γὰρ δόξα καὶ ἀληθής καὶ ψευδής . ἀλλὰ δόξη μὲν ἕπεται πίστις...... τῶν δὲ θηρίων οὐθενὶ ὑπάρχει πίστις, φαντασία δ' ἐν πολλοῖς. L'opinion diffère, en outre, de la pensée discursive parce qu'elle n'est pas seulement la recherche mais l'affirmation. Eth. Nic., VI, 10, déb.; V. ad III, 3, 427 b, 20; 25.

413 b, 33. τοῦτο δέ..... 414 a, 1. τῶν ζώων. - On n'aper-

203

coit guère pourquoi BIEHL préfère ποιήσει à la leçon traditionnelle, ποιεί, fournie par plusieurs manuscrits, le commentaire de SIMPLICIUS (103, 19), PHILOPON (243, 15), et admise par la presque unanimité des éditeurs. Le futur signifierait, ce semble, que c'est la diverse répartition des fonctions psychiques qui servira de base à la classification ultérieure des animaux (414 a, 1 : ύστερον ἐπισχεπτέον). Mais on ne trouverait pas aisément, dans Aristote, d'autres exemples du futur employé en ce sens. — Sur l'interprétation de cette parenthèse tous les commentateurs sont d'accord : THEN., 84, 19 : τη μέν ούν πρώτη διαφορά τα ζωα ταύτη διήνεγκεν, ότι τοις μέν απασαι της ψυγης ύπάργουσιν αι εἰρημέναι δυνάμεις, τοῖς δὲ πλείους, τοῖς δὲ ἐλάττους, τοῖς δὲ xai μία μόνη, άπερ ού ζῶά φαμεν, άλλα ζῶντα. SIMPL., l. l. : ποιεῖ δὲ διαφοράν τῶν ζψων τὸ ή πάσας ἐνυπάργειν τὰς ζωάς, ὡς ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων, ή οὐ πάσας μὲν πλείους δέ, ὡς ἐπὶ τῶν ἄλλων ζῷων, ή μίαν μόνην την φυτικήν, ώς έπι των φυτων. De même Philopon (243, 13). Sopho-NIAS (49, 31) comprend aussi à peu près de la même façon (il explique seulement la proposition τοῦτὸ δὲ ποιεῖ διαφοράν τῶν ζφων comme si elle était après άφήν (414 a, 3) et, par conséquent, s'appliquait aussi à la diversité des fonctions sensitives). Mais cette interprétation soulève plusieurs difficultés. D'abord, en effet, ce n'est pas seulement par les fonctions psychiques qu'ils possèdent, que les animaux diffèrent; la diversité des organes, par exemple, n'est pas la conséquence des fonctions seules, mais aussi des conditions et des milieux dans lesquels ces fonctions doivent s'exercer (Hist. an., I, 1, 487 a, 11). D'ailleurs, pour classer les animaux d'après leurs fonctions, il faudrait faire entrer en ligne de compte, non pas seulement les différences spécifiques des opérations dont il a été question jusqu'ici, mais encore leur exactitude plus ou moins grande, les divers degrés dont elles sont susceptibles, etc. Cf. THEM., à la suite du passage cité : δευτέρα δέ, ότι τοῖς μὲν μᾶλλον, τοῖς δὲ Truov dxpi6/c. En outre, ainsi comprise, la phrase ne se rattache pas grammaticalement à ce qui précède, et l'on est obligé de la considérer comme une parenthèse. Enfin, il n'est guère admissible qu'Aristote, qui vient précisément d'indiquer (413 b, 1 sqq.) le sens exact de ζῷον par opposition à ζῶν, emploie ici ζώων comme synonyme de ζώντων (ΤΗΕΜ., l. c., PHILOP., 243, 15). Il faudrait donc lire ζώντων, comme le conjecture Essen (op. cit., p. 12, n. 8), malgré l'accord unanime des manuscrits (à l'exception de P) et des commentateurs. Il nous semble, par conséquent, qu'il vaut mieux expliquer ainsi : certains ani-

maux possèdent toutes ces fonctions : sensation, représentation, désir, mouvement, opinion, etc.; d'autres, certaines d'entre elles seulement; d'autres, enfin, une seule, la sensation, et c'est celle-là qui différencie l'animal, c'est-à-dire qui constitue la différence spécifique de l'animal par rapport au vivant. De cette façon, la phrase se rattache tout naturellement à ce qui précède et ζφον conserve son sens exact.

414 a, 1. Gorepov inconenciov. — ESSEN (l. l., n. 9) pense que le texte devait porter primitivement iv ictions après incorenution, et que le renvoi est au *De partibus animalium*, IV, 10, 687 a, 4. Si l'interprétation que nous avons donnée du morceau qui précède est exacte, le renvoi est au  $\pi\epsilon \rho$ i  $\psi_{0\chi}\bar{\eta}\varsigma$  (III, 12; V. *ad* II, 2, 413 b, 9—10), et l'addition proposée par ESSEN n'est pas utile. Mais elle ne l'est pas davantage si, comme il le pense, c'est au *De partibus animalium* qu'est la référence. Car ARISTOTE emploie souvent übure di poulev, tout comme  $\pipotepov$ eïputa, pour renvoyer à un autre traité. V. *Ind. Ar.*, 97 a, 51 sqq.

414 a, 8. apply. - V. ad II, 2, 413 b, 4 sqq.

414 8, 4. ἐπεὶ δέ..... 14. καὶ τὸ ὑποκείμενον. — Themistius (84, 26) donne de ce passage une interprétation très nette. « Nous avons dit que c'est par la vie que l'être animé diffère « de l'inanimé, et que c'est par la sensation que l'animal diffère « de ce qui n'est pas l'animal; or, les expressions ce par quoi « nous vivons et ce par quoi nous sentons se prennent en deux « acceptions différentes, de même que les mots ce par quoi « nous savons. En effet, ce par quoi nous savons peut s'entendre « en deux sens, puisque nous savons par l'âme et aussi par la « science; et, de même, ce par quoi nous sommes en bonne « santé a deux exceptions, car nous le sommes par le corps et « aussi par la santé. De ces sens, l'un désigne ce en quoi nous « recevons L(la science, la santé, etc.)7, l'autre ce que nous « recevons; et l'un est comme la matière, l'autre comme la « forme. Mais ce par quoi nous savons, au sens propre et « primitif du mot (πρῶτον), c'est la science. Car c'est grâce « à elle que nous pouvons être dits savoir par l'âme. De « même, c'est par la santé que nous sommes en bonne santé « au sens primitif et propre du mot, car c'est grâce à elle que « nous sommes dits bien portants quant au corps. D'autre part,

« l'âme est primordialement et au sens propre, ce par quoi « nous vivons et nous sentons. L'âme est donc la cause pre-« mière de la vie, non pas comme sujet et matière, mais comme « forme et acte. De même, en effet, que, dans les exemples « cités, la science et la santé sont la forme, l'essence, la notion « et l'acte de ce qui les recoit, c'est-à-dire de ce qui est capable « de savoir et d'être en bonne santé, de même il en est de l'âme « chez les êtres vivants. » Cf. PHILOP., 244, 3; SOPHON., 49, 36. - BONITZ (Arist. Stud., II-III, p. 120 sqq.) adopte cette interprétation : La conclusion (a, 14) est amenée par trois prémisses. La première indique ce fait que, par l'expression φ έπωτάμεθα, nous pouvons entendre soit ἐπιστήμη, soit ψυγή, de même que par les mots & bytalvours, nous pouvons entendre soit ύγίεια, soit σῶμα. La seconde contient l'interprétation de ce fait, c'est-à-dire que, par les premières acceptions de chacun de ces deux couples, nous désignons la forme et le concept, par les secondes, le sujet qui les recoit. La troisième prémisse énonce, enfin, que l'âme est ce par quoi nous vivons et nous sentons au sens propre et principal du mot. - En somme, le raisonnement peut se ramener au syllogisme suivant : c'est par la forme que tel attribut compète πρώτως à tel sujet; or c'est par l'âme que la vie appartient πρώτως à l'être vivant; l'âme est, par conséquent, la forme de l'être vivant. C'est donc la proposition a, 12: ή ψυχή δὲ τοῦτο ῷ ζῶμεν..... (13) πρώτως qui exprime le centre de l'argument. — Sur le sens de πρώτως, v. Ind. Ar., 653 a, 26 : πρώτως (coni syn χυρίως, άπλῶς, χαθ' αύτό), πρῶτος significat ipsam per se rei notionem et naturam (ut quae iam a principio sit et rem constituat) Bz ad Mô 5. 1015 b 11. Obs ad met p 62.) - Philop., 244, 15 : καὶ γὰρ πρώτως κατὰ τὸ εἶδος Εχαστον είναι λέγεται όπερ έστι, δευτέρως δε χατά την ύλην, διότι το χαθ' ο είναι λέγεται, τουτέστι το είδος, έν τη ύλη έστίν..... (31) όμοίως λευχοί λεγόμεθα ή μέλανες ή έρυθροι πρώτως μεν δια το τοιόνδε χρώμα, δευτέρως δε δια την επιφάνειαν, και έστιν ή μεν ύποχείμενον, το δ' είδος. De même Sophon., 50, 11. — Quant à la parenthèse a, 11 : δοκεί γάρ..... (12) ένέργεια, elle semble avoir pour but de résoudre une difficulté. On pourrait dire que la comparaison de l'âme à la santé et à la science n'est pas légitime, parce que la santé et la science ne résident pas, comme l'âme, dans le sujet qui les recoit, mais dans le mattre qui enseigne et dans le médecin qui guérit (THEM., 85, 14 : xai yàp el παρ' άλλων ένίστε ή έπιστήμη και ή ύγίεια, οίον παρά του διδάσκοντος χαὶ τοῦ ἰατροῦ, ἀλλ' ἔν γε τῷ πάσχοντι χαὶ διατιθεμένψ τὰς τῶν ποιούν-

των ένυπάργειν ένεργείας έφθημεν έν τοῖς περὶ φύσεως ἀποδείξαντες). Dans tous les cas, qu'il s'agisse de l'âme, de la santé ou de la science, la forme à l'état actuel préexiste dans l'agent (v. ad III, 3, 428 b, 14; 7, 431 a, 2-5); mais, en tant que tel, l'agent n'a son acte que dans le patient, comme le moteur n'a son acte que dans le mobile (Phys., III, 3, 202 a, 12; V. ad III, 2, 426 a, 2-6). Une fois que la forme s'est réalisée dans le patient, c'est d'elle qu'il recoit sa dénomination, et non pas de sa matière, laquelle, au contraire, n'est qualifiée de telle façon que parce qu'elle possède l'aptitude à servir de réceptacle à telle forme. - La lecon et la ponctuation : ἐπεὶ δὲ ῷ ζῶμεν xa? aiσθaνόμεθα διγῶς λέγεται καθάπερ ψ ἐπιστάμεθα, λέγομεν δὲ..... κτλ. adoptées par Bekker et Trendelenburg ne sont guère admissibles. Car, abstraction faite de la proposition incidente, la phrase signifierait : ῷ ζῶμεν καὶ αἰσθανόμεθα διχῶς λέγεται τὸ μὲν ἐπιστήμην τὸ δὲ ψυχήν. Torstrik (p. 137) propose λέγω δὲ. Mais la leçon adoptée par Bonitz (l. l.), qui met la virgule après légeras et supprime, avec VAHLEN, δε après λέγομεν, est aussi satisfaisante pour le sens et plus voisine du texte des manuscrits. BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 55) estime que les corrections proposées par Bonitz sont « à peine nécessaires », mais qu'il y a lieu de supprimer & avant byizivous. Si l'on conservait ce mot, remarque-t-il, il faudrait, pour que la phrase fût correcte, qu'il y eût dans la suite : to μèν ύγίεια (ou ύγίειαν) το δε μόριόν τι του σώματος ή χαι όλον. Quoi qu'il en soit, le sens n'est pas douteux.

414 a, 10. ἐπιστημονικοῦ— ὑγιαστοῦ. — ἐπιστημονικοῦ peut signifier capable de recevoir ou d'acquérir la science, mais la leçon traditionnelle, ὑγιαστικοῦ, veut dire seulement capable de produire la guérison et non capable d'être guéri. Par suite, si l'on adopte cette leçon, la phrase est grammaticalement inexplicable; il faut supposer une anacoluthe dans le texte qui devrait porter à peu près ceci: .....καὶ οἶον ἐνέργεια, ἡ δὲ ψοχὴ καὶ τὸ σῶμα δεκτικῶν, ἡ μὲν τοῦ ἐπιστημονικοῦ, τὸ δὲ τοῦ ὑγιαστικοῦ. Mais tous les commentateurs semblent avoir lu ὑγιαστοῦ (THEM., 85, 12: .....τῶν δεκτικῶν τοῦ τε ἐπίστασθαι δυναμένου καὶ τοῦ ὑγιαίνειν. SIMPL., 104, 21: ἐπάγει τί τὸ δεκτικών, ὅτι τὸ ἐπιστημονικὸν καὶ ὑγιαστόν. PHILOP., 245, 7: τοῦ δὲ ὑγιαστοῦ, λέγω δὴ τοῦ σώματος, ἡ ὑγίεια τελειότης. SOPHON., 50, 18: ἡ μὲν ἐπιστήμη τοῦ ἐπιστημονικοῦ, ἡ δὲ ὑγιαστοῦ). Nous pensons donc avec HAYDUCK (Obs. crit. in al. loc. Ar., p. 4), qu'il faut lire ὑγιαστοῦ que donne, du reste, le manuscrit X. La proximité de ἐπιστημονικοῦ expliquerait la faute ὑγιαστικοῦ.

**414 a, 11. Somet** paraît être employé ici dans un sens qu'il a assez rarement chez ARISTOTE. Il désigne, en effet, sa propre doctrine et non pas une simple apparence, ni même une opinion généralement répandue et admise par l'auteur. V. *Ind. Ar. s. v.*; *ad* I, 1, 402 a, 4.

414 a, 12.  $\eta \psi v \chi \eta$   $\delta t$ ..... — L'apodose ne commence pas ici comme le pense TORSTRIK (in app. crit.) mais seulement à  $\overleftarrow{w}\sigma\tau\epsilon$  $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma$  (a, 13). Ind. Ar., 873 a, 31 : a particula  $\overleftarrow{w}\sigma\tau\epsilon$  Ar interdum exorditur apodosin enunciatonis conditionalis vel causalis, Bz Ar St III 106—124; id quoniam per anacoluthiam quandam fit, praecipue tum locum habet, ubi protasis per plura membra continuata vel parenthesibus intercepta est, veluti.....  $\psi \beta 2$ . 414 a 13.  $\gamma 9$ . 432 b 25 etc.

414 a, 14. ύλη και το ύποκείμενον. — V. ad II, 1, 412 a, 16-20.

τριχώς γάρ..... 18. σώματός τινος. — Le raisonnement se réduit à ceci : l'âme est la forme, comme nous venons de l'établir, et la forme c'est l'acte. Des deux éléments de l'être animé, l'âme et le corps, ce n'est donc pas le corps qui est l'acte de l'âme, mais c'est, au contraire, l'âme qui est l'acte de tel corps (v. Bon., Arist. Stud., II-III, p. 58). C'est identiquement la conclusion obtenue plus haut (II, 1, 412 a, 6-21). Mais il y a progrès, sinon dans le résultat, du moins dans la méthode employée pour l'atteindre. Nous ne nous sommes pas appuyés seulement sur ce fait que, parmi les êtres naturels, les uns possèdent, les autres ne possèdent pas la vie, mais nous avons distingué plusieurs genres de vies et montré pourquoi l'âme est la forme de l'être animé, ce que nous avions à peine indiqué auparavant (l. l., 412 a, 17 sq.). - Le contenu de ce chapitre confirme donc l'interprétation que nous avons donnée du début (v. ad II, 2, 413 a, 11-12).

 $\gamma \dot{\alpha} \rho$ . — La correction proposée par HAYDUCK (l. l., n. 1), de au lieu de  $\gamma \dot{\alpha} \rho$ , n'est pas indispensable, car l'argument exposé peut être considéré aussi bien comme la confirmation du précédent que comme une preuve nouvelle.

**414 a, 15.** χαθάπερ είπομεν. — V. De an., II, 1, 412 a, 6 sqq.

414 a, 18. σώματός τινος. — SOPHON., 50, 36 : οὐ γὰρ τοῦ άπλῶς, ἀλλὰ τοῦ τοιοῦδε τοῦ ὀργανιχοῦ.

414 a, 21. σώματος δέ τι. — Par suite, non seulement l'âme ne peut pas se séparer du corps, mais le corps ne peut pas se séparer de son âme; elle est quelque chose de lui et, une fois qu'elle a cessé de s'y réaliser, il n'est plus lui-même. V. ad I, 1, 402 a, 6; 3, 406 b, 25; II, 1, 412 b, 20.

414 a, 22. οι πρότερον..... 24. το τυχόν. — De an., I, 3, 407 b, 20 : περί δε του δεξομένου σώματος ούθεν έτι προσδιορίζουσιν, ώσπερ ένδεγόμενον κατά τούς Πυθαγορικούς μύθους την τυγούσαν ψυχήν είς τὸ τυχὸν ἐνδύεσθαι σῶμα · ..... παραπλήσιον δὲ λέγουσιν ὥσπερ εἶ τις φαίη την τεκτονικήν είς αύλους ένδύεσθαι. - έν σώματι τοιούτω. ΤΗΕΜ., 85, 30 : λέγω δε φυσικῷ και όργανικῷ. Non seulement l'organisme doit être approprié aux diverses fonctions de l'âme, car la science, par exemple, ne peut se réaliser dans l'organisme végétal (THEM., 86, 4 : οὐδὲ γὰο λίθος φωνήν δέξαιτο αν οὐδὲ φυτὸν έπιστήμην.), mais encore, les diverses manières dont chaque fonction s'accomplit chez les divers individus, les qualités psychiques qui les distinguent les uns des autres, correspondent à des différences organiques. Par suite, non seulement une âme humaine ne peut pas résider dans le corps d'une plante ou d'un animal, mais elle ne peut même pas animer successivement des individus différents. C'est la peut-être ce qu'indiquent les mots iv rive xai noly. Cf. Sophon., 51, 29 : φύρουσε δέ ταῦτα οἱ τὰς μετεμψυχώσεις χαὶ τὰς παλιγγενεσίας εἰσάγοντες • χαὶ ϟττον μέν οι μόνοις τοῖς όμοειδέσι τὴν μετάβασιν δριζόμενοι..... διάφορα μέν άλλάττειν σώματα, άνθρώπινα δέ.

## 414 a, 24. καίπερ ούδε φαινομένου..... 25. τυχόν. — Int. : Tome II 14

xalπsp φαινομένου οὐ τοῦ τυχόντος... xτλ. — Ind. Ar., 539 a, 14 : interdum negatio universo enunciato vel enunciati membro praeponitur, cum pertineat ad unum quoddam ejus vocabulum.

414 a, 25. ούτω δε γίνεται και κατά λόγον. - Simplicius ne commente pas ces mots; Philopon (247, 33) les reproduit en omettant xxi, et Sophonias (51, 38) en remplaçant ούτω par τούτο. THEMISTIUS (86, 5) interprète ainsi : vũv δὲ γίνεται κατά λόγον · ού γὰρ πᾶσα ψυγὴ παντὸς σώματος εἶδός ἐστιν..... ὁρῶμεν γὰρ... C'est-à-dire : les faits confirment le raisonnement, car, en fait, n'importe quelle âme n'est pas la forme de n'importe quel corps. - Mais il semble que les faits en question soient plutôt signalés par la phrase précédente χαίπερ οὐδὲ φαινομένου..... χτλ., car palveola: désigne, le plus ordinairement, l'évidence sensible (Ind. Ar., 808 b, 37). D'ailleurs, dans cette intérprétation, le mot xa? est inexplicable. Il faut donc, semble-t-il, traduire, non pas : le raisonnement est confirmé par les faits, mais : les faits sont confirmés par le raisonnement, ou, plus exactement : le raisonnement aboutit aussi au même résultat. y/vco0x a quelquefois ce sens dans ARISTOTE (par exemple, Eth. Nic., I, 6, 1098 a, 16). Philop., 248, 2 : xai τὰ φαινόμενα οὕτως ἔχοντα μαρτυρεϊ xzì δ λόγος. - Le raisonnement en question consiste, à en juger par ce qui suit, à faire appel au principe général que la production est le passage de la puissance à l'acte et que, par suite, une forme ne peut se réaliser que dans le sujet qui contient en puissance telles spécifications. Gen. et corr., I, 5, 320 a. 12 : ή μεν έχ τοῦδε εἰς τόδε μεταδολή, οἶον έχ δυνάμει οὐσίας εἰς έντελεγεία ούσίαν, γένεσις έστιν.

414 a, 26. έν τῷ δυνάμει ὑπάρχοντι. — Sub. : τοιούτψ (SOPH., 52, 1). ΡΗΠΟΡ., 248, 5 : οὐδὲ γὰρ ἡ τυχοῦσα ὕλη τὸ τυχὸν εἰδος δέξασθαι δύναται.

414 a, 27. xal λόγος. — Int. : xal οὐσία ή xatà τὸν λόγον. — Cf. Sophon., 51, 21.

413 b, 11. νύν δ' ἐπὶ..... 414 a, 28. ἐx τούτων. — ALEXANDRE (ἀπ. x. λύσ., II, 27, 77) donne un résumé assez net de la fin de ce chapitre. « Après avoir posé en principe que le corps qui a « une âme est une substance composée (συναμφότερος), et que « toute substance composée est constituée par une matière et « une forme, et montré par là que le corps n'est pas dans un

« sujet, mais qu'il est lui-même le sujet; après avoir, en outre. « défini l'âme : l'acte premier d'un corps naturel organisé, « Aristote, pensant qu'il n'a pas été suffisamment établi que « l'âme est une forme, parce que cette définition ne fait pas « ressortir la raison pour laquelle l'âme est la forme et l'acte « d'un tel corps, s'efforce de le faire voir en reprenant la ques-« tion à son point de départ (ἄνωθεν). Il commence par énumérer « les facultés de l'âme et montre que les unes sont antérieures « et séparées des autres, les autres postérieures, et qu'il y a, « entre elles, un certain ordre | de subordination]. Il établit, « en outre, que la vie, dans les êtres animés, a pour cause « l'âme nutritive et que l'essence de l'animal réside dans l'âme « sensitive; il fait voir aussi qu'il y a, dans les âmes sensitives, « un certain ordre de [subordination] et que les unes sont « premières et séparées des autres, les autres secondes et insé-« parables de celles qui les précèdent. Il cherche s'il faut « admettre que chaque faculté de l'âme est, elle-même, une « âme, ou bien si c'est une partie de l'âme et, dans ce dernier « cas, si ces facultés ne sont distinctes que logiquement ou « bien spatialement. Puis il prouve que la plupart d'entre elles « ne sont distinctes que logiquement, mais qu'en ce qui con-« cerne l'intellect, la question soulève des difficultés. Après « avoir montré, en outre, que les différences spécifiques des « êtres animés proviennent de ce que les uns possèdent toutes « les puissances de l'âme, les autres certaines d'entre elles « seulement, d'autres, enfin, une seule, il établit, à la suite de « tout cela, comment l'âme est une forme et un acte, en disant « qu'elle est quelque chose du corps qui lui sert de substrat « et, qu'étant telle, elle est inséparable de lui (le texte est « altéré en cet endroit). Voici cette démonstration : Aristote « pose d'abord que, dans toutes les choses qui sont dites être « ce qu'elles sont en un sens primitif et en un sens dérivé, ce « par quoi elles sont dites au sens primordial être telle chose, « est leur forme, et que ce par quoi elles sont dites, au sens « secondaire, être ce qu'elles sont, est le substrat ou la matière « qui reçoit cette forme. Après avoir établi ce point par induc-« tion, il déclare que c'est par l'âme que les animaux sont dits « primitivement vivre.... Cela étant, il est démontré que l'âme « est la forme du corps qui la possède, et que le corps est la « matière, »

## **CHAPITRE III**

414 b, 1. et de roisonnement se ramène à ceci : la sensation est nécessairement accompagnée de désir ( $\delta \rho \epsilon \xi \iota \varsigma$ ). Car le désir a pour espèces l'appétit ( $i \pi \iota \theta \circ \mu \iota \alpha$ ), le courage et la volonté. Or, la sensation ne va pas sans l'appétit, ni, par suite, sans le désir.

414 b, 2. δρεξις..... βούλησις. — L'appétit, le courage et la βούλησις sont diverses formes du désir. Mot. an., 6, 700 b, 22 (βούλησις δε καί θυμός και έπιθυμία πάντα ὄρεξις) et sæp.; Ind. Ar., 523 a, 6. — Il ne faut pas conclure de ce passage que tous les êtres doués de sensibilité sont aussi capables d'appétit, de courage et de volonté, mais seulement qu'ils possèdent au moins la forme la plus humble du désir, l'appétit (THEM., 86, 26 : xai ού τοῦτο λέγω, ὅτι τοῖς αἰσθανομένοις ἄπασιν ἡ ὀρεκτικὴ πᾶσα ὑπάργει • πολλοῖς γὰρ οὕτε θυμὸς οὕτε βούλησις, ἀλλ' ἐπιθυμία μόνον.). - L'appétit est uniquement le désir de l'agréable (b, 5 et 12; III, 10, 433 a, 25; Top., VI. 3, 140 b, 27 et sap.; Ind. Ar., 272 b, 49); il est généralement précédé du besoin et de la souffrance (Eth. Nic., III, 13, 1118 b, 18; 14, 1119 a, 4 : μετά λύπης γάρ ή ἐπιθυ- $\mu(\alpha')$ ; enfin, il n'a rien de raisonné, et c'est pour cela qu'il est commun à l'homme et aux animaux (De an., ll. l.). La seconde forme du désir, le courage, peut se définir, à peu près comme Ι'όργή : ὄρεξις μετά λύπης τιμωρίας σαινομένης διά φαινομένην όλιγωρίαν τῶν εἰς αὐτὸν ή τῶν αὐτοῦ (Rhet., II, 2, 1378 a, 31; V. ad I, 1, 403 a, 31; Cf. Rhet., I, 10, 1369 a, 7; a, 4: a, 11; b, 11; Eth. Eud., III, 1, 1229 b, 31 : ό θυμος ήδονην έχει τινά · μετ' έλπίδος γάρ έστι τιμωρίας.); il n'est pas, comme l'appétit proprement dit, sans aucun rapport avec la raison, car il entend ses conseils, mais sa précipitation et son impétuosité les lui font méconnaitre. (Eth. Nic., VII, 7, 1149 a, 25 : čoixe yżp ó Buudoc arośew ućw τι τοῦ λόγου, παρακούειν δέ,.... 34 : ἡ δ' ἐπιθυμία, ἐάν μόνον εἶπῃ ὅτι τόὺ ὁ λόγος τ ἡ αἰσθησις, ὁρμῷ πρὸς τὴν ἀπόλαυσιν. ὥσθ' ὁ μὲν θυμὸς αχολουθεί τῷ λόγφ πως, ή δ' ἐπιθυμία οὕ.). Le θυμὸς n'en est pas moins, en lui-même, une tendance aveugle, pour laquelle la raison reste quelque chose d'extrinsèque. Il n'en est pas ainsi de la forme supérieure du désir (βούλησις) qui est réglée par la raison. V. ad III, 9, 432 b, 5.

414 b, 4. ήδονή τε.... 5. λυπηρόν. — SIMPL., 105, 19 : αὶ μὲν ὡς πάθη ἄττα τοῦ αἰσθητικοῦ, τὰ δὲ ὡς ποιητικὰ τῶν παθῶν.

414 b, 6. έτι δέ..... 13. τούτων έστίν. — L'argument, présenté sous une forme elliptique et enchevêtrée, semble destiné à corroborer ce qui vient d'être dit, à savoir que les animaux doués de sensibilité ont aussi la faculté appétitive : le toucher, que possèdent tous les animaux, percoit le chaud et le froid, le sec et l'humide, c'est-à-dire les qualités de l'aliment. Mais ce serait en vain que l'animal aurait cette faculté si la faim et la soif ne l'avertissaient du besoin de nourriture (Part. an., II, 17, 661 a, 3 : τῆς τροφῆς γάριν.... ἐστίν ή acongues). Or, la faim et la soif sont de l'appétit et, par suite, du désir. Les remarques qu'Aristote ajoute sur le son, la couleur, l'odeur, etc., paraissent avoir pour but de confirmer que les qualités essentielles de l'aliment sont uniquement celles que perçoit le toucher. --- SOPHONIAS (52, 30) comprend d'une autre façon : D'après lui l'argument servirait à prouver que tous les animaux possèdent le toucher : έτι τὰ όπωσοῦν αἰσθητικὰ πριώτην την άφην έχειν ανάγκη · τρέφεσθαι γαρ ανάγκη, αύτη δε τροφής aïodyou, Mais le raisonnement qui précède dans le texte ne prouve pas que tous les animaux possèdent le toucher. Anis-TOTE admet, au contraire, ce fait comme établi, et en déduit qu'ils sont doués aussi de l'appétit. Or, le passage qui nous occupe paraît devoir exprimer une seconde preuve de la méme conclusion (έτι δέ...). Enfin, dans l'interprétation de SOPHONIAS, il faudrait lire, b, 7 : † de et non † yáp.

۶.

**ξχουσιν.** — THEMISTIUS (87, 9) sous-entend τὰ ζωόφυτα. Mais il est plus naturel de sous-entendre τὰ ζῷα πάντα (b, 3).

**414 b, 7. τροφής.** — Ind. Ar., 774 b, 35 : τροφή i q alimentum, nutrimentum, Nahrungsmittel, Nahrungsstoff.

Επροίς γάρ...... 9. άφή. — SOPHON., 52, 32 : alσθάνεται μέν γάρ των τεττάρων, θερμοϋ, ψυχροϋ, ξηροϋ χαὶ ὑγροϋ, ἐξ ῶν χαὶ τὸ ζῶον συνέστηχεν · ἐξ ῶν δὲ συνέστηχεν, ἐχ τούτων χαὶ τρέφεται, ὡς κἀν ὁμοίοις τὸ ὅμοιον. Cf. Gen. et corr., I, 5, 321 b, 35; De sensu, 4, 441 b, 27; De an., III, 12, 434 b, 18.

414 b, 9. τῶν δ' άλλων αἰσθητῶν. — Cette leçon, qui est celle de tous les manuscrits et de la plupart des commentateurs, ne peut guère s'expliquer grammaticalement. Suivant la remarque de Torstrik (p. 137), on ne peut, en effet, sous-entendre que antetal ou alobávetal. La phrase signifierait alors que le toucher saisit par accident les sensibles autres que les qualités tangibles. Telle était, d'après Philopon (253, 13), l'interprétation d'ALEXANDRE : τῶν δὲ ἄλλων αἰσθητῶν, φησὶν ὁ Ἀλέξανδρος, κατὰ συμβεβηχός την άφην είπεν αντιληπτιχήν είναι, ότι τούτων έστιν αντιληπτική, οίς άλλα συμβέβηκε. Mais on ne comprend guère pourquoi ARISTOTE aurait introduit ici cette remarque. D'ailleurs, la phrase qui suit : oùdèv yàp els τροφήν... xτλ. n'apporterait aucune preuve à la proposition en question, et l'emploi de véo serait inexplicable. Philopon (253, 22) rapporte une autre explication, d'après laquelle il faudrait rattacher τῶν δ' ἄλλων αἰσθητῶν à b, 5 : οίς δε ταῦτα, και ή ἐπιθυμία (ἕν' ή ή σύνταξις οὕτως · οίς δε ταῦτα, και έπιθυμία • τοῦ γὰρ ἡδέος ὄρεξις αὕτη, τῶν δὲ ἀλλων αἰσθητῶν χατὰ συμδεδηχός.). Mais, remargue avec raison Trendelenburg (p. 284), nulla est ἐπιθυμίας grammatica coniunctio cum illis : τῶν δ' ἄλλων alσθητῶν κατὰ συμδεδηκός. En somme, il n'y a grammaticalement qu'une construction possible : τῶν δ' ἄλλων αἰσθητῶν κατὰ συμδεδηκός ή αἴσθησις άφή, tandis que la seule explication plausible est celle-ci: Ce n'est que par accident que les animaux se nourrissent des autres sensibles. C'est ce qu'a très nettement aperçu Simplicius (105, 34) : ἔστι μέν καὶ ἡ ἀφὴ αἴσθησις κατὰ συμδεδηχός τῶν ἄλλων αἰσθητῶν, οἶον ψόφων χαὶ χρωμάτων · οὐ μὴν τοῦτο λέγειν οίμαι βούλεται, άλλά χατά συμδεδηχός τροφίμων των άλλων όντων aiσθητών.... xτλ. TORSTRIK (l. l.) pense qu'il faut, par suite, modifier le texte et lire τοῖς δ' ἄλλοις αἰσθητοῖς κατ. συμ6. int. τρέφεται. BELGER (in alt. ed. TREND., p. 284) WALLACE (p. 233) et DEMBOWSKI (Woch. f. klass. Philol., 1887, p. 431) adoptent cette leçon qui semble confirmée par Sophonias (53, 7) : ἀλλὰ τρεφόμεθα μέν, ώς εἴρηται, τοῖς κατὰ τὴν ἀφὴν αἰσθητοῖς, τοῖς δὲ ἀλλοις τῶν αἰσθητῶν..... οῦ. Mais peut-être n'est-il pas nécessaire de modifier le texte pour lui donner ce sens. Il suffit d'admettre un genre d'anacoluthe dont ARISTOTE est assez coutumier, et d'expliquer le second membre de la phrase (τῶν δ' ἄλλων αἰσθητῶν... κτλ.), comme si le premier portait : ἐκ τῶν ξηρῶν γὰρ..... κτλ... ἐστίν ή τροφή τῶν ζώντων. C'est ce que suggère le texte de THEMISTIUS (87, 19) : ότι δε έχ των άπτων τούτων εναντιώσεων προηγουμένως έστιν ή τροφή.... κτλ. - Nous n'adoptons pas, du reste, son interprétation des mots b, 11 :  $\pi \epsilon \bar{\iota} v \alpha \delta \epsilon x \alpha \delta \delta \psi \alpha \dots x \tau \lambda$ . Il pense, en effet, que cette phrase a pour but de prouver que le chaud et le froid, le sec et l'humide sont les qualités essen-

tielles de l'aliment. Mais le texte  $\pi \epsilon i \nu \alpha \delta \epsilon$ , et non  $\pi \epsilon i \nu \alpha \gamma \alpha \rho$ ; n'est guère susceptible de recevoir ce sens.

414 b, 10. ούθεν γάρ.... 11. όσμή. — D'après TORSTRIK (l. l.) ce passage contient une allusion à l'opinion Pythagoricienne mentionnée dans le De sensu, 5, 445 a, 16 : δ δὲ λέγουσί τινες τῶν Πυθαγορείων, οὐχ ἔστιν εὕλογον · τρέφεσθαι γάρ φασιν ἕνια ζῷα ταῖς όσμαῖς. ALEX., ad loc., 223, 11 : ἤδη μέντοι καὶ ἰατροί τινες ἐγένοντο τῆς δόξης ταύτης. V. ad III, 12, 434 b, 19—20.

414 b, 11. ό δε γυμός εν τι των άπτων..... 13. τούτων εστίν. - On pourrait penser que la saveur est une qualité de l'aliment en tant que tel. Mais il faut remarquer que le goût est une sorte de toucher et, en outre, que la saveur n'est pas une qualité nutritive de l'aliment, mais seulement un assaisonnement de la nourriture (THEM., 87, 27 : 6 de χυμός μάλιστα μέν χαί άπτός, είπερ γευστός γεῦσις γὰρ ἄπασα δι' ἀφῆς, ἀλλ' οὐδὲ τροφή δ χυμός, άλλ' ήδυσμα τροφής. De même SIMPL., 106, 1. Cf. De an., III, 12, 434 b, 16 : άπτόμενόν δέ (sc. τὸ ζῷον), εἰ μὴ ἕξει αἴσθησιν, οὐ δυνήσεται τὰ μέν φεύγειν τὰ δὲ λαδεῖν . εἰ δὲ τοῦτο, ἀδύνατον ἔσται σώζεσθαι τὸ ζῷον. διὸ καὶ ἡ γεῦσίς ἐστιν ὥσπερ ἀφή τις • τροφής γάρ ἐστιν, ἡ δὲ τροφή τὸ σῶμα τὸ ἀπτόν . ψόφος δὲ καὶ χρῶμα καὶ ὀσμή οὐ τρέφει, ούδε ποιεί ούτ' αύξησιν ούτε φθίσιν. ώστε και την γεύσιν ανάγκη άφην είναι τινα. De sensu, 1, 436 b, 12 : ἰδία δ' ἤδη καθ' ἕκαστον ή μεν ἀφή καὶ γεῦσις ἀκολουθεῖ πᾶσιν (sc. τοῖς ζψοις) ἐξ ἀνάγκης, ἡ μὲν ἀφὴ διὰ την είρημένην αίτίαν έν τοις περί ψυχής, ή δε γεύσις δια την τροφήν · το γάρ ήδυ διαχρίνει χαι το λυπηρον αύτη περί την τροφήν, ώστε το μέν φεύγειν τὸ δὲ διώχειν). Sans doute, on peut dire, en un sens, que certaines saveurs, par exemple le doux, sont nutritives (Ibid., 4, 442 a, 1 : τρέφει δε ή γευστόν το προσφερόμενον..... (8) διο τρέφεται τῷ γλυκεί..... (11) λίαν τρόφιμον είναι τὸ γλυκύ). Mais ce n'est pas précisément en tant que sapide que l'aliment doux nourrit. C'est plutôt en tant que léger, car cette qualité permet à la chaleur naturelle de l'animal, --- cause de la distribution de la nourriture dans le corps, - de l'attirer, tandis qu'elle abandonne le salé et l'amer à cause de leur poids. Ibid., a, 4 : rò γάρ θερμόν..... τὸ μὲν χοῦφον ἕλχει, τὸ δὲ άλμυρὸν χαὶ πικρόν χαταλείπει διά βάρος. Cf. Meteor., II, 2, 355 b, 6 sqq. — ήδυσμα = agrément ou assaisonnement. De sensu, l. l., a, 8 : συμμίγνυνται δ' ol άλλοι γυμοί είς την τροφήν τον αύτον τρόπον τῷ άλμυρῷ καὶ όξεῖ, ἀντὶ ήδύσματος.

1

414 b, 14. διασαφητέον δὲ περὶ αὐτῶν (c'est-à-dire, d'après SIMPLICIUS, 106, 8, περὶ τῶν χυμῶν) ὅστερον. — D'après TORSTRIK (p. 137), ce renvoi s'applique au quatrième chapitre du *De* sensu. Mais la question est déjà examinée dans le *De anima* (v. la note précédente), et peut-être ARISTOTE renvoie-t-il à l'un et à l'autre. SIMPL., 106, 7 : οὐx ἐν μόνοις τοῖς ἐν τῷδε τῷ βιβλίψ ἑηθησομένοις, ἀλλὰ xaì ἐν τῷ Περὶ αἰσθήσεως xaì αἰσθητῶν.

414 b, 15.  $\zeta \phi \omega v.$  — La correction proposée par SUSEMILI (*Philolog.*, 1888, p. 86)  $\zeta \omega \tau \omega v$  pour  $\zeta \phi \omega v$  ne nous parait pas indispensable. Il est vrai, sans doute, que, d'après ARISTOTE, *tous* les animaux proprement dits possèdent le toucher. Mais il lui arrive quelquefois soit de mettre en doute l'existence de la sensibilité chez des êtres qu'il appelle cependant des animaux (*Hist. an.*, VIII, 1, 588 b, 18; V. *ad* II, 2, 413 b, 22), soit de prendre  $\zeta \phi \alpha$  dans le sens large de  $\zeta \omega \tau \alpha$ . V. *ad* I, 1, 402 a, 6.

414 b, 16. περί δε φαντασίας άδηλον. — V. ad II, 2, l. l. et SIMPL., 106, 15 : άδη λον δε περί φαντασίας, ούχ ότι μη ύπάρχει πάσι τοῖς ζώρις, εί τις φαντασίαν χαὶ την ἀόριστον χαὶ ἀδιάρθρωτον χαλοίη τῶν ἀπόντων ἀπτῶν συναίσθησιν.... χτλ.

**EGREPOV 8' ERIGRERTIOV.** — V. De an., III, 3, 427 b, 29—429 a, 9 où, cependant, la question n'est pas explicitement traitée. Elle est très brièvement reprise et résolue un peu plus loin, c. 11, 434 a, 4. V. ad II, 2, l. l.

**414 b, 19. †** τιμιώτερον. — Par exemple les astres. SIMPL., 106, 27; cf. *De cælo*, II, 12, 292 a, 20 sqq.; 8, 290 a, 32.

414 b, 20. δήλον ούν..... 24. ταζς εἰρημέναις ψυχαζς. — Pour comprendre ce passage, il faut se reporter au début du premier livre où ARISTOTE pose la question qu'il résout ici (I, 1, 402 b, 5—8), et au commentaire qu'en donne ALEXANDRE (v. ad loc.). Lorsqu'on a affaire à des concepts qui ne sont pas coordonnés, comme les espèces d'un même genre, mais subordonnés, il est impossible d'en donner une définition commune. Si, en effet, l'on se borne à indiquer l'essence du concept le plus simple, la définition ne comprend aucun des concepts plus complexes, et si l'on indique les caractères propres à l'un de ceux-ci, la définition ne s'applique plus à ceux dont la

compréhension est moindre. On peut dire à la rigueur qu'il n'v a pas d'essence commune à plusieurs concepts subordonnés. Sans doute, le plus simple se retrouve dans le plus complexe, mais ce qui constitue l'essence de ce dernier ou sa forme, ce n'est pas l'essence du simple, qui ne joue en lui que le rôle de matière, ce sont les caractères propres au complexe. Ce n'est pas, par exemple, l'âme végétative qui constitue l'essence de l'âme sensitive. Il n'y a donc pas de forme commune aux divers modes de l'âme que nous avons énumérés, ou, ce qui revient au même, il n'y a pas de concept de l'âme distinct des âmes spéciales dont nous avons parlé. Tel est le sens des mots οὕτ' ἐνταῦθα ψυγ ἡ παρὰ τὰς εἰρημένας (b, 22), qui n'expriment pas, au moins directement, une objection contre le réalisme Platonicien, quoi qu'en pense WALLACE (p. 233) abusé, sans doute, par une analogie purement verbale. ARISTOTE ne songe pas à la question de l'existence des genres; il dit seulement que l'ame n'est pas un genre (SIMPL., 107, 3 : àxúpiota μèν ούν τῶν ὑποχειμένων αὐτοῖς καὶ τὰ συνωνύμως κατηγορούμενα, ἀλλ' ἐν τούτοις, εί καὶ μὴ γωριστή, κοινὴ ὄμως μία τις φύσις ἐστὶν ἐτέρα τῶν ῶν , χατηγορείται..... έν οίς δὲ τὸ πρῶτον χαὶ δεύτερον, οὐχ ἔστι τὸ χοινὸν..... χαὶ διὰ τοῦτο μηδὲ εἶναι μίαν φύσιν τὴν χατηγορουμένην). On pourrait, il est vrai, tirer de ce passage une objection contre le Platonisme entendu dans le sens où Aristote le prend quelquefois : c'est qu'il ne suffit pas, pour constituer une Idée ou un concept, d'une pluralité de choses réunies sous une dénomination unique, ou même subordonnées les unes aux autres, mais qu'il faut encore μία τις φύσις (SIMPL., l. l.) ου πραγμά τι (ALEX., άπ. x. λύσ., I, xi<sup>b</sup>, 23, 2; 27; 28; 24, 1). Cependant Aristote ne paraît pas avoir pensé ici à appliquer cet argument à la critique du Platonisme. - Pour rendre plus claire l'idée exposée, il donne comme exemple de concepts subordonnés le triangle et la série des figures planes rectilignes plus complexes. Le triangle est comme l'âme nutritive; il se retrouve dans toutes les figures subséquentes (Philop., 256, 2 : .....ώσπερ έν τοῖς σχήμασι πρῶτον μέν έστι τὸ τρίγωνον..... (12) πῶν γὰρ πολύγωνον ἐχ τριγώνων ἔχει τὴν γένεσιν,..... καί παν εἰς τρίγωνα διαιρεῖται · καὶ διὰ τοῦτο ἀναιρεθέντος τοῦ τριγώνου μὲν οὐδὲν τῶν ἐφεξῆς ἔσται, ἐχείνων δὲ ἀναιρεθέντων μένει τὸ τρίγωνον • ώστε ἔστι τὸ πρότερον χαὶ ὕστερον ἐν αὐτοῖς..... οὕτως οὖν xai ἐπὶ τῶν ψυχῶν..... xτλ. De même Sophon., 54, 20. - Il faut remarquer que les concepts mathématiques, et spécialement ceux des figures, dans lesquels ARISTOTE cherche l'exemple le plus clair et le plus frappant de hiérarchisation, sont précisé-

ment ceux entre lesquels on a nié, de nos jours, qu'il y eut un ordre de subordination et d'enveloppement semblable à celui des formes naturelles. V. LIARD, Défin. géom. et déf. empir., pp. 84-88). Mais de même qu'il n'y a pas, des figures hiérarchiquement subordonnées, triangle, rectangle, carré etc., une essence et une définition communes, de même il ne peut y avoir de définition générale des diverses âmes. Cependant, on peut quelquefois, sinon définir, du moins exposer ou déterminer par des caractères extrinsèques, des concepts qui n'ont pas de détermination interne commune. C'est ce qui arrive principalement dans deux cas : 1º lorsque ces concepts sont tous relatifs à une même chose (πρὸς ἐν καὶ μίαν τινὰ φύσιν). C'est ainsi qu'on peut comprendre dans une même formule soit toutes les choses médicales, soit toutes les catégories de l'être, parce que les unes sont toutes relatives à la santé, les autres à la substance. V. ad II, 1, 412 b, 6-9; 2° lorsque plusieurs choses sont toutes respectivement dans le même rapport relativement à certaines autres. On peut alors les définir par ce rapport même, xar' avaloyiav. Eth. Nic., I, 4, 1096 b, 26 : άλλὰ πῶς δη λέγεται (sc. τὸ ἀγαθόν); οὐ γὰρ ἔοιχε τοῖς γε άπὸ τύγης όμωνύμοις . άλλ' ἄρά γε τῷ ἀφ' ἐνὸς εἶναι, ἡ πρὸς ἕν ἅπαντα συντελείν, ή μαλλον χατ' άναλογίαν; ώς γάρ έν σώματι όψις, έν ψυχή νοῦς, xai ἄλλο δη ἐν ἄλλψ. Cf. ALEX., Meta., 550, 15 Bon., 580, 7 Hayd. --- L'âme et la figure semblent rentrer dans cette dernière catégorie (plutôt que dans la première, malgré l'avis de SIMPLICIUS — 106, 33 — et de SOPHONIAS — 53, 30 —); car ce qu'est l'âme végétative par rapport à tel organisme, l'âme sensitive l'est par rapport à un organisme supérieur et ainsi de suite. De même, ce qu'est la triangularité par rapport à telles limites, la circularité l'est par rapport à telles autres. Dans tous les cas, la figure c'est ce qui est déterminé par certaines limites, et c'est sans doute par là qu'on pourrait en donner une définition générale. Philop., 255, 27; Sophon., 53, 33 : τοιούτος καί ό του σχήματος τοις γεωμέτραις αποδοθείς λόγος, τὸ ύπό τινος ή τινῶν (leg. ή τινων) δρων περιεχόμενον. Cf. EUCL., Elem., I, def., 14 : σχημά έστι το ύπό τινος ή τινων δρων περιεχόμενον. — Mais il est clair que ces formules générales et logiques, n'exprimant aucune essence interne, ne sont pas des définitions au sens propre du mot.

414 b, 25. διο γελοΐον.... 27. τον τοιούτον. — ΤΗΕΜ., 89, 1 : τοῦτον δὲ ἀφέντας χαλεπὸν εὑρεῖν ἕτερον παραπλήσιον....... διο

γελοΐον έπι των ούτω χοινή χατηγορουμένων, ώς μαλλον έοιχέναι τοις πολλαγῶς λεγομένοις ή τοις γένεσι, τοιοῦτον ζητειν τον χοινον λόγον, ὃς ούδενός ίδιος έσται των ύπο της χοινης φωνής δηλουμένων, ούδε οίχειός τινος τῶν ἀτόμων είδῶν, ἀλλὰ πᾶσιν ὁμοίως ἐφαρμόσει τοῖς εἴδεσιν, εἶπερ είδη χρή καλεϊν τὰ τοιαύτα, ἐφ' ῶν μία κοινή φύσις οὐ θεωρεϊται. άγαπαν δε τον ένδεγόμενον τρόπον των χοινών λόγων, οίω χαι νυν ήμεις έγρησάμεθα. C'est-à-dire : il faut se contenter, quand il s'agit soit de l'âme, soit des figures, ou des autres choses qui ne constituent pas des genres, de ces formules logiques et générales qui ne sont pas des définitions à proprement parler. Quant à les rejeter (aceturas rou rocorrou) et à essayer de définir à la rigueur, il n'y faut pas songer. On pourra bien définir telle espèce d'âme ou telle espèce de figure, par exemple l'âme sensitive ou le triangle, mais il serait ridicule de chercher une définition générale, une définition qui ne fût pas celle de telle âme ou de telle espèce d'âme en particulier (oc oudeνός.... ×τλ.) J. PACIUS comprend de la même façon : inquit ridiculum esse si quis, omissa ejusmodi definitione qualem nos supra attribuimus,..... quærat definitionem communem. Cette interprétation, commode pour l'explication littérale du texte, a le défaut de ne pas le rattacher à ce qui suit. Il semble bien, cependant, que les mots öç oùdevdç éstat..... tò ätopov είδος doivent avoir quelque corrélation avec b, 32 : ώστε xaθ' έχαστον ζητητέον... κτλ. A ce point de vue, l'explication de Philo-PON et de SIMPLICIUS semble préférable : Il est ridicule de chercher, en ce qui concerne ces choses et les autres de même nature, une définition générale, — définition qui ne sera proprement celle d'aucune d'entre elles —, et de ne pas s'attacher à définir en particulier (xarà tò oixeãov) chacune des espèces indivisibles (c'est-à-dire, dans le cas qui nous occupe, l'âme végétative, l'âme sensitive, etc.), laissant ainsi de côté ce genre de définitions, le seul qui soit possible en ce cas. Autrement dit, il serait ridicule de se contenter de la formule générale et de ne pas s'attacher à définir, en particulier, chaque mode de l'Ame (PHILOP., 257, 9; SIMPL., 107, 39 : YEAOTOV ...... TO GITET TO χοινόν άφέντα τὸ κατὰ τὸ οἰχεῖον καὶ ἄτομον είδος.). Mais TRENDELEN-BURG (p. 285) remarque avec raison que, dans cette explication, les mots àpévraç tov to:00tov ne font que répéter inutilement ce qui est déjà exprimé par οὐδὲ κατὰ τὸ οἰκεῖον καὶ τὸ ἄτομον είδος. En outre, il faudrait lire τὸν Χοινὸν μόνον (b, 25), comme le conjecture SUSEMIHL (Burs. Jahresb., IX, 351; Jen. Lit., 1877, p. 707) qui parait adopter ce sens. - On peut remédier à ces difficultés

en expliquant ainsi: il serait ridicule, dans ce cas et dans d'autres semblables, de chercher une définition générale, qui ne sera celle d'aucune réalité, d'aucune nature, d'aucun concept (v. ad I, 1, 402 b, 5-8, la note précédente et ci-dessous) et de ne pas, laissant de côté une telle définition, qui n'est que provisoire, chercher, en particulier, celle de chaque espèce indivisible. Cette explication a l'avantage d'amener tout naturellement les remarques qui suivent, et c'est celle que nous avons adoptée dans la traduction. Toutefois, peut-être faut-il donner la préférence à celle de Sophonias (54, 27), bien qu'elle soit difficile à concilier avec le texte : Il serait ridicule de nous contenter d'avoir cherché une formule générale pour exprimer la nature de l'âme, puisque cette formule n'est véritablement la définition d'aucune espèce d'âme en particulier. Mais, si nous devons nous attacher à définir les espèces ou les modes particuliers de l'âme, il ne faut pas, pour cela, répudier cette formule générale, et n'en tenir aucun compte : ἀλλὰ μή τοῦτον μὲν άφειναι δει, τὸν δὲ κατὰ μέρος καὶ κατὰ τὸ οἰκειον καὶ άτομον είδος έχάστη των ψυγών προσήχοντα..... πειρασθαι..... συνάγειν. Mais. pour adopter ce sens, il faut admettre soit que le texte primitif était oude dei xarà to olxeïov ... xtl., soit qu'ARISTOTE, par une anacoluthe qu'il n'est peut-être pas excessif de supposer, a construil la fin de la phrase comme si le début portait : διὸ οὐχ άρχει ου ούχ άπόρχη, au lieu de διό γελοϊον.

414 b, 27. κατά τὸ οἰκεῖον καὶ τὸ ἄτομον εἶδος. — La leçon καὶ ἄτομον εἶδος, que semblent avoir suivie SIMPLICIUS (107, 38) et SOPHONIAS (54, 30), ne modifie pas le sens d'une façon appréciable. τὰ ἄτομα, dans la terminologie d'ARISTOTE, désigne soit les individus, soit les espèces dernières qui ne se subdivisent pas en espèces plus particulières. Dans ce dernier sens, ARIS-TOTE dit ordinairement τὰ ἄτομα εἴδη ου τὸ ἄτομον εἶδος comme il le fait ici. V. ZELLER, II, 2<sup>8</sup>, p. 212, n. 5 t. a., et *Ind. Ar.*, 120 a, 58 : ἄτομα..... τὰ ἔσχατα εἴδη, ὰ οὐκέτι διαφοραῖς διαιρεῖται. — L'expression εἶδος, comme le remarque THEMISTIUS (*l. l.*), ne convient pas exactement aux divers modes de l'âme, puisque l'âme n'est pas un genre.

415 a, 1. σκεπτέον. — La référence est, sans doute, aux mêmes passages que, plus haut (2, 413 b, 10), υστερον έρουμεν.

415 a, 4. άφη δ'..... ὑπάρχει. — V. ad II, 2, 413 b, 4 sqq.;

3, 414 b, 6-13. — Il faut remarquer qu'ARISTOTE ne mentionne pas le goût parmi les sens dont tous les animaux ne sont pas doués. *De sensu*, 1, 436 b, 13 : ἡ μὲν ἀφὴ καὶ γεῦσις ἀκολουθεῖ πᾶσιν ἐξ ἀνάγκης. V. ad II, 3, 414 b, 11-14.

415 a, 6. καὶ τῶν αἰσθητικῶν..... 7. οὐκ ἔχει. — V. ad II, 2, 413 b, 2-4.

**415 a, 8.** λογισμόν καὶ διάνοιαν. — V. De an., III, 10, 433 a, 12; b, 29.

οἶς μέν γάρ..... 9. τῶν φθαρτῶν. — V. ad II, 3, 413 a, 32; SIMPL., 108, 23 : ἐπεὶ δὲ λογισμοῦ μετέχει καὶ τὰ ἀίδια, δηλοῖ δὲ τὸν πρακτικὸν νοῦν ὁ λογισμός, πράττειν δὲ καὶ τὰ οὐράνιὰ φησιν αὐτὸς ἐν τῆ Περὶ οὐρανοῦ,...... ὀρθῶς οὐκ ἐν πᾶσι τοῖς λογισμὸν ἔχουσι τὰ λοιπὰ ὑπάρχειν ἀποφαίνεται, ἀλλ' ἐν μόνοις τοῖς φθαρτοῖς. Cf. De cœlo, II, 12, 292 a, 20 sqg.

415 a, 11. ούδε φαντασία. — SIMPL., 108, 29 : φαντασίαν νῦν προσαγορεύων τὴν ὡρισμένην καὶ μνήμης μετέχουσαν καὶ συνεθίζεσθαι δυναμένην. V. ad II, 2, 413 b, 22; 3, 414 b, 16.

τά δε ταύτη μόνη ζώσιν. -- Torstrik (p. 137) rapproche Meta., A, 1, 980 b, 26 : τὰ μὲν οὖν ἄλλα ταῖς φαντασίαις ζη χαὶ ταῖς μνήμαις, έμπειρίας δε μετέχει μιχρόν. Rhet., II, 12, 1389 a, 21 : ζώσι τά πλεῖστα ἐλπίδι (sc. ol vέοι). - V. ad III, 3, 428 b, 46; 10, 433 a, 9; 10; 11, 434 a, 8-11. Comme tous les animaux qui possèdent la représentation ont aussi l'appétit (v. ad II, 2, 413 b, 22; 3, 414 b, 4), Torstrik (p. 138) pense que ζῶσι μόνη doit être pris ici comme équivalent à ζῶσι μάλιστα. Mais μόνη peut conserver son sens habituel à condition qu'on entende à l'exclusion des facultés supérieures, et non pas à l'enclusion de toute autre fonction que la gavragla. D'ailleurs, l'interprétation de TORSTRIK fausse le sens. Car, si certains animaux vivent grâce à l'imagination, c'est précisément parce qu'elle s'accompagne de désir et, par suite, provoque l'action. L'appétit n'est donc pas une faculté qui se manifeste en eux indépendamment de l'imagination et qui joue son rôle à part.

τοῦ θεωρητικοῦ νοῦ. — V. ad I, 1, 403 a, 8—9, et, sur la distinction de l'intellect théorique et de l'intellect pratique, ad III, 10, 433 a, 14—21.

415 a, 12. Ετερος λόγος. - Les expressions εζ λόγος, χοινός δ λόγος, δ αύτὸς λόγος signifient qu'un même raisonnement s'applique à deux ou à plusieurs cas différents, parce que, dans chacun d'eux, les termes sont respectivement dans le même rapport; que, dans les uns et les autres, la question est analogue et doit recevoir une solution analogue. Inversement, Eτερος λόγος veut dire que la question n'est pas la même parce que les rapports qui unissent les termes ne sont pas les mêmes. L'intellect théorétique, par exemple, n'est pas ou peut ne pas être conditionné par les facultés inférieures, comme la faculté locomotrice l'est par la sensibilité et celle-ci par l'âme nutritive. ἕτερος λόγος semble donc signifier, ici, à la fois que l'intellect théorétique n'est pas, par rapport aux autres fonctions psychiques et à l'organisme, dans la même situation que celles-ci entre elles et avec le corps, et que, par conséquent, il soulève une autre question (SIMPL., 109, 2 : περί τοῦ ἐν ἡμῖν λέγει θεωρητιχού, ώς ούτε έν τοις αφθάρτοις όντος τούτου ούτε όμοίως έγοντος τῷ πρακτικῷ ἐν ἡμῖν ἡ τῷ παθητικῷ νῷ, ῶν ὁ μὲν παθητικὸς συμπλέκεται ταις λοιπαις ζωαίς, δ δε πρακτικός γρηται · δ γε μήν θεωρητικός οὐδέτερα · διὸ ὁ περὶ αὐτοῦ λόγος ἕτερος..... ὡς ὄντος μὲν ἐν ἡμίν, οὐ μήν της έντελεχείας αὐτῷ προσηχούσης.). La traduction de ΚΛΜΡΕ (Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 7) indique bien ce sens de Erepoç λόγος: so ist das Verhältniss des Nus ein anderes. Mais ce qu'elle n'indique pas, et ce qu'il est, aussi, impossible de rendre en français par une expression unique, c'est que Etepoç λόγος implique, comme conséquence, l'idée de question différente devant être renvoyée à un autre chapitre ou à un autre traité. V. De an., III, 4 sqq.

**περί τούτων έχάστου**, *i. e.* : περὶ ἐχάστου τῶν τῆς ψυχῆς μορίων. — Cf. SOPHON., 56, 13.

415 a, 13. oixeióraroç. — Comme le remarque BELGER (in alt. ed. TREND., p. 286) le  $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma$  oixeióraro $\varsigma$ , auquel sont consacrés les chapitres suivants, s'oppose au xοινότατο $\varsigma$   $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma$  (v. ad II, 1, 412 a, 5) qui occupe les chapitres 2 et 3.

## **CHAPITRE IV**

415 a. 15. είθ' ούτως..... 16. επιζητείν. - C'est la connaissance de l'essence qui permet de découvrir les propriétés dérivées (συμβεδηχός χαθ' αύτό. V. ad I, 1, 402 a, 8; 402 a, 9). Par suite, ούτως paraît avoir ici le sens de grâce à cela, par là. V. Ind. Ar., 546 b, 11 : οὕτως.... pariter usurpatum ταύτη. τὰ έχόμενα désigne les caractères qui, sans faire partie de l'essence, lui appartiennent néanmoins nécessairement, et s'en déduisent (ΤΗΕΜ., 90, 17 : έχόμενα δέ έστι τὰ χαθ' αύτὰ ύπάρχοντα έχάστη δυνάμει. SOPHON., 56, 16 : είθ' ούτω περί των έχομένων και έπομένων συμδεδηχότων). Mais on ne voit guère quel peut être le sens de περ? τῶν ἄλλων car, des caractères autres que ceux qui viennent d'être indiqués, c'est-à-dire des caractères purement accidentels, il n'y a pas de science possible. D'autre part, l'interprétation Platonicienne de SIMPLICIUS, suivant laquelle tò tí cotiv désigne la forme ou l'essence, tà égópeva les sujets qui en participent et τὰ ἄλλα les caractères dérivés (109, 16 : σημαίνει δὲ τὸ μέν είδος τῷ τί ἐστι, τοῖς ἐγομένοις δὲ τὰ ὁριζόμενα, ὡς τοῖς ἄλλοις τὰ ὑπάργοντα.) ne semble pas pouvoir être admise. Argyropule traduit : deinde guærere perscrutarique de iis guæ sequuntur ac comitantur. Mais les caractères qui n'appartiennent pas immédiatement à un sujet, sont tous, par rapport à lui, soit des conséquents (¿yóµενα), soit de purs accidents. Par suite, on ne voit guère de quels concomitants il pourrait être question. Le mieux est, peut-être, de prendre xaí dans le sens explicatif (Ind. Ar., 357 b, 13 : per part xal duo vocabula coniunguntur eiusdem fere significationis, ut xal explicandi magis quam copulandi vim habere videatur) et de sous-entendre après τῶν ἄλλων : ή τῶν ἐν τῷ τι ἐστι χατηγορουμένων. La répétition de περὶ ne nous paraît pas faire obstacle à cette interprétation. D'ailleurs,  $\pi \epsilon \rho i$ est omis avant τῶν ἄλλων dans la copie primitive de E et dans le manuscrit T.

415 a, 18. πρότεραι γάρ.... 19. κατά τὸν λόγον. — ΤΗΕΜ., 90, 21 : πρότεραι γὰρ καὶ σαφέστεραι πρὸς ἡμᾶς τῶν δυνάμεών εἰσιν αἰ ἐνέργειαι · προεντυγχάνομεν γὰρ αὐταῖς, καὶ τὰς δυνάμεις ἀπὸ τούτων ἐπινοοῦμεν καὶ τὸ εἶδος δὲ ἐκάστης καὶ ὁ λόγος κατὰ τὸ ἔργον. WALLACE (p. 234) croit rejeter cette interprétation et en adopter une

autre qu'il appuie sur Meta.,  $\Theta$ , 8, 1049 b, 10. Mais ce passage dit seulement qu'une chose est antérieure à une autre quand elle fait partie de la définition de cette autre ou qu'elle en constitue la ratio cognoscendi, et que tel est précisément le cas pour l'acte par rapport à la puissance. Cf. Meta., M, 2, 1077 b, 3 : τῷ λόγψ δὲ (sc. πρότερα) όσων οι λόγοι ἐχ τῶν λόγων. Or, c'est à peu près ce que dit Themistius, et l'on ne voit guère en quoi l'interprétation de WALLACE se distingue de la sienne. L'explication de Philopon et celle d'Alexandre montrent bien que les deux sens ne diffèrent pas essentiellement. PRILOP., 264, 29: της μέν δυνάμεως η ένέργεια πρώτη τῷ λόγψ,.... ῶν γὰρ ἐν τῷ όρισμῷ παραλαμβάνομέν τινα, ταῦτα πρῶτα ἐχείνων ὁριζόμεθα τῷ λόγψ. τὴν μέν ούν δύναμιν όριζόμενοι γρείαν έχομεν της ένεργείας, οίον όριζόμενοι την όψιν λέγομεν δύναμις άφ' ής το όραν, όπερ έστιν ένέργεια. De même Sophon., 56, 20. ALEX., De an., 32, 27 : καὶ γὰρ πρὸς τῷ γνωριμώτερον είναι και πρωτόν έστι κατά τον λόγον (sc. ή ένέργεια) τῆς δυνάμεως ἀφ' ἦς γίνεται . ταῦτα γὰρ πρῶτα τῷ λόγψ, ἅ ἐν τῷ οίχείω λόγω περιέγει τινά ών ούχετ' αύτά έν τῶ λόγω παραλαμβάνεται. ούτως δε έγει και το τρέφεσθαι προς την δύναμιν την θρεπτικήν. D'ailleurs, Aristote lui-même exprime quelquefois cette idée sous la forme que lui a donnée THEMISTIUS. V. Meta., I, 3, 1034 a, 26 : λέγεται δ' έχ τοῦ έναντίου χαὶ δηλοῦται τὸ ἕν ἐχ τοῦ διαιρετοῦ τὸ άδιαίρετον διά τὸ μᾶλλον αἰσθητὸν τὸ πληθος είναι καὶ τὸ διαιρετὸν ή τὸ ἀδιαίρετον, ὥστε τῷ λόγψ πρότερον τὸ πληθος τοῦ ἀδιαιρέτου διὰ τήν αίσθησιν. --- TRENDELENBURG (p. 287) n'adopte pas cette interprétation. D'après lui, ARISTOTE aurait ici en vue l'antériorité de l'acte à la puissance, non pas au point de vue de la ratio cognoscendi, mais à celui de la ratio essendi. Il cite Meta., A, 5, 1071 a, 36 et 0, 8, 1050 b, 2 : pavepòr otre j oùsla xai tò eldoc ένέργειά έστι . χατά τε δή τοῦτον τὸν λόγον φανερὸν ὅτι πρότερον τῆ ούσία ένέργεια δυνάμεως · και ώσπερ είπομεν, του γρόνου άει προλαμβάνει ένέργεια έτέρα πρό έτέρας έως της τοῦ ἀεὶ χινοῦντος πρώτως. BONITZ (Ind. Ar., 435 a, 6) repousse l'interprétation de TREN-DELENBURG et préfère celle de THEMISTIUS : λόγφ πρότερον vel ita usurpatur ut distinguatur ab eo quod est odola πρότερον Mµ2. 1077 b 1—14, 1078 a 10. (3. 1054 a 28..... etc. (cf. ψβ4. 415 a 19, ubi Themistii, non Trdlbgii explicatio probanda est) vel... etc. — Mais ce qui est λόγψ πρότερον ne s'oppose pas toujours à ce qui est odoia πρότερον. Les deux concepts sont distincts, c'est-à-dire qu'ils ne coïncident pas dans toute leur extension, mais ils ne sont nullement contradictoires et peuvent coexister. C'est ce que prouve le passage même de la

Mélaphysique qu'invoque Bonitz (M, 2, 1077 b, 1) : axa' où πάντα όσα τῷ λόγφ πρότερα, καὶ τῆ οὐσία πρότερα. τῆ μὲν γὰρ οὐσία πρότερα δσα γωριζόμενα τῷ είναι ὑπερδάλλει, τῷ λόγψ δὲ ὅσων οἱ λόγοι έκ τῶν λόγων · ταῦτα δὲ οὐχ ἄμα ὑπάρχει. Rien n'empêche que certaines choses ne soient antérieures à la fois logiquement et ontologiquement, et tel est précisément le cas de l'acte par rapport à la puissance. Car non seulement, comme le disent THEMISTIUS et les autres commentateurs que nous avons cilés, l'acte contient la ratio cognoscendi de la puissance, mais il en est aussi, comme le remarque TRENDELENBURG, la ratio essendi, car il n'y a que ce qui possède une forme en acte qui puisse. réaliser ou transmettre la puissance correspondante, et, en outre, la véritable raison d'être d'une puissance c'est sa fin, c'est-à-dire l'acte vers lequel elle tend. Les deux interprétations ne s'excluent donc pas et peuvent être admises concurremment, comme l'indique le commentaire de Simplicius (109, 27) : τό γάρ δυνάμει και άτελέστερον τοῦ ἐνεργεία και οὕπω γνώριμον. C'est, d'ailleurs, ce que dit Aristote lui-même dans un passage de la *Métaphysique*,  $\Theta$ , 8, 1049 b, 10, qui fournit, en somme, la meilleure explication de celui qui nous occupe : πάσης δή της τοιαύτης (sc. δυνάμεως) προτέρα έστιν ή ένέργεια και λόγψ και τη ούσία .... τῷ γὰρ ἐνδέχεσθαι ἐνεργῆσαι δυνατόν ἐστι τὸ πρώτως δυνατόν, οἶον λέγω οίχοδομικόν τὸ δυνάμενον οίχοδομεῖν, καὶ όρατικὸν τὸ όρᾶν,.... ώστ' ἀνάγκη τὸν λόγον προϋπάρχειν καὶ τὴν γνῶσιν τῆς γνώσεως. τῷ δὲ γρόνψ πρότερον τὸ τῷ εἴδει τὸ αὐτὸ ἐνεργοῦν πρότερον, ἀριθμῷ δ' οὕ : λέγω δὲ τοῦτο ὅτι τοῦδε μὲν τοῦ ἀνθρώπου τοῦ ἤδη ὄντος Χατ' ένέργειαν καί τοῦ σίτου καὶ τοῦ όρῶντος πρότερον τῷ χρόνψ ἡ ὕλη. καί τὸ σπέρμα καὶ τὸ ὁρατικόν, ἂ δυνάμει μέν ἐστιν ἄνθρωπος καὶ σίτος και όρων, ενεργεία δ' ούπω . αλλά τούτων πρότερα τῷ χρόνψ έτερα όντα ένεργεία, έξ ών ταῦτα έγένετο · ἀεὶ γὰρ ἐκ τοῦ δυνάμει ὄντος. γίγνεται τὸ ἐνεργεία ὄν ὑπὸ ἐνεργεία ὄντος, οἶον ἄνθρωπος ἐξ ἀνθρώπου, μουσικός ύπό μουσικού, αεί κινούντός τινος πρώτου . τό δε κινούν ένεργεία ήδη έστίν.... (1050 a, 4) άλλα μήν και ούσία γε, πρῶτον μεν ότι τὰ τῆ γενέσει ὕστερα τῷ εἴδει xaì τῆ οὐσία πρότερα, οἶον ἀνὴρ παιδός..... καὶ ὅτι ἄπαν ἐπ' ἀρχήν βαδίζει τὸ γιγνόμενον καὶ τέλος. άρχη γάρ το ού ένεχα,.... τέλος δ' ή ένέργεια, χαί τούτου χάριν ή δύναμις λαμβάνεται · ού γὰρ ίνα ὄψιν ἔχωσιν ὁρῶσι τὰ ζῷα, ἀλλ' ὅπως όρῶσιν ὄψιν ἔχουσιν.

415 a, 20. τούτων δ' έτι.... 22. αἰτίαν. — Sur le sens de τὰ ἀντιχείμενα, v. ad I, 1, 402 b, 15. Les mots διὰ τὴν αὐτὴν αἰτίαν (a, 21) semblent signifier que la raison qui nous oblige à étu-Tome II.

dier la fonction avant la puissance, est aussi celle qui doit nous déterminer à nous occuper en premier lieu de l'objet de la fonction. L'objet de la fonction est, en effet, antérieur à elle logiquement, comme la fonction elle-même à la puissance. L'antériorité logique, nous venons de le voir, est celle de ce qui sert à définir une chose par rapport à cette chose. Tel est précisément le rapport qui existe entre l'objet de la fonction et la fonction elle-même, par exemple entre le sensible et la sensation (*Cat.*, 7, 7 b, 36; v. *ad* III, 2, 426 a, 19). La sensation est une altération, c'est-à-dire un mouvement (v. *ad* II, 5, 416 b, 34; 4, 415 b, 24; *Phys.*, VII, 2, 244 b, 41 et sæp.). Par suite, le sensible est antérieur au sentant comme le moteur au mobile. THEM., 91, 5 : τάχα ἶσως ἂν προσήχοι τὰ ὑποχείμενα ταῖς ἐνεργείαις πρὸ τῶν ἐνεργειῶν διορισθῆναι. ταῦτα γὰρ σαφέστερα ἡμῦν τῶν ἐνεργείῶν.

**415 a, 23.** καὶ γεννήσεως. — ESSEN (D. Keller z. Skep., p. 20) déclare que : Das Wort γεννήσεως ist.... unlogisch und daher zu streichen. Nous n'apercevons pas bien la nécessité de cette correction.

415 a, 26. γεννήσαι και τροφή χρήσθαι. — La nutrition et la génération sont deux fonctions connexes, qui dépendent toutes deux de la faculté d'utiliser l'aliment (τροφής χρήσις). V. Gen. an., II, 4, 740 b, 34 : ή γὰρ αὐτή ἐστιν ὕλη ἤ αὐξάνεται καὶ ἐξ ής συνίσταται τὸ πρῶτον, ώστε καὶ ἡ ποιοῦσα δύναμις ταὐτὸ τῷ ἐξ ἀρχής . μείζων δὲ αῦτη ἐστίν . εἰ οῦν αῦτη ἐστιν ἡ θρεπτικὴ ψυχή, αῦτη ἐστὶ καὶ ἡ γεννῶσα · καὶ τοῦτ' ἐστὶν ἡ φύσις ἡ ἐκάστου, ἐνυπάρχουσα καὶ ἐν φυτοῖς καὶ ἐν ζώοις πᾶσιν. Ibid., 1, 735 a, 17 : ὁμοίως τοῦτο πᾶσιν ὑπάρχει τὸ θρεπτικόν . τοῦτο δ' ἔστι τὸ γεννητικὸν ἐτέρου οἶον αὐτό. La production de la semence est étroitement liée à la nutrition. Ibid., 3, 736 b, 26 : τὸ γὰρ σπέρμα περίττωμα μεταδαλλούσης τῆς τροφῆς ἐστίν.

415 a, 27. τέλεια καὶ μὴ πηρώματα. — Meta., Δ, 16, 1021 b, 21 : ἕκαστον γὰρ τότε τέλειον καὶ οὐσία πᾶσα τότε τελεία, ὅταν κατὰ τὸ εἶδος τῆς οἰκείας ἀρετῆς μηθὲν ἐλλείπῃ μόριον τοῦ κατὰ φύσιν μεγέθους. Les πηρώματα sont les animaux inachevés ou incomplets, soit qu'ils n'aient pas encore atteint leur développement naturel (οἶον τὰ νεογνά, ΡΗΠΟΡ., 267, 25. De même SOPHON., 56, 36), soit que certains de leurs organes aient subi une mutilation artificielle ou non (Gen. an., IV, 1, 766 a, 26; I, 20, 728 b, 10;

Hist. an., II, 1, 500 a, 12), soit, encore, que quelque maladie les ait atrophiés (Gen. an., III, 1, 749 a, 18), ou, enfin, que leur anomalie soit, en quelque sorte, normale et que des espèces entières, ou tout une catégorie d'individus dans une espèce, soient privés de certains organes et de certaines fonctions (Hist. an., I, 9, 494 b, 26 : tà μèν οῦν ἄλλα γένη πάντα τῶν ζψων πλην τῶν ὀστραχοδέρμων καὶ εἴ τι ἄλλο ἀτελές, ἔχει ὀφθαλμούς. Ibid., b, 34; Gen. an., II, 3, 737 a, 28). — Ibid., II, 7, 746 b, 31 : πολλοῖς δὲ καὶ πολλαῖς καὶ διὰ πηρώματα τοῦτο συμδαίνει τὸ πάθος (sc. ἡ ἀγονία). Ibid., 8, 747 a, 24; V. ad III, 12, 434 a, 32.

415 a, 27. γένεσιν αὐτομάτην. — Ind. Ar., 124 b, 3 : συμδέδηχε χαὶ ἐπὶ τῶν ζψων χαὶ ἐπὶ τῶν φυτῶν αὐτόματά τινα γίνεσθαι · τὰ αὐτομάτως γιγνόμενα ἐχ τίνων (ἐχ γῆς σηπομένης, δρόσου al), ἐν τίσι (ἐν βορδόρψ, χόπρψ, περιττώμασι ξύλοις al) γίγνεται Ζιε 1. 539 a 18—25, b 7. 19. 551 a 2—9. Les êtres ainsi produits peuvent quelquefois donner naissance à d'autres animaux, mais ceux-ci ne leur ressemblent pas. Gen. an., III, 11, 761 b, 25; Hist. an., V, 1, 539 b, 7 : ὅσα δ' ἀπὸ ταὐτομάτου γίνεται ἐν ζῷοις Ϝ, γῆ Ϝ, φυτοῖς Ϝ) τοῖς τούτων μορίοις, ἔχουσι δὲ τὸ ἄρρεν χαὶ τὸ θῆλυ, ἐχ τούτων συνδυαζομένων γίνετα: μέν τι, οὐ ταὐτὸ δ' ἐξ οὐθενὸς ἀλλ' ἀτελές, οἶον ἔχ τε τῶν φθειρῶν ὀχευομένων αὶ χαλούμεναι χονίδες χαὶ ἐχ τῶν μυιῶν σχώληχες χαὶ ἐχ τῶν ψυζῶν σχώληχες ψοειδεῖς, ἐξ ῶν οὕτε τὰ γεννήσαντα γίνεται οῦτε ἄλλο οὐθὲν ζῷου.

415 a, 29. ένα τοῦ ἀεί..... ἦ δύνανται. — V. Gen. et corr., II, 11; Gen. an., II, 1, 731 b, 24: ἐπεὶ γάρ ἐστι τὰ μὲν ἀ ἐδια καὶ θεῖα τῶν ὄντων, τὰ ở ἐνδεχόμενα καὶ εἶναι καὶ μὴ εἶναι, τὸ δὲ καλὸν καὶ τὸ θεῖον αἶτιον ἀεὶ κατὰ τὴν αύτοῦ φύσιν τοῦ βελτίονος ἐν τοῖς ἐνδεχομένοις,.... (31) διὰ ταύτας τὰς αἰτίας γένεσις ζῷων ἐστίν. ἐπεὶ γὰρ ἀδύνατος ἡ φύσις τοῦ τοιούτου γένους ἀἰδιος εἶναι, καθ' ὃν ἐνδέχεται τρόπον, κατὰ τοῦτόν ἐστιν ἀἰδιον τὸ γινόμενον..... ἀριθμῷ μὲν οὖν ἀδύνατον,..... εἶδει δ' ἐνδέχεται. διὸ γένος ἀεὶ ἀνθρώπων καὶ ζῷων ἐστὶ καὶ φυτῶν.

415 b, 2. δσα πράττει κατά φύσιν. — Allusion à l'activité artistique dont la fin est la réalisation d'une chose contingente aussi bien dans son individualité que dans sa forme. Eth. Nic., VI, 4, præs. 1140 a, 10 : ἔστι δὲ τέχνη πᾶσα περὶ γένεσιν, καὶ τὸ τεχνάζειν, καὶ θεωρεῖν ὅπως ἀν γένηταί τι τῶν ἐνδεχομένων καὶ εἶναι καὶ μὴ εἶναι, καὶ ῶν ἡ ἀρχὴ ἐν τῷ ποιοῦντι ἀλλὰ μὴ ἐν τῷ ποιουμένψ · οὕτε

yàp twv ét àváyang övrav  $f_1$  yıvoukvav  $f_1$  téyvn éttiv, obte twv arta púsiv. Gen. et corr., l. l., 337 b, 15; THEM., 91, 28: µŋdê tiş pévesiv autoµátny éxei, fi xai èx téyvng πεπορισµένην. Cf. PLAT., Bang., 207 D:  $f_1$  θνητή φύσις ζητεῖ xartà tò δυνατὸν ἀεί τ' είναι xai ἀθάνατος. δύναται δὲ ταύτη µόνου, τῆ γενέσει, ὅτι ἀεὶ xartaleíπει ἕτερον νέων ἀντὶ τοῦ παλαιοῦ. — L'expression πράττειν est, sans doute, employée à dessein. Ce n'est pas une fin extérieure à lui que poursuit l'être qui se développe et se reproduit; il ne fait qu'actualiser les puissances qu'il renferme. V. Eth. Nic., VI, 4 et 5; Meta.,  $\Theta$ , 8, 1050 a, 30; Eth. Nic., I, 1, 1094 a, 3—6 et sæp.; ad III, 10, 433 a, 14—21; a, 29—30.

415 b, 2. τὸ δ' ού..... τὸ δὲ ῷ. - Le sens de cette phrase, prise en elle-même, n'est pas douteux. ARISTOTE l'indique dans un passage analogue, Phys., II, 2, 194 a, 34 : xaì χρώμεθα ώς ήμῶν ἕνεκα πάντων ὑπαρχόντων. ἐσμὲν γάρ πως καὶ ἡμεῖς τέλος · διχῶς γάρ το ού ένεκα. Meta., Λ, 7, 1072 b, 2 : έστι γάρ τινι το ού ένεκα. (V., en outre, BERNAYS, D. Dial. d. Arist., p. 168 sqq. et BONITZ, ad Meta., A, l. l.). La fin, to ob, c'est le but, par exemple le bonheur ou la santé; ce pour quoi elle est une fin, τὸ ϣ, c'est l'être auquel cette fin est bonne, utile ou agréable, par exemple l'homme ou le malade. L'une et l'autre sont, en des sens différents, tò où Eveza. THEM., 92, 5 : wonte yào xad έν τοῖς 'Ηθικοῖς (Eth. Nic., I, 4. Cf. Eth. Eud., VII, 15, 1249 b, 15) έλέγετο, διττόν το τέλος, ώς μεν το ο εύδαιμονία, ώς δὲ τὸ ῷ αὐτὸς ἕχαστος αύτῷ. χαὶ γὰρ τὴν εὐδαιμονίαν δι' αὐτὸν αίρειται, και ώστε έαυτῷ ταύτην περιποιήσασθαι, ώσπερ και έπι ιατρικής ο μέν ή ύγίεια, φ δε τφ χάμνοντι. ALEXANDRE, dans son commentaire de la Métaphysique (ad l. l., 669, 31 Bon., 695, 29 Hayd.), donne la même interprétation : rà vàp vivóueva xai mparτόμενα ένεκα της εύδαιμονίας τιν! πράττεται, οίον τῷ Σωκράτει. Dans son De anima (lib. alt., 152, 17), il écrit plus clairement encore : ἐπεί γὰρ διττὸν τὸ τέλος, ὡς φησιν Ἀριστοτέλης, τὸ μὲν ὅ, τὸ δε ψ, το μεν ο ως ή εύδαιμονία..... το δε ψ ήμιν..... και ως μεν πρός τὰ πράγματα ή εὐδαιμονία τέλος καὶ σκοπός, ὡς δὲ πρὸς ἡμᾶς ἡμεῖς εύδαιμονοῦντες. SIMPLICIUS explique aussi de la même façon dans son commentaire de la Physique (ad l. l., 303, 30) et, dans celui du De anima (110, 32), reprend cette explication sous une forme plus platonicienne. Enfin, les interprétations de Philopon (269, 30) et de Sophonias (58, 1) sont d'accord avec les précédentes. — Si le sens de la phrase n'est guère en question, il n'en est pas de même de la façon dont elle se rattache à l'en-,

semble du passage. Philopon (269, 27) n'y voit qu'une remarque incidente, sur les diverses sortes de fins : ἐπειδή όλως ἐμνήσθη τελιχοῦ αἰτίου, διὰ τοῦτό φησιν ὅτι τὸ οῦ ἕνεχα, τουτέστι τὸ τέλος διττόν éori. De même Sophon., 57, 37. PACIUS, suivi par WALLACE (p. 234), y trouve une réponse à une objection possible : On pourrait dire que la génération n'a pas lieu τοῦ θείου ἕνεχα, mais pour la conservation de l'espèce. Aristote répond qu'il y a deux sortes de fins : alter qui finis appetitus ut ædificationis finis est domus, alter vero cui ille finis paratur sicut ædificationis finis est ille qui domum est inhabitaturus. Mais on n'apercoit guère comment cette remarque pourrait servir à résoudre l'objection, ni même quelle serait la portée de celle-ci. Car ARISTOTE ne sépare pas τοῦ ἀεὶ de τοῦ θείου; la génération permet aux animaux d'atteindre l'un et l'autre, dans la mesure où ils sont capables de le faire. — Il faut, pensons-nous, voir dans l'ensemble du passage, depuis πάντα γαρ (b, 1) jusqu'à είδει δ' ἕν (b, 7), un argument destiné à confirmer et à expliquer la proposition précédente : ίνα τοῦ ἀεὶ καὶ τοῦ θείου μετέγωσιν ἡ δύνανται. En effet (γάρ), dit Aristote, la fin suprême de tous les êtres naturels est l'éternel et le divin. Mais, par cela même qu'ils agissent ou que la nature agit en eux en vue d'une fin, cette fin est distincte d'eux-mêmes; la fin et l'être pour qui elle est une fin ne sont pas identiques. Il n'y a qu'en Dieu que les deux choses coïncident éternellement. Dans la réalisation de la fin, la nature doit donc tenir compte, non seulement du but considéré en lui-même, mais encore du sujet en qui il doit se réaliser (tò où Eveza Sittóv), et la façon dont il peut être atteint dépend de la condition de ce sujet : ênei ous (sub. ro o = τὰ ζῷα) χοινωνεῖν ἀδυνατεῖ τοῦ ἀεὶ (i. e. τοῦ οῦ).... χτλ. Il faut donc, croyons-nous, ne mettre qu'un point en haut après xatà φύσιν (b, 2) et après τὸ δὲ ῷ (b, 3). - Les mots τὸ δ' οῦ ἕνεκα.... τὸ δὲ φ expriment une partie importante de l'argument, et ne sont pas importune intrusa comme le croit TRENDELENBURG (p. 289), qui propose de les rejeter. Ils ne forment pas, non plus, double emploi avec la phrase analogue qui figure un peu plus loin (b, 20). V. ad loc.

415 b, 3. τῆ συνεχεία. — TORSTRIK (p. 138) pense soit que ce passage est altéré, soit que l'emploi de συνεχεία ne peut être que l'effet d'une négligence : ἡ συνέχεια non est perennitas et ut ita dicam perpetuitas unius numero individui : eam potius diceres àιδιότητα vel àθανασίαν : imo ἡ συνέχεια est id ipsum quod animalibus concessum est, series non interrupta generis. Cf. Phys. E 3. 227 a 10-17. de Gen. et Corr. B 10. Mais, dans le passage de la Physique, il n'est question que du continu en général et, dans celui du De generatione et corruptione, ARISTOTE dit seulement que la production et la destruction (v. 336 a, 24; b, 25) doivent être continues. D'ailleurs, il n'est pas question ici de l'espèce, mais de l'individu (cf. a, 28 : ποιήσαι έτερον οίον αύτό. b, 6 : διαμένει ούκ αύτὸ ἀλλ' οἶον αὐτό), et, s'il est vrai que l'espèce peut participer τοῦ ἀεὶ τῆ συνεγεία, il est bien vrai aussi que l'individu ne le peut pas. Les mots xouverv rou dei ry ouverele équivalent donc, à peu près, à χοινωνείν αιδιότητος ou αθανασίας. Même employé seul, συνεγής (ou συνεγώς) a quelquefois ce sens chez Aristote (cf. Phys., VIII, 7, 260 b, 20 et SIMPL., ad loc., 1269, 17 : avayχαΐον ἀεὶ χίνησιν είναι · τοῦτο γὰρ σημαίνει τὸ είναι συνεχῶς.). Il faut remarquer, toutefois, que THEMISTIUS (92, 15) paraît avoir lu δύναται au lieu de άδυνατει : δύναται δε τη συνεχεία μόνη διά τὸ μηδεν ενδέχεσθαι τῶν φθαρτῶν...... χτλ.

415 b, 6. τὸ μὲν μᾶλλον τὸ δ' ἦττον. — SIMPLICIUS ne commente pas ces mols, et Sophonias (58, 23) se borne à les reproduire. Themistius (92, 19) les explique ainsi : μᾶλλον μὲν ὅσων ἡ γένεσις ἐξ ἀλλήλων οὐδεπώποτε διαλείπει, ἤττον δε ὡς ἐπί τινων ζώων, ἂ ταῖς ὥραις δοχεῖ ποτὲ μὲν φθείρεσθαι ὅλόχληρα, ποτὲ δὲ γίνεσθαι. Philopon (270, 32) indique deux interprétations dont l'une est voisine de la précédente : τὸ δὲ τὸ μὲν μᾶλλον τὸ δὲ ἦττον ἤτοι διὰ τὸ τὰ μὲν πολυχρονιώτερα εἶναι, τὰ δὲ ὅλιγοχρονιώτερα, ἢ διὰ τὰ διαλείποντα χαὶ μὴ συνεγῶς ὄντα.... χτλ.

## 415 b, 7. οίον αύτό. - Cf. a, 28 : τὸ ποιησαι έτερον οίον αὐτό.

είδει δ' έν. — Après ces mots, un certain nombre de manuscrits ont la phrase suivante : διόπερ τὸ σπέρμα τῶν ζώων καὶ τῶν φυτῶν ὄργανόν ἐστι τῆς ψυχῆς. Mais aucun des commentateurs, à l'exception de Sophonias (58, 10), ne parait en avoir eu connaissance. Ils sont, d'ailleurs, suspects en eux-mêmes. Car ils présentent d'une façon trop matérielle et trop littérale la comparaison de l'organe avec un instrument. V. ad II, 1, 412 b, 5—6.

415 b, 8. έστι δέ..... 23. ή δύναμις αύτη. — Bien que ce morceau s'applique à tous les modes de l'âme, c'est princi-

palement l'âme nutritive qu'ARISTOTE a en vue. Cf. b, 19 : xaì τὰ τῶν φυτῶν. b, 22 : οὐ πᾶσι δ' ὑπάρχει τοῖς ζῶσιν ἡ δύναμις αὕτη. 'V. TREND., p. 290; ad I, 1, 402 a, 6.

**415 b, 8.** airía xai áp $\chi\eta$ . — Quoique ces deux termes ne soient pas exactement synonymes (v. *Meta.*,  $\Gamma$ , 2, 1003 b, 24;  $\Delta$ , 1 et 2; *Gen. et corr.*, I, 7, 324 a, 27), ils sont employés ici comme équivalents. V. *Ind. Ar.*, 112 b, 4; 6; *ad l. l.* 

415 b, 9. τοὺς διωρισμένους τρόπους. — V. Meta., A, 3, 983 a, 26 sqq.; Δ, 2, 1013 a, 24 j αἴτιον λέγεται ἕνα μὲν τρόπον ἐξ οῦ γίγνεταί τι ἐνυπάρχοντος, οἶον ὁ χαλκὸς τοῦ ἀνδριάντος.... ἄλλον δὲ τὸ εἶδος.... ἕτι ὅθεν ἡ ἀρχὴ τῆς μεταδολῆς ἡ πρώτη ἡ τῆς ἡρεμήσεως..... ἔτι ὡς τὸ τέλος.

415 b, 11. ή ούσία = la forme ou l'essence. SIMPL., 111, 4 : ὡς οὐσία..... τουτέστιν ὡς εἶδος. De même THEM., 93, 3; SOPHON., 58, 29.

415 b, 14. τούτου. — La leçon traditionnelle est τούτων. Mais le raisonnement est manifestement celui-ci : ή οὐσία τὸ αίτιον τοῦ είναι — τὸ ζῆν τὸ είναι ἐστι τοῖς ζῶσι — ἡ ψυχὴ αἰτία τοῦ ζήν — ή ψυχή αίτία τοῦ είναι — ή ψυχή οὐσία. Par suite, le pluriel τουτῶν ne peut se rapporter grammaticalement à aucun des mots qui précèdent. Il faudrait donc rattacher τούτων à un pluriel équivalent à τοῦ ζῆν (par exemple τῶν ζωτικῶν ἐνεργειῶν ου δυνάμεων) et sous-entendu. Mais il vaut mieux lire τούτου sc. τοῦ ζην. Cette conjecture est confirmée par le texte de la copie primitive de E : αίτιον δε και άργη ή ψυγή τούτου έστίν. - par le commentaire de Simplicius (111, 13) : τοῦ δὲ ζῆν αίτιον ή ψυχή, - celui de Philopon (271, 37) : ή ψυχή του ζην τοῖς ζῶσιν αἰτία, - la paraphrase de Sophonias (58, 31) : τούτου δε aitia xai apχή ψυχή, - enfin, par la traduction d'ARGY-ROPULE : at vivere viventium est esse; cujus sane causa est,..... anima.

έτι..... 15. ἐντελέχεια. — L'acte d'une chose est sa forme ou sa notion, c'est par elle que ce qui est en puissance se définit (v. ad II, 4, 415 a, 18—19). Or l'âme est l' ἐντελέχεια du corps organisé. Donc.... cf. SIMPL., 111, 15 : ἡ γὰρ τοῦ δυνάμει ὄντος ὅτιοῦν ἐντελέχεια εἰδητικόν ἐστιν αἴτιον·..... τοῦ δὲ δυνάμει ζῶντος ἐντελέχεια ἡ ψυχή · ὥστε.... Par conséquent, λόγος est ici synonyme de είδος. ΡΗΠΟΡ., 273, 35 : λόγος δέ φήσιν αντί τοῦ ἡ οὐσία καὶ τὸ είδος. SOPHON., 58, 32 : είδος καὶ λόγος.

**415 b, 16. ό νοῦς.** — ΡΠΙLΟΡ., 274, 4 : νοῦν λέγει τὸν πρακτικόν. De même Sophon., 58, 35.

415 b, 17. ή ψυγή και κατά φύσιν. -- Torstrik, p. 138: Legitur τοιούτον δ' έν τοῖς ζψοις ή ψυγή χαὶ χατὰ φύσιν: nullo idoneo sensu. Ar. dicit naturae in iis animalibus quae aara oboev gignuntur finem esse animam : in guibusdam enim natura non asseguitur, quae vel mortua nascuntur vel  $\pi \in \pi_{1} \rho \omega$ μένα : sed id non est κατά φύσιν. Quaeri potest an legendum sit h yoyh toic xatà oboin, id guod a prima scriptione proxime abest. Necessarium sane non est, modo deleatur vocula xa!. TRENDELENBURG (p. 290) pense aussi qu'il y a lieu de supprimer kal. Mais le texte traditionnel est celui de tous les manuscrits, à l'exception de U. Simplicius (111, 25) et Sophonias (58, 38) le reproduisent exactement. Ce texte, d'ailleurs, n'est pas aussi dénué de sens que le pense Torstrik. L'argument d'Aristote est, en effet, le suivant : La nature, comme l'intellect, agit toujours en vue de quelque chose (Evexá rou), et cette chose est sa fin. Or la fin (τέλος) de la nature, dans les êtres vivants, c'est leur âme. Ce qui le prouve c'est que l'organisme des plantes et des animaux sert d'instrument à celle-ci. L'âme est donc le ού ένεκα du corps vivant (cf. Phys., II, 2, 194 a, 28 : ή δε φύσις τέλος καί ού ένεκα · ών γάρ συνεχούς της κινήσεως ούσης έστι τι τέλος τής χινήσεως, τοῦτο ἔσχατον χαὶ τὸ οῦ ἕνεχα). Il est naturel, par conséquent, qu'Aristote insiste sur la partie la plus importante de l'argument, à savoir que l'âme est la fin de la nature dans l'économie de l'animal; que c'est en vertu même de leur nature, et non pas simplement par accident (xarż φύσιν opp. κατά συμδεδηκός, v. De an., I, 3, 406 a, 14; Etk. Eud., III, 4, 1232 a, 7), que cette finalité se manifeste. C'est ce que semble eonfirmer le πάντα γὰρ qui suit.

**415 b, 18. τὰ φυσικὰ σώματα,** *i. e.* : τὰ φυσικὰ καὶ ἔμψυχα σώματα (Philop., 274, 11; Sophon., 58, 38).

415 b, 20. διττῶς δέ..... 21. τὸ ῷ. — Les commentateurs ne sont guère d'accord sur le sens de cette phrase. D'après SIMPLICIUS (112, 1 : ἡ δὲ ψυχὴ ὡς τὸ οῦ) et Philopon (274, 16 : τὴν μὲν ψυχὴν τέλος ὡς οῦ, τὸ οὲ ζῷων ὡς ῷ), elle signifierait que

l'âme n'est cause finale que comme τὸ οῦ. SOPHONIAS (59, 2) admet l'opinion inverse, sans donner de raisons : διγῶς δὲ τὸ ού ένεκα, ώς έλέγομεν, τό τε ού καί τὸ φ · τὸ δεύτερον δε τη ψυγη προσηρμόττομεν. D'après Torstrik (p. 139), Aristote a voulu dire que l'âme est cause finale dans les deux sens : hic dicit utroque sensu animam esse tò téloç xal ob Évexa. Mais on ne voit guère la possibilité d'admettre cette interprétation, s'il est vrai que  $\tau \delta \phi$  désigne le sujet pour qui la fin est profitable (v. ad II, 4, 415 b, 2) c'est-à-dire, ici, l'être animé considéré dans son ensemble. Nous croyons plutôt que ce passage a pour but d'écarter une objection possible. On pourrait soutenir, en effet, que ce n'est pas en vue de l'âme que l'organisme de l'animal est constitué, mais en vue de l'animal lui-même, c'est-à-dire de l'ensemble formé par cet organisme et par l'âme. La réponse serait que l'animal est, sans doute, la fin ώς τὸ ῷ c'est-à-dire comme le sujet pour lequel il est bon de réaliser la forme ou la fin, tandis que l'âme est la fin ellemême, ώς τὸ οὖ.

415 b, 21. άλλα μήν..... 28. ζωής. — Il faut remarquer l'ordre suivi dans l'énumération des diverses sortes de mouvements dont l'âme est la cause. D'abord la locomotion, qui n'appartient qu'à quelques animaux, puis l'altération, supposée par la sensation dont tous les animaux sont doués, enfin l'accroissement, fonction commune à tous les êtres vivants.

415 b, 28. προστιθείς. — ZELLER pense qu'il faut supprimer ce mot et KARSTEN (Emped., p. 454, v. TORST., p. 139) propose de lire προσθέσει. Mais TORSTRIK (l. l.) nous paraît avoir raison de penser que προστιθείς doit être maintenu : Aristoteles dicit Empedoclem incrementa plantarum recte repetiisse ex nutritione, sed hoc non bene ab eo additum, graves nutrimenti particulas deorsum, leves sursum ferri. — Cf. THEOPH., Caus. plant., I, 12 : ἕν γάρ τι τὸ γεννῶν xal οὐχ ὥσπερ Ἐμπεδοχλῆς διαιρεῖ xaì μερίζει, τὴν μὲν γῆν εἰς τὰς ῥίζας, τὸν δ' alθέρα εἰς τοὺς βλαστούς, ὡς ἐχάτερον ἐχατέρου χωριζόμενον, ἀλλ' ἐχ μιᾶς ὕλης xal ὑφ' ἐνὸς aἰτίου γεννῶντος. AET., Plac., V, 26, 438, 21 Diels : Ἐμπεδοxλῆς..... τὰ δένδρα..... αὕζεσθαι... ὑπὸ τοῦ ἐν τῆ γῆ θερμοῦ διαιρέμενα, ὥστε γῆς εἶναι μέρη..... τοὺς δὲ χαρποὺς περιττώματα εἶναι τοῦ ἐν τοῖς φυτοῖς ὕδατος xal πυρός.

416 a. 1. xarà quoiv. - Empédocle semble avoir, en effet,

parlé d'un mouvement naturel de la terre vers le bas et d'un mouvement naturel du feu vers le haut (Gen. et corr., II, 6, 334 a, 1 : ήνέχθη δ' άνω ό αίθήρ ούχ ύπό τοῦ νείχους, άλλ' ότε μέν φησιν — sc. Ἐμπεδοχλῆς — ὥσπερ ἀπὸ τύχης,.... ὁτὲ δέ φησι πεφυχέναι τό πῦρ ἄνω φέρεσθαι. Cf. Phys., VIII, 1, 252 a, 5). Mais il ne faut pas prendre ces expressions à la rigueur, dans le sens dynamiste qu'elles ont chez ARISTOTE. AETIUS (Plac., II, 7, 336, 20 Diels) dit qu'Empédocle n'attribuait pas de lieu naturel à chacun des éléments (v. ZELLER, tr. fr., t. II, p. 240, n. 5, I<sup>s</sup>, 763, 3 t. a.), et ARISTOTE (De cœlo, IV, 2, 309 a, 19) déclare qu'il ne s'explique pas plus qu'ANAXAGORE sur la pesanteur des corps. Si Empédocle, dit Zeller (ibid., p. 216, 769 t. a.), est obligé de laisser aux éléments le mouvement dans l'espace, « afin de ne « pas rendre tout changement des choses impossible, il ne « peut cependant placer en elles-mêmes la tendance à se « mouvoir et à former des combinaisons qui ne modifient en « rien leur essence propre. Il n'a certainement pas enseigné. « comme on le prétend, que les éléments étaient doués d'une « âme ». Une telle doctrine, remarque le même auteur, aurait changé tout le caractère du système d'Empédocle et supprimé la nécessité de ses deux causes efficientes. V. ad I, 2, 404 b, 11 et 12.

416 a, 3. ού γάρ τὸ αύτὸ πᾶσι τὸ ἄνω καὶ κάτω καὶ τῷ παντί. - TREND., p. 291 : si õpyava plantae cum animantibus compares, rem inverti, ut, quod plantis radices sint, ora sint animantibus. Diversum itaque esse in utrisque deorsum et sursum... In quo id quidem veri non dissimile est, Aristotelem τὸ ἄνω et τὸ xárw ab Empedoclis sententia deflexisse; Aristotelem ad plantae rationes et officia, Empedoclem ad id quod terram petit vel fugit, retulisse. Mais il faut remarquer que l'objection d'Aris-TOTE ne consiste pas à reprocher à Empédocle d'avoir appelé le bas ce qui est, en réalité, le haut des plantes. Ce qu'il critique c'est l'impossibilité où Empédocle se trouve, en vertu du caractère mécaniste de sa doctrine, d'assigner aux êtres vivants un haut et un bas autres que ceux de l'univers (v. ad I, 4, 408 a, 18-23). En réduisant tous les phénomènes vitaux aux mouvements des éléments (THEM., 93, 12 : Ἐμπεδοκλῆς δὲ ούχ όρθῶς ποιεῖ τὴν αἰτίαν τῆς αὐξήσεως ἀνάπτων ταῖς ῥοπαῖς τῶν στοιχείων, ού τη ψυχή ·), en supprimant toute activité propre de l'animal, toute fonction, il s'interdit d'attribuer à leurs organes d'autres différences que celles qui résultent de leur position

dans l'espace. Or, le haut et le bas se définissent, dans l'animal, non par leur situation mais par leur fonction. An. incess., 4. 705 a. 29 : ού μόνον γάρ έν τοις ζώρις έστι το άνω και κάτω, άλλά χαὶ ἐν τοῖς φυτοῖς . διείληπται δ' ἔργψ, χαὶ οὐ θέσει μόνον τῆ πρός τε την γην και τον ούρανόν. όθεν μέν γάρ η της τροφης διάδοσις και ή αύξησις εχάστοις, άνω τοῦτ' ἐστίν · πρὸς ὃ δ' ἔσγατον αὕτη περαίνει, τοῦτο κάτω. τὸ μὲν γὰρ ἀργή τις, τὸ δὲ πέρας • ἀργὴ δὲ τὸ ἄνω. χαίτοι δόξειεν άν τοῖς φυτοῖς οἰχεῖον εἶναι τὸ χάτω μάλλον · οὐχ όμοίως γάρ ἕχει τῆ θέσει τὸ ἄνω καὶ κάτω τούτοις καὶ τοῖς ζῷοις . ἔχει δὲ πρός μέν τὸ ὅλον·ούχ ὁμοίως, χατὰ δὲ τὸ ἔργον ὁμοίως. Juv. et sen., 1, 468 a, 1 : xaθ' δ μέν γάρ εἰσέρχεται μόριον ή τροφή, άνω καλούμεν, πρός αὐτὸ βλέποντες ἀλλ' οὐ πρὸς τὸ περιέχον ὅλον, κάτω δὲ καθ' ὅ τὸ περίττωμα ἀφίησι τὸ πρῶτον . ἔχει δ' ἐναντίως τοῖς φυτοῖς τοῦτο χαί τοῖς ζῷοις. Hist. an., II, 1, 500 b, 28 : λέγομεν δὲ ἄνω τὸ ἀπὸ χεφαλής μέγρι του μορίου ή ή του περιττώματός έστιν έξοδος, χάτω δέ τὸ ἀπὸ τούτου λοιπόν. -- Les mots καὶ τῷ παντί, que Susemini (Burs. Jahresb., IX, 351; Jen. Lit., 1877, p. 708) rejette, nous semblent donc, au contraire, exprimer une partie essentielle de l'argument. - Sur ce qu'ARISTOTE dit ici des plantes, v. ad II, 1, 412 b, 2.

416 a, 6. τί τὸ συνέχον..... 7. γῆν; — Les Stoïciens en attribuant, plus tard, ce rôle à la matière psychique semblent avoir méconnu, volontairement ou non, la portée de l'argument d'ARISTOTE. ACH. TAT., Isag. in Ar. Phæn., 13 : Ποσειδώνιος δὲ ἀγνοεῖν τοὺς Ἐπικουρείους ἔφη, ὡς οὕτε σώματα τὰς ψυχὰς συνέχει, ἀλλ' αἱ ψυχαὶ τὰ σώματα . ὥσπερ καὶ ἡ κόλλα καὶ ἑαυτὴν καὶ τὰ ἐκτὸς κρατεῖ. SEXT., ad. Math., IX, 72.

416 a, 9. δοκεί δέ τισιν. — Il s'agit, sans doute, d'Héraclite SIMPL., Phys., 23, 33 : "Ιππασος δὲ ὁ Μεταποντϊνος καὶ Ἡράκλειτος ὁ Ἐφέσιος,..... πῦρ ἐποίησαν τὴν ἀρχὴν..... καὶ ὅῆλον ὅτι καὶ οῦτοι τὸ ζψογόνον καὶ ὅημιουργικὸν καὶ πεπτικὸν καὶ διὰ πάντων χωροῦν καὶ πάντων ἀλλοιωτικὸν τῆς θερμότητος θεασάμενοι ταύτην ἔσχον τὴν δόξαν. Cf. Bon., Ind. Ar., 822 b, 11.

416 a, 12. xai aὐξόμενον. — La conjecture de ESSEN (D. zweite Buch, etc., p. 23, n. 23) : xai μή (?) αὐξόμενον μόνον n'aurait de raison d'être que si, d'après ARISTOTE, l' αὕξησις était quelque chose de moins que la nutrition, tandis qu'elle est, au contraire, quelque chose de plus, et que l'accroissement suppose la nutrition. V. ad II, 4, 416 a, 22-25 et Gen. et corr., I, 5,

322 a, 24 : διὸ τρέφεται μὲν ἕως ἂν σώζηται xai φθίνη, αὐξάνεται δὲ οὐx ἀεί.

416 a. 14. συναίτιον. — Ce terme désigne, chez Aristote comme chez PLATON (v. Pol. — et non pas Rép., qu'indique par erreur Belger, in alt. ed. TREND., p. 292 -, 281 D; 287 C; D; Tim., 46 D), ce qui, tout en étant nécessaire à la réalisation d'une chose, n'en est pas la cause proprement dite; tout ce qui est condition ou instrument nécessaire à la production de l'effet (Meta.,  $\Delta$ , 5, 1015 a, 20 : avayxatov  $\lambda$ éyetat, où áveu oùx évôéγεται ζην ώς συναιτίου, οίον τὸ ἀναπνεῖν χαὶ ἡ τροφὴ τῷ ζψψ ἀναγxαΐον · ἀδύνατον γὰρ ἄνευ τούτων είναι. Ibid., b, 3; Eth. Nic., III, 7, 1114 b, 22; Gen. an., V, 3, 783 b, 21; Part. an., I, 1, 642 a, 7: λέγομεν γάρ την τροφήν άναγχαϊόν τι..... ότι ούχ οϊόν τ' άνευ ταύτης είναι.... (13) ότι μέν ούν δύο τρόποι της αιτίας..... άρχη γάρ η φύσις μάλλον τῆς ὕλης.). La matière est συναιτία τῆ μορφῆ τῶν γινομένων (Phys., I, 9, 192 a, 13). ARISTOTE attribue, d'ailleurs, la plus grande importance au feu, ou au chaud, comme condition de la plupart des foncțions psychiques. C'est grâce à lui que s'opère l'assimilation de l'aliment (τὸ θερμὸν τὴν πέψιν ἐργάζεται, v. ad II, 4, 416 b, 28; Part. an., IV, 3, 677 b, 32; 5, 681 a, 4; Gen. an., IV, 1, 765 b, 15; V, 6, 786 a, 17). Par suite, le feu est un des facteurs de la croissance (tò θερμόν αύξητικόν, Part. an., III, 6, 669 b, 3; Gen. an., V, 8, 789 a, 8); il contribue aussi au mouvement de l'animal (*ibid.*, II, 4, 732 a, 20). Il y a, enfin, une relation directe entre le chaud et le principe psychique (*ibid.*, III, 4, 754 b, 6 :  $iv \gamma ap \tau \psi$   $\theta \epsilon p \mu \psi$   $h \psi \eta \chi \alpha h ap \eta$ ). Il faut remarquer, toutefois, que cette chaleur animale n'est pas, à proprement parler, du feu (v. ibid., II, 3, 737 a, 5; 736 b, 34; ad II, 6, 418 b, 12); elle est plutôt analogue au πνεῦμα. V. ad I, 4, 408 b, 25; III, 10, 433 b, 19-27 et KAMPE, Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 15 sqq.

416 a, 16. τῶν δὲ φύσει συνισταμένων. — Ces expressions désignent ordinairement non seulement les êtres organisés, mais tous les êtres naturels, quels qu'ils soient, même les éléments simples. V. Ind. Ar. s. vv. συνιστάναι, σύστασις et Phys., VIII, 1, 250 b, 14 : οἶον ζωή τις οἶσα (sc. ἡ χίνησις) τοῖς φύσει συνεστῶσι πᾶσιν. Cependant, comme ici le sens du mot est restreint par le contexte, l'équivalent organisme naturel paraît à peu près exact.

416 a, 17. λόγος μεγέθους. — Gen. an., II, 6, 745 a, 5 : εστι γάρ τι πασι τοιζ ζώρις πέρας τοῦ μεγέθους.

418 a, 18. λόγου. — ΤΗΕΜ., 94, 17 : ἀλλὰ ψυχῆς καὶ εἴδους μᾶλλον ἢ ὕλης. Cf. Gen. an., II, 1, 734 b, 31 : σκληρὰ μὲν οὖν καὶ μαλακὰ καὶ γλίσχρα καὶ κραῦρα, καὶ ὅσα ἄλλα πάθη ὑπάρχει τοῖς ἐμψύχοις μορίοις, θερμότης καὶ ψυχρότης ποιήσειεν ἄν, τὸν δὲ λόγον ῷ ἤδη τὸ μὲν σὰρξ τὸ δ' ὀστοῦν, οὐκέτι,..... κτλ.

416 a, 20. xai. — Ce mot, omis par la plupart des commentateurs et des éditeurs, mais qui figure dans plusieurs manuscrits, doit, sans doute, être maintenu. ARISTOTE a indiqué plus haut les raisons pour lesquelles il convient de commencer l'étude de l'âme par celle de la faculté nutritive ou génératrice et de l'aliment, matière commune de la nutrition et de la génération (v. ad II, 4, 415 a, 26). Il ajoute maintenant que, de ces deux fonctions, c'est la nutrition qui doit encore (xal) être examinée en premier lieu.  $\tau \rho o \varphi \eta$  a donc ici le sens de nutrition (SIMPLICIUS — 114, 1 et 2 — donne pour équivalent  $\theta p \xi \psi \varsigma$ ) ou, plus exactement, le sens mixte où il désigne à la fois la nutrition et l'aliment. Ind. Ar., 774 b, 32 : interdum vel coniuncta est aliturae et alimenti significatio vel dubium utram potius intellegas.

416 a, 21. Sonet..... 22. tộ tvavtíų. — L'opinion la plus généralement répandue, qu'ARISTOTE lui-même admet en un certain sens (doxei, v. ad I, 1, 402 a, 4), est que l'action et la passion et, par suite, l'altération, la nutrition etc., ont lieu entre les contraires. Cependant Démocrite a soutenu la doctrine opposée. Gen. et corr., I, 7, 323 b, 3 : oi μèν γàρ πλειστοι τοῦτό γε όμονοητικῶς λέγουσιν, ὡς τὸ μèν ὅμοιον ὑπὸ τοῦ ὁμοίου πāν ἀπαθές ἐστι.... (10) Δημόχριτος δὲ παρὰ τοὺς ἄλλους lδίως ἕλεξε μόνος · φησὶ γàρ τὸ αὐτὸ xaì ὅμοιον είναι τό τε ποιοῦν xaì τὸ πάσχον · οὐ γàρ ἐγχωρεῖν τὰ ἕτερα xaì διαφέροντα πάσχειν ὑπ' ἀλλήλων...... xτλ. Empédocle doit aussi, sans doute, être compté parmi ceux qui admettent que la croissance a lieu par le semblable. PLUT., Quæst. Conv., IV, 663; MACR., Satur., VII, 5. Emped., v. 338 Mull. :

ώς γλυκύ μέν γλυκύ μάρπτε, πικρόν δ' έπ? πικρόν όρουσεν, δξύ δ' έπ' δξύ έδη, θερμόν δ' έποχεύετο θερμφ. V. ad I, 5, 409 b, 27; 32. En ce qui concerne la nutrition et la croissance, les deux opinions sont vraies à des points de vue différents. V. ad II, 5, 417 a, 1; Gen. et corr., I, 5, 322 a, 3 : Εστι μèν γàρ ὡς τὸ ὅμοιον ὁμοίψ αὐξάνεται, ἕστι δ' ὡς ἀνομοίψ . ἀπορήσειε δ' ἄν τις ποῖόν τι δεῖ εἶναι τὸ ῷ αὐξάνεται . φανερὸν δὴ ὅτι δυνάμει ἐχεῖνο, οῖον εἰ σάρξ, δυνάμει σάχρα . ἐντελεχείς ἄρα ἄλλο.

416 a. 22. ού παν δε παντί..... 25. εκ κάμνοντος. - En disant que la nutrition a lieu entre les contraires, ou que c'est un contraire qui sert d'aliment à son contraire, on ne la définit pas d'une facon suffisante. Car tout changement a lieu d'un contraire à l'autre, de sorte que la production ou l'altération sont aussi des passages de contraire à contraire. V. Phys., V, 1, 224 b, 28 : ή δε μή κατά συμδεδηκός (sc. μεταδολή) ούκ έν απασιν, άλλ' έν τοῖς έναντίοις χαὶ έν τοῖς μεταξὸ χαὶ ἐν ἀντιφάσει..... (225 a, 14) ή μέν έχ μή λευχοῦ εἰς λευχόν γένεσις τούτου. On pourrait, il est vrai, caractériser la nutrition et l'altération, par opposition à la production, en remarquant que, dans la production, le sujet disparaît avec son essence propre, pour donner naissance à un autre qui n'a rien de commun avec lui si ce n'est d'être, dans une certaine mesure, son contraire et que, dans l'altération, seules les qualités accidentelles du sujet varient, sans que son essence soit modifiée (Gen. et corr., I, 4, 319 b, 10 : άλλοίωσις μέν έστιν, δταν ύπομένοντος τοῦ ὑποχειμένου, αἰσθητοῦ ὄντος, μεταβάλλη ἐν τοῖς αὐτοῦ πάθεσιν...... οίον τὸ σῶμα ὑγιαίνει χαὶ πάλιν χάμνει ὑπομένον γε ταύτό...... όταν δ' όλον μεταδάλλη μη ύπομένοντος αίσθητοῦ τινὸς ώς ύποχειμένου τοῦ αὐτοῦ,..... γένεσις ήδη τὸ τοιοῦτον). Mais, ici, ARISTOTE se propose moins de distinguer exactement l'accroissement de la génération et de l'altération, que d'indiquer les caractères de l'aliment. Aussi ne prend-il même pas le mot yévesus dans son sens précis, et l'exemple qu'il en donne est-il, à proprement parler, une altération. Ce qui caractérise l'aliment, c'est qu'il est susceptible, dans certaines circonstances, de produire la croissance. Or il faut, pour cela, qu'il soit une quantité. Pour que la chair s'accroisse, il faut, par exemple, que l'aliment soit en puissance de la chair et, en outre, telle quantité. Sans doute, la considération de la quantité n'entre pas en ligne de compte quand on considère la nutrition et l'aliment in abstracto. L'aliment c'est simplement, à ce point de vue, ce qui est en puissance le nourri, par exemple la chair. Mais in concreto, la nutrition a toujours pour résultat

soit la croissance, soit la diminution, soit la conservation de la quantité primitive du sujet, et, par suite, l'aliment est toujours en puissance une quantité égale, inférieure ou supérieure à celle qu'il remplace. C'est ce que semble indiquer un passage assez obscur du De generatione et corruptione, I, 5, 322 8, 20 : ή μεν ούν δυνάμει το συναμφότερον, οίον ποσή σάρξ, ταύτη μέν αύξει · καί γάρ ποσήν δει γενέσθαι και σάρκα · ή δε μόνον σάρξ, τροφή τη αύξήσει τὸ αὐτὸ μέν, τὸ δ' είναι ἄλλο · ή μὲν γάρ ἐστι τὸ προσιον δυνάμει ποσή σάρξ, ταύτη μέν αύξητικον σαρκός, ή δε μόνον δυνάμει σάρξ, τροφή · τοῦτο δὲ τὸ εἶδος ἄνευ ὕλης..... xτλ. V. ad II, 4, 416 b, 11-13. Dans la production, l'un des contraires se substitue à l'autre; dans la nutrition, il faut, en outre, que l'un des contraires s'ajoute à l'autre et que celui-ci subsiste. Gen. et corr., I, 5, 322 a, 5-16, præs. 14 : έστι μέν γάρ ούτω πῦρ ποιῆσαι ἐπὶ τὸ ὑπάργον ἐπιθέντα ξύλα. ἀλλ' οὕτω μὲν αὕξησις, ὅταν δὲ αὐτὰ τὰ ξύλα άφθη, γένεσις.

416 a, 25. gaiveral...... 27. to 55wp. - Même les contraires qui réunissent les conditions que nous venons d'indiquer, et qui peuvent s'accroître l'un l'autre, ne sont pas réciproquement l'aliment l'un de l'autre. Nous disons, par exemple, que l'eau nourrit le feu, mais nous ne disons pas que le feu nourrit l'eau, quoique, en fait, dans certaines circonstances, l'eau puisse provenir du feu. La raison en est que nous ne tenons compte que de celui des contraires qui est ontologiquement supérieur à l'autre. Il en est de la nutrition comme de la production. Dans la mort, par exemple, il n'y a pas seulement destruction de l'homme, il y a aussi production d'un cadavre. Seulement nous ne disons pas qu'un cadavre est produit, mais bien que l'homme est détruit ; réciproquement, nous disons qu'il y a production de l'adulte et non destruction de l'enfant (Gen. et corr., I, 3, præs. 318 b, 33 : τοῦ μὲν οὖν εἶναι τήν μέν άπλην γένεσιν φθοράν ούσαν τινος, την δε φθοράν την άπλην γένεσιν ούσάν τινος, εἴρηται τὸ αἴτιον · διὰ γὰρ τὸ τὴν ὕλην διαφέρειν ή τῷ οὐσίαν είναι ή τῷ μή, ή τῷ τὴν μὲν μᾶλλον τὴν δὲ μή, ή τῷ τὴν μέν μάλλον αίσθητην είναι την ύλην έξ ής και είς ήν, την δε ήττον elval. V. THEM., 95, 2; SIMPL., 114, 16; PHILOP., 281, 30; SOPHON., 61, 21 : έν τε ταϊς μεταδολαϊς και ταϊς κράσεσι την έπι το κρείττον γένεσιν μεν άπλῶς, φθοράν δέ τινα όνομάζομεν · ἐπιχρατούντων δε τῶν χειρόνων τὸ ἔμπαλιν. διὰ ταῦτα οὐ τὸν αὐτὸν τρόπον φαίνεται είναι ἀλλήλων τροφή, άλλά τῷ πυρὶ μέν τὸ ὕδωρ τροφή, τὸ δὲ πῦρ οὐ τρέφει τὸ

üδωρ.). Bien que le feu puisse produire de l'eau, puisque tous les éléments sont transmutables les uns dans les autres (*De* cælo, IV, 5, 312 a, 32 et sæp.), on ne peut pas dire que le feu serve de nourriture à l'eau, mais seulement que l'eau est l'aliment du feu, car le feu est d'une essence supérieure à celle de l'eau. Gen. et corr., II, 8, 335 a, 16 : εὕλογον ἤδη τὸ μόνον τῶν άπλῶν σωμάτων τρέφεσθαι τὸ πῦρ ἀπάντων ἐξ ἀλλήλων γινομένων, ὥσπερ καὶ οἱ πράτεροι λέγουσιν · μόνον γάρ ἐστι καὶ μάλιστα τοῦ εἴδους τὸ πῦρ διὰ τὸ πεφυκέναι φέρεσθαι πρὸς τὸν ὅρον. Meteor., IV, 1, 379 a, 15 : γῆ καὶ ὕδωρ καὶ ἀἡρ..... ὕλη τῷ πυρὶ ἐστι... κτλ. Ibid., II, 2, 355 a, 2 : ἀναγκαῖον...... τὸ δ΄ ὑργὸν τῷ πυρὶ τροφὴν εἶναι μόνον.

416 a, 28. τοῖς ἀπλοῖς σώμασι ne désigne pas seulement les éléments, mais, comme l'indique TRENDELENBURG (p. 292), les parties homœomères des corps organisés. V. ad II, 1, 412 b, 1; Gen. et corr., I, 5, 321 b, 16 : ληπτέον δὲ τὸ αἶτιον διορισαμένοις πρῶτον ἐν μὲν ὅτι τὰ ἀνομοιομερῆ αὐξάνεται τῷ τὰ ὁμοιομερῆ αὐξάνεσθαι. — Peut-être aussi, faut-il lire τοῖς ἄλλοις σώμασι qu'ont quelques manuscrits et Philopon (282, 30).

**416 a, 29.** oi µèv —; **31.** τοῖς δè. — V. ad II, 4, 416 a, 21—22.

416 a, 33. xat πέττεσθαι. — Digérer ne traduit pas exactement πέττειν qui désigne, d'une manière générale, l'action de la chaleur qui rend l'aliment assimilable. Elle a pour espèces la coction proprement dite, la digestion, la maturation, etc. (πέπανσις, ἕψησις, ὅπτησις, ν. Meteor., IV, 3, præs. 380 a, 11; b, 13; 381 a, 23).

**ή δὲ μεταδολή...... 34. ῆ τὸ μεταξ**ό. — V. Phys., I, 5; V, 1, 224 b, 28; ad II, 4, 416 a, 22—25; Ibid., 5, 229 b, 16: ὡς ἐναντίψ γὰρ χρῆται τῷ μεταξὺ ἡ χίνησις, ἐφ' ὁπότερα ἂν μεταδάλλη, οἶον ἐχ φαιοῦ μὲν εἰς τὸ λευχὸν ὡς ἐχ μέλανος, χαὶ ἐχ λευχοῦ εἰς φαιὸν ὡς εἰς μέλαν, ἐχ δὲ μέλανος εἰς φαιὸν ὡς εἰς λευχὸν τὸ φαιόν. Cf. Gen. et corr., I, 7, 324 a, 7.

416 b, 2. ό δὲ τέπτων..... 3. ἀργίας. — On pourrait dire que, dans la nutrition, l'animal est lui-même le sujet d'un changement, comme le charpentier quand il rencontre la matière sur laquelle doit s'exercer son activité (THEM., 95, 27 : εἰ δὲ καὶ τοῦτο (sc. τὸ ἔμψυχον) μεταδάλλειν φιλονεικοίη τις, συγχωρητέον μὲν τοὕνομα,

έτερον δε είδος τοῦτο θετέον είναι τῆς μεταδολῆς, καθὸ μεταδάλλει εἰς ένέργειαν έξ άργείας ·). En réalité, l'aliment n'apporte aucune modification au sujet nourri, — pas plus que le bois ne modifie le charpentier, — il ne fait que lui fournir l'occasion d'actualiser les puissances qu'il renferme (SIMPL., 114, 29 : ént? de doxei xz? τὸ νῶν τρεφόμενον ἐχ τοῦ μὴ τρέφεσθαι μεταδάλλειν εἰς τὸ τρέφεσθαι, οὐγ ύπὸ τρέφοντος γίνεσθαι λέγει την μεταδολήν ούδὲ όλως κατά πεῖσιν, ἀλλὰ κατ' ένέργειαν και ένδοθεν, της θρεπτικής ζωής έξ άργίας εις ένέργειαν μεθισταμένης. TREND., p. 293 : Aristoteles, ne illud pati, quod in nutriendo necesse est, male intellegatur,..... id addit, nutrimentum ab eo mutari, quod nutritur neque contra.). Il faut remarquer, toutefois, que le sujet doit, lui aussi, éprouver de la part de l'aliment quelque modification qui provoque son activité. Dans toute action, d'ailleurs, n'y a-t-il pas une réaction du patient sur l'agent (Gen. an., IV, 3, 768 b, 16 : tò moiouv xaì máoχει όπὸ τοῦ πάσχοντος)? La difficulté qu'on rencontre ici n'est qu'un cas particulier de la difficulté plus générale que soulèvent les rapports de l'âme et du corps ou de la forme et de la matière, difficulté dont Aristore n'aurait pu triompher qu'en renonçant à faire de la matière une chose en soi, et en définissant l'action et la passion à la façon de LEIBNIZ. V. ad I, 3, 406 b, 25.

416 b, 3. πότερον..... 4. έχει διαφοράν. --- THEMISTIUS (96, 9) et Philopon (284, 9) semblent avoir lu προσχρινόμενον au lieu de προσγινόμενον. Mais ce mot serait, dans Aristote, un άπαξ λεγόμεvov; en outre, lous les manuscrits et SOPHONIAS (61, 35) ont  $\pi poo$ γινόμενον; enfin, si on lit προσχρινόμενον, on ne sait à quoi rattacher τὸ πρῶτον, car on ne peut pas dire que la nourriture non encore assimilée s'incorpore à l'organisme. D'ailleurs, quelle que soit la leçon adoptée, le sens n'est pas douteux : on peut entendre par aliment, ou bien la nourriture telle que l'animal l'absorbe d'abord (τὸ πρῶτον προσγινόμενον), — et, en ce sens, on doit soutenir que le contraire est nourri par le contraire, ou bien l'aliment assimilé par la digestion (to teleutaion), et, de cette façon, on devra dire que le semblable est nourri par le semblable. ΤΗΕΜ., 96, 9 : πότερον το τελευταίον προσκρινόμενον τώ σώματι, ή τὸ πρῶτον, οἴον πότερον τὸν ἄρτον ή τὸ αἴμα; ὁ μὲν γὰρ ἄρτος ή πρώτη τροφή, τὸ δὲ αίμα ή ἐσχάτη. Cf. Gen. an., II, 4, 740 a, 24 : τροφή δε ζώου ή έσγάτη αίμα και το άνάλογον.

#### 416 b, 6. ἦ μέν γάρ..... 9. ούχ όρθῶς. — Ceci exprime Tome II 16

l'opinion d'ARISTOTE et la façon dont il résout la difficulté soulevée (a, 29). Cf. Gen. et corr., I, 5, 322 a, 3; ad II, 4, 416 a, 22-25.

416 b, 9. έπει δ' ούθεν..... 11. συμδεδηχός. - La nourriture et l'animal nourri sont deux termes corrélatifs, de sorte que l'un ne peut se comprendre et se définir indépendamment de l'autre (SIMPL., 114, 36 : τὸ τρέφον xaì τὸ τρεφόμενον ὡς τὰ πρός τι άλληλοις άντίχειται). Et cette relation n'est pas accidentelle comme celle qui peut exister entre l'esclave et l'homme (ώς δούλος ανθρώπου, SIMPL., 115, 2; PHILOP., 283, 12. Cf. Cat., 7, 7 b, 3), elle est essentielle comme celle qui existe entre l'esclave et le maître (Cat., l. l.). Car, de même qu'il n'y a de maître que par rapport à l'esclave et réciproquement, de même il n'y a de nourriture que par rapport à l'être animé et inversement. - On ne peut donc pas, rigoureusement parlant, attribuer aux êtres inanimés la nutrition, pas plus qu'on ne peut attribuer une âme aux corps simples (v. ad I, 1, 402 a, 6; 5, 411 a, 14-15). C'est seulement en un sens métaphorique que nous avons pu parler tout à l'heure de la nutrition du feu par l'eau. Philop., 285, 11; SOPHON., 62, 2 : ¿λάθομεν γαρ ήμεις χαταχρώμενοι τῷ τοῖς πολλοῖς φύρεσθαι τροφὴν χαὶ αὔξησιν ἀνωτέρω χατηγορούντες του πυρός.

416 b, 11. Eori 8' Erepoy..... 13. rpooph. - La différence signalée ici, entre l'aliment en tant qu'accroissant et l'aliment en tant que nourriture, est purement logique, puisque l'aliment et l'animal sont toujours telle quantité. V. Gen. et corr., I, 5, 322 a, 20; ad II, 4, 416 a, 22-25; THEM., 96, 23 : Eori de Etepov τροφή και αύξητικῷ είναι, και τῷ μὲν ὑποκειμένω ταὐτόν, τῷ λόγω δε διενήνογε. — L'explication grammaticale de la phrase ή μεν yàp..... τροφή est impossible. En effet, le sujet de auξητικόν et de τροφή ne peut être ni τὸ ἔμψυγον (car l'opinion de Wilson, Trans. of Oxf. philol. Soc., 1882-1883, p. 8, qui, sous prétexte que la chaleur de l'organisme opère l'assimilation de l'aliment, --- cf. b, 25, --- pense que l' «μψυγον lui-même peut être appelé, en un sens, rpopri, est manifestement inadmissible), ni le τροφή qui précède (b, 12). Il faut donc sous-entendre, après τὸ ἔμψυχον, quelque chose comme τὸ προσιὸν ou τὸ προσφερόμενον ou, peut-être même, substituer l'un de ces termes à tò ἔμψυχον. Cf. Gen. et corr., I, 5, 322 a, 26 : ή μèν γάρ έστι τὸ προσιόν δυνάμει ποσή σάρξ, ταύτη μέν αύξητικόν σαρκός, ή δὲ μόνον

δυνάμει σάρξ, τροφή. SOPHON., 62, 6 :  $\tilde{h}$  μὲν γὰρ ποσόν τι τὸ προσφερόμενον, αὐξητικόν.... κτλ. ARGYROPULE traduit comme s'il n'avait pas lu τὸ ἔμψυχον : nam ut ipsum alimentum quantum est quoddam, auget ; ut est hoc aliquid et substantia, nutrit. Toutefois THEMISTIUS, SIMPLICIUS (115, 9), PHILOPON (285, 33) et SOPHONIAS (62, 6) paraphrasent le texte traditionnel :  $\tilde{h}$  μὲν οῦν τόδε τί ἐστιν, οἶον Ἱππος  $\tilde{h}$  ἄνθρωπος, τοῦ τρέφεσθαι δεῖται,  $\tilde{h}$  δὲ πῶλος καὶ μειράχιον, καὶ τοῦ αὕξεσθαι (THEM., 97, 1).

416 b, 14. σώζει γὰρ τὴν οὐσίαν..... 16. τὸ τρεφόμενον. — Ici encore, l'explication littérale est difficile. Le sujet sousentendu de σώζει, aussi bien que de καὶ γενέσεως ποιητικόν, paratt être τροφή (cf. THEM., 97, 4 et 8; PHILOP., 286, 13), — pris dans le sens de nutrition, puisque la nourriture proprement dite ne joue pas le rôle d'agent, — ou ή θρεπτική δύναμις (SOPHON., 62, 18 et cf. SIMPL., 115, 15; 17). Mais le sujet de καὶ μέχρι τούτου ἐστὶν devrait être, semble-t-il, τὸ ζῷον ou τὸ ἔμψυχον. Sans doute ce mot pourrait être également le sujet de σώζει, comme plus bas (b, 17), mais on ne voit guère la possibilité d'en faire aussi celui de καὶ γενέσεως ποιητικόν.

416 b, 15. καὶ γενέσεως ποιητικόν.... 16. τρεφόμενον. — Entre les considérations qui précèdent et celle-ci, il y a, sans doute, une idée sous-entendue : ὅταν δὲ ἤδη εἰς ἀκμὴν ἕλθη τὸ ἕμψυχον σῶμα, τοῦ μὲν αὕξειν παύεται ἡ τροφή, τοῦ τρέφειν δὲ οὐδαμῶς, ἀλλ ἤδη ποιεῖ καὶ γεννητικὸν τοῦ ὁμοίου (THEM., 97, 3). Lorsque l'animal a atteint son développement normal, la quantité de nourriture qui servait à la croissance est employée à la génération.

416 b, 16. ήδη γάρ έστιν αύτοῦ ή οὐσία. — Leçon évidemment préférable à αὐτὴ ἡ οὐσία qu'adoptent BERKER et TRENDE-LENBURG. Il faut interpréter, comme THEMISTIUS (97, 9) : τοῦτο γὰρ (sc. τὸ τρεφόμενον) ἔστιν (sub. ἤδη). Cf. WILSON (l. l.) : quả generative it does not generate itself, or does not generate its 'substance' for its substance already exists. Les mots αὐτοῦ ἡ οὐσία sont peut-être superflus, mais nullement ineptes comme le dit TORSTRIK (p. 140).

416 b, 18. ola σώζειν....  $\frac{1}{2}$  τοιούτον, *i. e.* : capable de maintenir la forme et les qualités essentielles du sujet qui la possède; τόδε τι καὶ οὐσία (b, 13).

416 b, 19. ή δέ τροφή παρασχευάζει ένεργεϊν. — L'aliment n'est que la condition de la fonction de l'âme nutritive, il ne fait que procurer son activité. SIMPL., 115, 17 : παρασχευάζει δε αὐτὴν ἐνεργεῖν ἡ τροφή, οὐχ ὡς χινοῦσα τὴν ζωτιχὴν δύναμιν, ἀλλ' ὡς ῦλη ἐπιτηδεία πρὸς τὴν ἐνέργειαν παραχειμένη καθάπερ τὰ ξύλα τῷ τέχτονι · οὐ γὰρ ἄνευ μὲν τῆς τροφῆς, ἐνδοθεν δὲ ἐφ' ἑαυτῆς ἐνεργεῖ ἡ ψυχή. διὸ τὸ τρέφον ἐστὴν ἡ πρώτη ψυχή. V. ad II, 4, 416 b, 2-3.

416 b, 21. ή πρώτη ψυχή. — ΤΗΕΜ., 97, 23 : λέγω δὲ πρώτην την θρεπτιχήν. L'âme nutritive est, en effet, antérieure logiquement aux autres âmes dans lesquelles elle se retrouve. V. ad II, 4, 415 a, 18—19.

416 b, 23. int di.... 25. olov autó. — D'après ce qui précède immédiatement, le nom de l'âme primordiale semble êlre ψυγή θρεπτική (τὸ μὲν τρέφον ἐστίν ή πρώτη ψυγή). ARISTOTE ajoute toutefois que, comme chaque chose doit recevoir sa dénomination de sa fin la plus haute, le nom qui convient le mieux à cette âme est celui de yevvy tixt. V. THEM., 97, 27 : eîte de γεννητιχόν λέγεις τὸ τοιοῦτον ζῶον, εἴτε θρεπτιχόν, οὐ λίαν τῷ λόγψ διοίσει, πλήν όσον γε από του τέλους μαλλον απαντα προσαγορεύειν δίχαιον. L'enchaînement des idées semble assez naturel et il n'y a pas lieu de transporter, comme le propose Torstrik (p. 140), suivi par Essen (D. zweite Buch etc., p. 35, n. 11), la phrase b, 23 : ἐπεί δὲ ἀπό.... (23) οἴον αὐτό avant b, 20 : ἐπεὶ δ' ἐστὶ τρία... L'accord unanime des manuscrits et des commentateurs (v. app. crit. et SIMPL., l. l.) ne permet pas d'adopter cette modification qui n'aurait d'autre avantage que de rapprocher ψ δε τρέφεται, ή τροφή (b, 22) de έστι δε ψ τρέφεται διττόν (b, 25). On obtiendrait le même résultat en mettant b, 23 : ¿πεì δè άπό..... (25) οίον αύτό entre parenthèses, ce qui n'est même pas indispensable.

άπὸ τοῦ τέλους..... 24. δίκαιον. — Cf. Eth. Nic., X, 7, 1178 a, 2; De cælo, I, 11, 281 a, 11 : δέον όρίζεσθαι πρὸς τὸ τέλος καὶ τὴν ὑπεροχὴν τὴν δύναμιν.

416 b, 24. τέλος δέ..... 25. οἶον αὐτό. — Cf. Pol., I, 2, 1232 a, 28 : ώσπερ χαὶ ἐν τοῖς ἄλλοις ζῷοις χαὶ φυτοῖς φυσιχὸν τὸ ἐφίεσθαι οἶον αὐτὸ τοιοῦτον χαταλιπεῖν ἕτερον.

416 b. 25. έστι δέ φ..... 27. το δε κινούμενον. - Phys. VIII, 5, deb. : ή γάρ οὐ δι' αύτὸ τὸ χινοῦν ἀλλὰ δι' ἕτερον ὅ χινεῖ τὸ χινούν..... οίον ή βαχτηρία χινεί τον λίθον χαι χινείται ύπο της γειρός χινουμένης ύπό του ανθρώπου, ούτος δ' ούχέτι τῷ ύπ' άλλου χινείσθαι. La leçon to de xivoúmeror (b, 27) est celle de E. Tous les autres manuscrits, ainsi que Simplicius et Alexandre, ont xivoov movov que lisent aussi Bekker, Trendelenburg (p. 294), Torstrik et WALLACE. D'après THEMISTIUS (98, 11), le XIVOŬV µÓVOV C'est la δύναμις θρεπτική, le κινούν και κινούμενον correspond au θερμόν έμφυτον, et la nourriture χινείται μόνον : ή μέν ούν δύναμις άχίνητος ούσα χινεί μόνον, τὸ θερμὸν δὲ χινείται μὲν ὑπὸ τῆς δυνάμεως, χινεί δε την τροφήν, ή τροφή δε αύθις χινείται μόνον ώσπερ το πλοίον. Οπ ne peut donc invoquer la paraphrase de THEMISTIUS ni en faveur de la leçon xivouv µóvov (comme le fait Bient, in app. crit.), ni à l'appui de xivosquevos provos. ALEXANDRE (ap. PHILOP., 288, 6) explique ainsi : ....διττόν λέγει την θρεπτικήν ψυχήν καί τὸ ἔμφυτον θερμόν, ῶν τὸ μέν ἐστιν ἀχίνητον, ἡ θρεπτιχἡ δύναμις (αύτη γάρ ού χινουμένη χινεί), τὸ δὲ ἔμφυτον θερμὸν χινοῦν χαὶ χινούμενον. Mais cette interprétation suppose que & rpégerai désigne, entre autres choses, l'âme nutritive, ce qu'il est assez difficile d'admettre, puisqu'ARISTOTE vient précisément de distinguer la faculté nutritive, tò toégov, de of toégetal. SIMPLICIUS (116, 3) et SOPHONIAS (62, 33) ont vu la difficulté, et renoncent à comprendre dans & Triperat l'âme nutritive. Le premier entend par to δε χινούν μόνον la chaleur naturelle, et par το χινούν χαι χινούμενον l'aliment. Mais il aperçoit bien la faiblesse de cette explication : διά τί ούν τὸ μέν λέγει χινείν, τὸ δὲ χινείν χαι χινείσθαι; ή άμφω μέν ύπὸ τῆς θρεπτικῆς χινεῖται ζωῆς, ἀλλ' ὡς ἐν αὐτοῖς τοῖς οίς τρέφεται τὸ μὲν ἔσται χινητιχόν, ὡς τὸ θερμὸν τὸ ἐν τῷ ζῶντι, θατέρου οίον τοῦ σιτίου, τοῦτο δὲ χινούμενον μὲν ὑπὸ τοῦ θερμοῦ, χινοῦν δε το τρεφόμενον ώς προσεγῶς αύξον χαί σῶζον. Mais Aristote n'eût probablement pas admis que la nourriture, surtout l'aliment non encore assimilé, pût être appelé, en quelque sens que ce soit, xivouv ou autov xai owtov. TRENDELENBURG (p. 295) adopte l'interprétation de SIMPLICIUS. ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 36, n. 13) conjecture : τὸ μὲν χινοῦν τι χοινόν, τὸ δὲ τοῦτο χινοῦν µóvov. Il n'est pas utile de modifier aussi complètement le texte des manuscrits pour obtenir un sens satisfaisant (v. ZELLER, Arch. f. Gesch. d. Philos., IX, p. 537). Il suffit, en effet, de lire τὸ δὲ χινούμενον (ου τὸ δὲ χινούμενον μόνον que préfère BIEHL à la suite de DITTENBERGER — Götting. gelehr. Anz., 1863, p. 1614, note — : aus der Annahme, das ursprünglich

#### NOTES SUR LE TRAITÉ DE L'AME

xivoúµevov µóvov gestanden habe, erklärt sich am besten die Entstehung der beiden uberlieferten Lesarten. Il nous semble, au contraire, que la confusion entre xινούμενον et xινοῦν μόνον, qu'ont tous les manuscrits, sauf E, était facile) : ce qui sert de matière à la nutrition de l'animal c'est, d'une part, l'aliment qui n'est qu'un mobile, d'autre part, le feu qui meut et digère l'aliment et qui est, à son tour, mis en mouvement par l'âme nutritive, moteur immobile. De même l'homme (moteur) meut la main (moteur mobile) qui, à son tour, meut le gouvernail (mobile). Ainsi, dans cette chose qui se meut elle-même qu'est le microcosme animal, nous retrouvons les mêmes éléments que dans le macrocosme. V. ad I, 3, 406 a, 3; b, 11-15; b. 25. — C'est ainsi qu'a lu et compris Philopon (287, 23): τούτο ούν το δργανον διττόν φησι, το μέν χινούν χα! χινούμενον, το δε μόνως χινούμενον, οὐχέτι δε χαι χινοῦν • τὸ μεν γὰρ ἔμφυτον θερμόν, ώτινι τρέφει ή ψυχή ώς δι' όργάνου, και κινεί και κινείται κινείται μέν ύπὸ τῆς θρεπτικῆς δυνάμεως,..... οὐκέτι δὲ καὶ κινεῖ ἄλλο τι ώς δργανον, άλλα την τροφήν..... οι δε την τροφήν φασι κινοῦν καὶ xινούμενον, < xινούμενον > μέν ύπό τοῦ θερμοῦ, xινοῦν δὲ xαθό τρέφει. χάλλιον δε χινούν μεν χαι χινούμενον λαδείν το θερμόν.

416 b. 28. έργάζεται δέ την πέψιν το θερμόν. - Gen. an., II, 4, 740 b, 29 : ή τῆς θρεπτικῆς ψυχῆς δύναμις, ώσπερ καὶ ἐν αὐτοῖς τοις ζώοις καί τοις φυτοις ύστερον έκ της τροφής ποιεί την αύξησιν, χρωμένη οίον δργάνοις θερμότητι και ψυχρότητι (v. ad II, 4, 416 a, 14). C'est le sang qui est la nourriture immédiate (ή ἐσχάτη τροφή, v. ad II, 4, 416 b, 3-4; Part. an., III, 5, 668 a, 9: συνισταμένων δε των μορίων έχ τοῦ αΐματος, χαθάπερ εἶπομεν, εὐλόγως ή τῶν φλεδῶν ῥύσις διὰ παντὸς τοῦ σώματος πέφυχεν · δεῖ γὰρ χαὶ τὸ αίμα διὰ παντὸς καὶ παρὰ πᾶν είναι, εἴπερ τῶν μορίων ἕκαστον ἐκ τούτου συνέστηχεν. V., en outre, les passages indiqués par l'Ind. Ar., 16 b, 6) de l'animal; il résulte de la digestion et de l'assimilation de l'aliment. Or, l'instrument de la digestion ou de la transformation de la nourriture en sang est la chaleur (v. ad II, 3, 414 b, 11-13; 4, 416 a, 14 et les passages mentionnés par l'Ind. Ar., 775 b, 43), et spécialement la chaleur des intestins. Part. an., II, 3, 650 a, 2 : inei d' avayn nav to aufavouevou λαμβάνειν τροφήν, ή δε τροφή πασιν έξ ύργου και ξηρου, και τούτων ή πέψις γίνεται καὶ ἡ μεταδολή διὰ τῆς τοῦ θερμοῦ δυνάμεως, καὶ τὰ ζῷα πάντα χαὶ τὰ φυτά,..... ἀναγχαῖον ἔχειν ἀρχὴν θερμοῦ φυσιχήν,..... (13) ή δε της άνω και της κάτω κοιλίας (sc. έργασία) ήδη μετά θερμότητος φυσικής ποιείται την πέψιν...... (29) αι γαρ φλέδες κατατείνονται διὰ τοῦ μεσεντερίου παράπαν, χάτωθεν ἀρξάμεναι μέχρι τῆς χοιλίας.... αὶ δὲ φλέδες οἶον ἀγγεῖον αῗματός εἰσι, φανερὸν ὅτι τὸ αίμα ἡ τελευταία τροφή τοῖς ζώοις τοῖς ἐναίμοις ἐστί. La source de la chaleur animale est le cœur. V. ad II, 12, 424 a, 24-25.

416 b. 31. iv tole oineious lóyous. - D'après Simplicius (116, 16), ces mots désignent, non pas le De generatione et corruptione, comme le dit, par erreur, WALLACE (p. 236), mais le De generatione animalium : τουτέστιν έν τη Περί ζώων γενέσεως, είρηχώς ήδη καί έν τοις Περί γενέσεως καί φθοράς. De même Philop., 289, 2. SOPHONIAS (63, 5) est du même avis : èv yàp roïg Περί ζώων γενέσεως...... περί της άπλως τροφής διαληψόμεθα. TRENDE-LENBURG (p. 296) pense au contraire — et cette opinion est aussi soutenue par HEITZ (D. verlor. Schrift. d. Arist., pp. 59-61) et paraît probable à BONITZ (Ind. Ar., 104 b, 16) — que le renvoi s'applique à un ouvrage, aujourd'hui perdu, περί τροφής ου περί αύξήσεως καί τροφής. D'après Rose (Arist. libb. ord., p. 175 sqq.; 241) ARISTOTE aurait eu, en effet, l'intention d'écrire un ouvrage spécial sur ce sujet, mais n'aurait pas eu le temps de mettre ce projet à exécution. WALLACE a, sans doute, raison de remarquer que les expressions èv toïc obseloic περί τροφής ne désignent pas nécessairement un ouvrage portant précisément ce titre, pas plus que les références èv rois περί χρόνου ou έν τοῖς περί κινήσεως, et il est possible que plusieurs des textes indiqués par HEITZ et par BONITZ (Ind. Ar., l. c. : De an., II, 4, 416 b, 31; Gen. an., V, 4, 784 b, 2; De somno, 3, 456 b, 5; Part. an., 11, 3, 650 b, 10; 7, 653 b, 14; 14, 674 a, 20; IV, 4, 678 a, 19; Meteor., IV, 3, 381 b, 13) comme renvoyant au περί τροφής, ne fassent allusion, en réalité, qu'à certains passages du De generatione animalium (v. Part. an., III, 5, 668 a, 7 : πῶς μὲν οὖν τρέφεται τὰ ζῷα χαὶ ἐχ τίνος καί τίνα τρόπου αναλαμβάνουσιν έκ της κοιλίας, έν τοις περί γενέσεως λόγοις μαλλον άρμόζει σχοπείν χαι λέγειν. Cf. Gen. an., I, 20, 728 a, 14). Toutefois, il est impossible de considérer, avec WALLACE, ces renvois comme s'appliquant au De generatione et corruptione, car, dans ce traité, les questions relatives à la nutrition et à la croissance des animaux sont exposées avec moins de détails que dans le De generatione animalium, le De partibus animalium, ou même le De anima. D'autre part, bien que certains d'entre eux puissent renvoyer au De generatione anima*lium*, ils ne sont certainement pas tous dans ce cas; tel est, notamment, celui que nous trouvons tout à fait vers la fin de

cet ouvrage (V, 4, 784 b, 2):  $\dot{\alpha}$ xoitéotspov dè περì τῆς τοιαύτης aitíaç ὕστερον λεχτέον ἐν τοῖς περì αὐξήσεως χαὶ τροφῆς. Il est donc probable qu'ARISTOTE a écrit ou voulu écrire un π. τροφῆς. Mais il est impossible d'affirmer avec certitude qu'il se réfère ici à l'ouvrage en question plutôt qu'au *De generatione animalium*. — Il faut remarquer qu'ARISTOTE a rigoureusement suivi, dans la fin de ce chapitre, la méthode qu'il s'était tracée (415 a, 16 sqq.). Après avoir parlé de l'aliment (416 a, 21-b, 9), puis des fonctions de l'Ame nutritive (b, 9-17), il a donné, comme conclusion, la définition de cette Ame (b, 17-25).

# CHAPITRE V

**416 b. 34.** καθάπερ είρηται. — La référence n'est pas à *Phys.*, VII, 2, comme l'indique MARCHL (*Arist. Lehre v. d. Tierseele*, p. 17, n. 3), mais à *De an.*, II, 4, 415 b, 24. ESSEN (op. cit., p. 36, n. 1) nous paraît avoir raison sur ce point contre SUSEMIHL (*Woch. f. klass. Philol.*, 1884, n° 45).

Some  $\tilde{\tau}$  yào àlloiwoig tig. — Meta, A, 2, 1069 b, 10 : γένεσις μέν ή άπλη και φθορά ή κατά τόδε (sc. μεταδολή), αύξησις δε και φθίσις ή κατά το ποσόν, άλλοίωσις δε ή κατά το πάθος, φορά δε ή κατά τόπον. Phys., V, 2, 226 a, 26 : ή μεν ούν κατά το ποιόν χίνησις άλλοίωσις ἔστω.... λέγω δὲ τὸ ποιὸν οὐ τὸ ἐν τῆ οὐσία (χαὶ γάρ ή διαφορά ποιότης) άλλά τὸ παθητιχόν, χαθ' ο λέγεται πάσχειν f απαθές είναι. Ibid., VII, 3, 245 b, 4 : έν μόνοις ύπάρχει τούτοις άλλοίωσις, όσα χαθ' αύτά λέγεται πάσχειν ύπὸ τῶν αἰσθητῶν. Meta., Δ, 21, 1022 b, 15; N, 1, 1088 a, 32. V., en outre, les passages indiqués par l'Ind. Ar., 34 a, 56; 556 b, 44 et ad I, 3, 406 a, 12-13. - ARISTOTE, comme l'indique l'emploi de δοχεί (v. ad I, 1, 402 a, 4), ne prend les termes αἴσθησις, χινεῖσθαι, πάσγειν que dans leur sens le plus ordinaire, et il ne faut pas considérer ce qu'il dit ici comme exprimant exactement sa propre opinion. ΤΠΕΜ., 98, 28 : χρή δε άπλούστερον τέως ακούειν του πάσγειν τε καί του κινείσθαι · ύστερον γάρ πως έπὶ τῆς αἰσθήσεως ταυτα λέγομεν, διορισθήσεται ..... (99, 8) τέως δε όπερ έσην, άπλούστερον άκουστέον τούτων άπάντων των όνομάτων.

**416 b, 35.** tives. - V. ad II, 4, 416 a, 21-22.

**416 b, 85.** *nat* peut signifier ou bien que certains penseurs, non seulement admettent l'opinion générale qui fait de la sensation une espèce particulière de passion, mais professent, *en outre*, qu'il n'y a d'action et de passion qu'entre les semblables, ou bien que la doctrine mentionnée tout à l'heure (a, 29), au sujet de la nutrition, s'applique aussi à l'action et à la passion en général.

417 a, 1. έν τοῖς καθόλου λόγοις περί τοῦ ποιεῖν καὶ πάσχειν. - D'après les commentateurs (THEM., 99, 12; SINPL., 117, 17; Рнцор., 290, 22) ce renvoi s'applique au De generatione et corruptione. Tel est aussi l'avis de Rose (Arist. libb. ord., p. 199). L'agent et le patient, dit ARISTOTE dans ce traité (I, 7, 323 b, 18 sqg.), ne doivent pas être complètement semblables, car, en ce cas, il n'y aurait aucune raison pour que l'un fût actif et l'autre passif. Ils ne peuvent pas, non plus, être totalement différents, car la blancheur, par exemple, est sans action sur la ligne. Ils doivent donc être en un sens semblables, c'est-à-dire faire partie d'un même genre, et en un sens différents, c'està-dire être contraires ou opposés au sein de ce genre. Ainsi la couleur blanche agit sur la couleur noire. Le résultat de l'action et de la passion est l'assimilation complète du patient à l'agent : τό τε γὰρ δμοιον χαὶ τὸ πάντη πάντως ἀδιάφορον εὕλογον μή πάσγειν ύπὸ τοῦ όμοίου μηθέν · τί γὰρ μᾶλλον θάτερον ἔσται ποιητικόν ή θάτερον ;...... (24) τό τε παντελώς έτερον και τό μηθαμή ταύτον ώσαύτως. ούδεν γαρ αν πάθοι λευχότης ύπο γραμμής ή γραμμή ύπὸ λευχότητος...... (31) ἀνάγχη χαὶ τὸ ποιοῦν χαὶ τὸ πάσχον τῷ γένει μεν δμοιον είναι και ταύτό, τῷ δ' είδει ἀνόμοιον και ἐναντίον . πέφυχε γάρ σῶμα μὲν ὑπὸ σώματος, χυμὸς δ' ὑπὸ χυμοῦ..... πάσχειν..... τούτου δ' αίτιον ότι τάναντία έν ταύτῷ γένει πάντα . ποιεί δε και πάσχει τάναντία ύπ' άλλήλων . ώστ' άνάγκη πῶς μεν είναι ταύτα τό τε ποιούν καὶ τὸ πάσχον, πῶς δ' ἕτερα καὶ ἀνόμοια ἀλλήλοις..... διὸ καὶ εὕλογον ήδη τό τε πῦρ θερμαίνειν καὶ τὸ ψυχρὸν ψύγειν, καί όλως τὸ ποιητικὸν όμοιοῦν ἐαυτῷ τὸ πάσγον. SIMPL., l. l.: ούτω κάν τοις Περί γενέσεως και φθοράς ιστορών και διακρίνων τον λόγον ού περί του θρεπτιχώς ή αίσθητιχώς, άλλά χαθόλου χαί άπλως περί του ποιείν τε καί πάσχειν. V. ad II, 4, 416 a, 22. - TRENDE-LENBURG (p. 297) et HEITZ (op. cit., p. 80) pensent toutefois que ce n'est pas le De Generatione et corruptione qu'Aristote a visé ici, mais plutôt un ouvrage spécial περί του ποιείν και πάσγειν, auquel il serait fait également allusion dans le De generatione animalium (IV, 3, 768 b, 23 : τὰ περί τοῦ ποιείν xai πάσγειν διωρισμένα), et qui correspondrait au traité mentionné dans le catalogue de DIOGÈNE : περὶ τοῦ πάσχειν xaì πεπονθέναι. Mais rien ne confirme cette conjecture, que n'admettent ni BONITZ (Ind. Ar., 99 a, 9; 100 b, 24), ni ZELLER (II, 2<sup>3</sup>, p. 89 t. a).

D'après ALEXANDRE (ap. PHILOP., 290, 25), les mots  $\lambda$ extéov dè xal vũv figuraient dans certains manuscrits après xal πάσχειν. PHILOPON est d'avis qu'en tout cas il faut les sous-entendre, puisqu'ARISTOTE va traiter de nouveau, au point de vue de la sensation, la question dont il s'agit : el dè xal μη προσγέγραπται τοῦτο, οὐδὲν ἦττον δεῖ προσυπαχούειν αὐτὸ τούτο. THEMISTIUS et SOPHO-NIAS ont aussi lu ou ajouté une phrase analogue : xal vũv δὲ διορισθήσεται (THEM., \$99, 15); οὐδὲν δὲ χωλύει xal vũv ἐπὶ βραχὺ διελθεῖν (SOPHON., 63, 23). Cependant SIMPLICIUS (117, 25) ne parait pas en avoir eu connaissance, et la transition qu'il imagine entre ce passage et le suivant est assez naturelle : πρὸς τὸ εἴρηται μὲν ἀποδέδοται οἶμαι τὸ ἔχει δὲ ἀπορίαν. χοινῶς μὲν γάρ φησιν ἐν ἐχείνοις περὶ τοῦ ποιεῖν xal πάσχειν εἴρηται, τὴν δὲ δοχοῦσαν ἐπὶ τῶν αἰσθήσεων συμβαίνειν ἀπορίαν διὰ τῶν αὐτῶν λυτέον λόγων.

417 a, S. τῶν αἰσθήσεων. — D'après la plupart des commentateurs, τῶν αἰσθήσεων désigne ici les organes des sens (ΤΗΕΜ., 99, 23; ΡΗΙLOP., 291, 5; SOPHON., 63, 36). ALEX., ἀπ. κ. λύσ., III, 3, 82, 35 : διὰ τί, ὄντων ἐν τοῖς αἰσθητηρίοις τῶν αἰσθητῶν, οὐχ αἰσθάνεται ἡ αἴσθησις τούτων, ἀλλὰ τῶν ἐκτὸς μόνων.

417 a, 5. ὦν ἐστὶν..... 6. συμδεδηκότα τούτοις. — Les sens perçoivent non seulement les qualités essentielles des éléments, comme la pesanteur ou la résistance de la terre, mais aussi les qualités accidentelles, comme la couleur etc. SIMPL., 118, 24 : καὶ γὰρ τῆς ἀντιτυπίας αἰσθανόμεθα τῆς γῆς καθ' αὐτὸ αὐτῷ συμδεδηκυίας, καὶ τοῦ ὁποιουοῦν αὐτῆς γρώματός τε καὶ μεγέθους.

417 a, 6. δήλον ούν..... 9. πυρός όντος. — SIMPL., 118, 29 : λύει διὰ τούτων την δοχοῦσαν ἀπορίαν. La solution résulte du fait même qui soulève la difficulté.

417 a, 9. xai ούθέν.... πυρός όντος. — La phrase est inachevée et il faut la compléter en ajoutant soit, comme l'indique SOPHONIAS (64, 4) : ούτω τοι κάνταῦθα, soit, plus explicitement : ούτω καὶ τὸ αἰσθητικὸν οὐχ οἶόν τε, καθ' ἢν ἔχει δύναμιν, ἐνεργῆσαι μὴ κινοῦντος αὐτὴν τοῦ αἰσθητοῦ (THEM., 100, 4). Cf. PHILOP., 295, 16.

417 a, 9. żπειδή δέ..... 14. ένεργεία. -- « La sensation, dit « SIMPLICIUS (119, 17) commentant ce passage, a toujours besoin « pour s'exercer de la présence de l'objet extérieur. C'est pour-« quoi le sensitif est seulement en puissance et non pas en acte; « parce qu'il ne peut jamais agir, par lui-même, sans la pré-« sence des objets extérieurs...... Pourquoi donc la sensation « ne saisit-elle pas les éléments contenus dans le sensorium? « Parce qu'il faut, pour mettre en mouvement la sensation en « acte, que le sensorium pâtisse sous l'influence du sensible, et « que rien ne pâtit par rapport à soi-même...... Mais pour-« quoi le feu en acte, par exemple, qui est contenu dans le « sensorium, ne meut-il pas la sensation? Parce que le feu « extérieur, même, n'agit pas sur la sensibilité, mais sur le sen-« sitif et que celui-ci n'exerce sur lui-même aucune action. » Le sujet n'est pas sentant par soi; il est seulement sensitif, c'est-à-dire sentant en puissance. Or le sensitif ce n'est pas l'âme, c'est l'ensemble formé par l'âme et sa matière ou l'organe (v. ad I, 3, 406 b, 10). Pour qu'il y eût sensation de l'organe, il faudrait un autre sensitif et, par suite, un autre organe, et ainsi indéfiniment (Philop., 292, 5 : ....έν ὑποκειμένφ τὸ εἶναι ἔχει (sc. ἡ αἶσθησις) τῷ ἰδίφ αἰσθητηρίφ, xai μετὰ τούτου την αντίληψιν των αίσθητων ποιειται . ειχότως ούν ούχ οία τέ έστιν ή αΐσθησις τοῦ ίδίου αἰσθητηρίου ἀντιλαμδάνεσθαι... χτλ. SOPHON., 64, 16 : ή μή μόνης είναι την αίσθητικήν ένέργειαν αύτης της αίσθητιχής δυνάμεως, άλλὰ τοῦ συνάμφω, τοῦ αἰσθητηρίου χαὶ τῆς δυνάμεως ..... (23) ώστε εί τον δφθαλμον δωθηναι δει, ετέρου δωθαλμου άοράτου γρεία, κα! εl κάκεινον, άλλου · και τουτο είς άπειρον.). L'argument suppose donc et rappelle que le sensitif n'est pas l'âme par elle-même, mais le corps animé ou le sujet. THEM., 100, 10 : δοχει δέ μοι ταύτην μή άπλῶς χινείν την ἀπορίαν [ταύτη] δ 'Αριστοτέλης, άλλ' ώς χαθαπτομένην μάλιστα τῶν χαὶ χωρισθεῖσαν τὴν ψυχὴν του σώματος αίσθητικήν είναι λεγόντων.

417 a, 13. όμοίως δὲ καὶ τὸ αἰσθητόν (vulg. αἰσθάνεσθαι)...... 14. τὸ ἐνεργεία. — Comme le remarque TRENDELEN-BURG (p. 297), cette phrase (que THEMISTIUS — 100, 19 —, SIM-PLICIUS — 120, 1 —, et PHILOPON — 293, 32 — ont pourtant lue et commentée), telle que la donnent les manuscrits, ne fait que répéter inutilement ce qui précède (a, 9: ἐπειδή..... 12. ἐνεργοῦν). On peut, cependant, la conserver en lisant, avec TORSTRIK (p. 140), τὸ αἰσθητόν au lieu de τὸ αἰσθάνεσθαι. Cette conjecture,

qu'approuve BRENTANO (Psych. d. Ar., p. 141, n. 80), est confirmée par le texte d'Alexandre (άπ. κ. λύσ., III, 3, 83, 4): λαδών δε τὸ διχῶς λέγεσθαι τὸ αἰσθάνεσθαι,..... ἐλαδεν τὸ τῆς αἰσθήσεως τὴν μέν είναι δυνάμει, την δε ένεργεία, όμοίως δε και το αισθητόν. Toutefois BARCO (Arist., dell' an. veget. e sensit., p. 43, n. 4) défend le texte traditionnel pour six raisons qui ne semblent pas péremptoires : 1º Il y a dans les textes d'Aristote bien d'autres répé titions, même oiseuses; 2º ni THEMISTIUS, ni SIMPLICIUS (l'auteur aurait pu ajouter ni PHILOPON) n'ont trouvé que alodáveodat fut inexplicable; 3º le participe ov ne fait pas difficulté; 4º la phrase en question n'est pas une répétition inutile, car elle exprime, d'une façon plus rigoureuse, la distinction du sentir en acte et du sentir en puissance, qui n'est qu'ébauchée dans ce qui précède; 5° d'ailleurs, quand il parle un peu plus loin de la distinction du sensible en acte et du sensible en puissance, ARISTOTE, s'il l'avait déjà indiquée dans ce passage, aurait dú s'y référer; 6° au reste, dire que le sentir s'entend en deux sens, n'est-ce pas dire implicitement la même chose du sensible? — Une seule de ces considérations, la quatrième, pourrait avoir quelque valeur. Mais le fait sur lequel elle s'appuie n'est pas exact. Car, à supposer que les mots to alobáveobal dévouer dixão (a, 10), pris isolément, ne fassent qu'ébaucher la distinction dont il s'agit, il en est tout autrement si on les prend, comme il faut le faire, avec la parenthèse qui suit. — En somme, la proposition suspecte nous paraît n'être qu'une très ancienne glose marginale, ajoutée par un lecteur soucieux d'indiquer l'apodose qui manque à a, 7 : διὸ xxθάπερ..... xτλ., et introduite à tort, non sans avoir subi des altérations, à la place qu'elle occupe. Nous l'avons néanmoins traduite en adoptant la conjecture de Torstrik et l'interprétation d'Alexandre.

417 a, 15. πάσχειν — χινείσθαι — ἐνεργείν. — Bien que le rapprochement de πάσχειν et de ἐνεργείν puisse paraître singulier, il est légitime en un sens, parce que l'acte, ou plutôt l'actuation, et la passion ne sont pas contradictoires; ils coexistent dans le mouvement. Le mouvement est, en effet, quant au mobile, une passion, mais c'est aussi son acheminement vers l'acte, la réalisation des puissances qu'il renferme. Cf. TREND., p. 297.

417 a, 16. λέγωμεν. — Un grand nombre de manuscrits et la plupart des commentateurs lisent λέγομεν (v. app. crit.).

SIMPLICIUS (120, 7) et SOPHONIAS, par exemple, expliquent ainsi : on pourrait nous reprocher de confondre des notions distinctes, en appliquant tour à tour, à la sensation, les termes de passion, de mouvement et d'acte. Mais nous avons le droit de le faire, au moins en un sens, parce que le mouvement..., etc. : f xzi δυσγεράνειεν άν τις • τί δ' άν έτι και τοις πολλοις έγκαλέσομεν αυτοί τά πράγματα φύροντες · χωρίς γάρ ὄντων χινήσεως πάθους και ένεργείας, ήμεις ώς χαθ' ένος τούτοις γρώμεθα..... ώς αν χαί το περί την αίσθησιν ποτέ μέν χίνησιν, ποτέ δε πάθος, έστιν οίς χαι ένέργειαν όνομά-COLLEV (SOPHON. 66, 9). Mais, dans cette interprétation, il faudrait, semble-t-il, lire, non pas lévouev, mais élévouev. On ne comprendrait guère, sans cela, les mots πρώτον μέν. Argyro-PULE, qui a lu λέγομεν, est obligé, pour les expliquer, de s'éloigner sensiblement du texte : primum igitur id scire oportet, nos inquam, quasi sint eadem pati moveri ac operari, ita nunc his uti ac dicere. Il nous semble, par suite, qu'il vaut mieux lire λέγωμεν. ARISTOTE a, en effet, admis provisoirement que la sensation en acte, qu'il a distinguée de la sensation en puissance, est un mouvement et une passion. Mais il ne s'est pas encore attaché à définir ces termes à la rigueur (v. ad II, 4, 416 b, 34). C'est pourquoi il indique, avant d'énoncer sa conclusion, qu'il emploie provisoirement les mois πάσγειν, χινείσθαι et everyeiv comme synonymes, ce qui est d'ailleurs légitime en un sens (xai γżę έστιν ή xίνησις... κτλ). λέγωμεν nous parait mieux se prêter à cette explication, quoique Philopon (296, 19), à qui nous l'empruntons, ait lui-même lu λέγομεν : νῦν φησιν ὅτι λέγομεν ώς τοῦ αὐτοῦ ὄντος τοῦ πάσγειν εἰπεῖν τὰς αἰσθήσεις καὶ κινεῖσθαι ή ένεργειν, μέγρις αν διαστελλώμεθα, ότι ούχ έστι τὸ ένεργειν τὰς αἰσθήσεις ταὐτὸν τῷ χινεῖσθαί τε χαὶ πάσχειν.

417 a, 16. καὶ γὰρ ἔστιν...... 17. καθάπερ ἐν ἐτέροις εἰρηται. — SIMPL., 120, 12 : καθάπερ ἐν τῆ Φυσικῆ ἀκροάσει εἴοηται. De même PHILOP., 296, 25. V. Phys., II, 2, 201 b, 31 : ἡ τε κίνησις ἐνέργεια μέν τις εἶναι δοκεῖ, ἀτελὴς δέ. αἴτιον δ' ὅτι ἀτελὲς τὸ δυνατόν, οῦ ἐστὶν ἡ ἐνέργεια. Ibid., VIII, 5, 257 b, 8; Eth. Nic., X, 3, 1174 a, 19; Ind. Ar., 391 a, 38. L'acte proprement dit n'est pas un mouvement; il est indépendant du temps, et tout entier réalisé dans un instant indivisible. La limite du temps en laquelle a lieu l'accomplissement de la génération, dit la Physique (VIII, 8, 264 a, 4—6), n'est pas elle-même un temps. En effet, comme le développement de la génération occupe ce temps tout entier, la totalité de ce temps, plus celui où la génération est achevée,

ne fait toujours que la même somme de temps. C'est-à-dire que le temps où la génération est achevée n'a pas de durée et n'est pas un temps, sans cela il formerait avec l'autre une somme supérieure à celle-ci (Cf. SIMPL., ad loc., 1299, 4; 26-30). Et ce qui est vrai de la génération l'est aussi de tout autre processus. Mais le mouvement qui prépare l'acte, qui réalise progressivement les puissances du sujet, peut être considéré comme un acte imparfait, un acheminement vers l'acte, une actuation. La vision, par exemple, est un acte et, comme telle, en dehors du devenir. Mais le processus qui la prépare est un mouvement ou un acte imparfait. Meta.,  $\Theta$ , 6, 1048 b, 28 : πάσα γάρ κίνησις άτελής, ίσγνασία, μάθησις, βάδισις, οἰκοδόμησις · αύται δε κινήσεις, και άτελεῖς γε. οὐ γὰρ ἄμα βαδίζει και βεδάδιχεν, ούδ' οἰχοδομεῖ χαὶ ψχοδόμηχεν, οὐδὲ γίγνεται χαὶ γέγονεν, τ χινείται χαὶ χεχίνηχεν · άλλ' ἕτερον χαὶ χινεί χαὶ χινείται. ἑώραχε δὲ χαί όρα αμα τὸ αὐτό, χαὶ νοεῖ χαὶ νενόηχεν. τὴν μὲν οὖν τοιαύτην ἐνέργειαν λέγω, έχείνην δε χίνησιν. Ibid., 8, 1050 a, 23; K, 9, 1066 a, 20; Soph. el., 22, 178 a, 9. V. Philop., 297, 5; Sophon., 66, 15; ad III, 2, 426 b, 28; 7, 431 a, 6-7; RAVAISSON, Ess. sur la Méta. d'Ar., t. I, p. 384; CHAIGNET, Ess. sur la psych. d'Ar., p. 210. - Sur l'évépyeta, v. ad II, 1, 412 a, 21.

417 a. 21. νύν γάρ άπλως λέγομεν. --- Themistius (101, 4 : τουτό τε ούν διαιρετέον..... ότι ούχ άπλως λέγεται.), parait avoir lu où yàp, que préfère aussi ROEPER (Philolog., VII, 238), qui rapproche b, 30 : ούχ άπλοῦ ὄντος τοῦ δυνάμει λεγομένου et b, 2 : ούχ έστι δ' άπλοῦν οὐδὲ τὸ πάσγειν. Mais νῦν γὰρ est la leçon de tous les manuscrits et de la plupart des commentateurs. Le sens paraît nettement indiqué par la phrase précédente a, 14 : πρώτον μέν ούν ώς του αύτου όντος..... κτλ. Jusqu'ici nous avons parlé de la puissance et de l'acte sans préciser les divers sens de ces mots (SIMPL., 121, 11 : άπλῶς.... ἀντὶ τοῦ ἀδιορίστως. Ind. Ar., 77, a, 52: potest etiam id, quod simpliciter et universe dicitur, oppositum esse accuratiori rei definitioni, inde aπλῶς iq ἀορίστως ἀδιορίστως.). Nous avons dit, par exemple, que le mouvement et la passion étaient des actes (évépyeiai), et aussi que l'agent était en acte (a, 18 : ποιητικοῦ καὶ ἐνεργεία ὄντος); nous avons distingué (a, 10 sqq.) la sensation en puissance et la sensation en acte. Il faut, maintenant, déterminer ces concepts avec plus de précision, et cela nous conduira à éclaircir aussi les notions de mouvement et de passion (v. ad II, 5, 417 b, 3-5). - Cette interprétation n'exige pas nécessairement qu'on

lise ἐλέγομεν, conjecture de TORSTRIK (p. 140), car la remarque s'applique à ce qui précède immédiatement, ni qu'on entende, comme il le fait, par αὐτῶν : τοῦ πάσχειν καὶ τοῦ κινεῖσθαι καὶ τοῦ ἐνεργεῖν. ALEX., op. cit., 83, 15 : οῖς ἐφεξῆς ἐπέλαδεν τὴν αἴσθησιν τὴν μὲν δυνάμει είναι, τὴν δὲ ἐντελεχεία, <καὶ > διαίρεσιν ποιείται τοῦ δυνάμει καὶ τοῦ ἐντελεχεία, βουλόμενος δι' αὐτοῦ δεῖξαι, ὅτι μὴ χυρίως πάσχειν λέγεται ἡ αἴσθησις καὶ κινεῖσθαι.

417 a, 28. ότι... 24. των επιστημόνων και εχόντων επιστήμην, i. e. : ότι πέφυκε δέχεσθαι την επιστήμην (THEM., 101, 9).

417 a, 25.  $\eta \delta \eta$ . — VAHLEN (Sitzungsber. Akad. Wiss. Wien, 1872, p. 28, n. 1) indique avec raison que  $\eta \delta \eta$  a ici le même sens que dans Pol., III, 1, 1275 b, 18 ( $\psi \gamma \lambda \rho$  έξουσία χοινωνείν  $\lambda \rho \chi \eta \varsigma$  βουλευτικής  $\eta$  χριτικής, πολίτην  $\eta \delta \eta$ , λέγομεν είναι ταύτης τής πόλεως), et que ce terme est employé dans le passage de la Politique et celui du De anima : im Gegensatz zu noch weiteren Erfordernissen des Burgerthums und des Wissendseins. — Il n'y a pas lieu de supprimer ce mot comme le propose TORSTRIK (l. l.).

417 a, 26. ixárepog..... 28. ixárepog..... 28. ixion constraints (l. l.) met ces mots entre parenthèses et lit ensuite, d'après Sophonias (66, 37),  $\tau\rho(\tau \circ c)$  à  $f_0\delta\eta$ . Mais il faut conserver le texte traditionnel qui est parfaitement clair. Cf. VAHLEN, l. l.

417 a, 27. δτι τὸ γένος τοιοῦτον καὶ ἡ ὅλη, i. e. : ὅτι τὸ γένος τοιοῦτον καὶ ἡ φύσις ἡ τοῦ ἀνθρώπου, ὡς εἶναι δεκτικὴ ἐπιστήμης (ΤΗΕΜ., 101, 12).

417 a, 28.  $\delta$  8'  $\hbar \delta \eta$  θεωρών. — THEM., 101, 16 : τρίτος δ' ἐπὶ τούτοις ἐστὶν ὁ γεωμετρῶν  $\hbar \delta \eta$  xaì θεωρῶν. Il y a, en somme, trois degrés : d'abord la pure puissance ou aptitude à posséder telle manière d'être ou son contraire, puissance qui peut rester à l'état d'aptitude et ne pas s'actualiser; puis l'habitude (ἕξις), c'est-à-dire la puissance déterminée, parce qu'elle a déjà été actualisée, et qui est prête à passer de nouveau à l'acte, pourvu que rien ne l'en empêche. L'habitude est, à la fois, le degré supérieur de la puissance et la forme inférieure de l'acte; enfin, le degré supérieur de l'acte, qui est la mise en œuvre actuelle de l'habitude. V. ad II, 1, 412 a, 21; b, 25-413 a, 3.

417 a, 30. ἀμφότεροι..... b, 1. άλλον τρόπον. - Nous ayons suivi l'interprétation de THEMISTIUS (101, 18) : οἱ δὲ πρότεροι άμφότεροι μέν κατά δύναμιν έπιστήμονες, άλλ' ό μέν δείται μαθήσεως xai της xatà την μάθησιν άλλοιώσεως xai του μεταδάλλειν έχ της έξεως τῆς ἐναντίας · ἐχ γὰρ [τῆς] ἀγνοίας εἰς γνῶσιν χαὶ ἐξ ἀνεπιστημοσύνης είς ἐπιστήμην χινείται ' ὁ δὲ ἔγει μέν την ἕξιν, οίον την ἀριθμητικήν ή τήν γραμματικήν, δείται δε μόνου του ένεργησαι. ούκ έστιν ούν ό αυτός τρόπος ἀμφοῖν τῆς ἐνδείας. ALEXANDRE (op. cit., 83, 27) insiste avec raison sur l'altération qui est nécessaire pour passer de la pure puissance à l'habitude : ό μέν πρῶτος λεγόμενος δυνάμει, ό κατὰ τὸ πεφυχέναι, ούχ άλλως είς τὸ ἐνεργεία γενέσθαι μεταδάλλει, εἰ μή διὰ τοῦ παθείν τε χαι άλλοιωθήναι δια μαθήσεως.  $< \delta >$  δε ήδη έγων είς το ένεργεϊν ού διά πάθους έτι xx? άλλοιώσεως μεταδάλλει. SIMPLICIUS (122,10) interprète différemment les mots a, 32 : δ δ' έκ τοῦ ἔχειν..... (b, 1) άλλον τρόπον. Ils signifient, d'après lui, que le passage de la sensibilité à la sensation n'a pas lieu de la même manière que celui de la possession de la science à l'usage de cette science : πρός μέν γάρ το έπιστημονιχώς ένεργησαι ούδε όλως άλλοιωθηναί τι δει τὸ ὄργανον, ἐὰν μή ἐν μέθαις ή νόσοις ή ὕπνοις ή · πρὸς δὲ τὸ αἰσθητιχώς παθείν μέν τι δεί...... χτλ. Mais on ne voit guère comment ce sens pourrait se concilier avec le reste du passage. -- Les modifications que Torstrik (p. 141) propose d'apporter au texte ne sont pas nécessaires. On n'en trouve, d'ailleurs, aucun indice ni dans les manuscrits, ni chez les commentateurs.

417 a. 31. και πολλάκις έξ έναντίας μεταδαλών έξεως. ---La puissance des contraires est une (Rhet., II, 19, 1392 a, 11 : ή γάρ αὐτή δύναμις τῶν ἐναντίων, ή ἐναντία. Meta., Θ, 8, 1030 b, 8 : πάσα δύναμις άμα της άντιφάσεώς έστιν...... τὸ δυνατὸν δὲ πῶν ἐνδέyεται μή ένεργειν, et sæp.; Ind. Ar., 207 b, 38). Cette ambiguïté cesse lorsque la puissance fait place à l'habitude déterminée de l'un des contraires (Eth. Nic., V, 1, 1129 a, 13 : δύναμις μέν γάρ...... δοχεϊ των έναντίων ή αὐτή εἶναι, ἕξις δ' ή έναντία των έναντίων οὕ. Meta.,  $\Theta$ , 1, 1046 a, 13 :  $f_1$  δ' ἕξις ἀπαθείας τ $\tilde{r}_1$ ς ἐπὶ τὸ χεῖρον - sc.  $d\rho\chi \eta$  -). Il faut, pour cela, que la puissance s'actualise plusieurs fois dans un sens déterminé, de façon à devenir une disposition permanente (Eth. Nic., II, 1, 1103 a, 31 : τὰ; δ'ἀρετὰς λαμβάνομεν ἐνεργήσαντες πρότερον, ώσπερ και ἐπὶ τῶν ἄλλων τεχνῶν ΄ ἅ γὰρ δεῖ μαθόντας ποιεῖν, ταῦτα ποιοῦντες μανθάνομεν, οἶον οἰχοδομοῦντες οἰχοδόμοι γίνονται χαὶ χιθαρίζοντες χιθαρισταί). Il faut, par exemple, que l'étude et la contemplation répétée des vérilés scientifiques, aient assuré le triomphe de la science sur la tendance opposée. Rapprocher de l'ensemble du passage *Phys.*, VIII, 4, 255 a, 33. V. *ad* II, 1, 412 a, 21; b, 25—413 a, 3; I, 1, 402 a, 1.

417 b, 8. φθορά τις ὑπὸ τοῦ ἐναντίου. — SOPHON., 67, 7 : ὡς τὸ ξύλον πάσχει Χαιόμενον ὑπὸ τοῦ πυρός, καὶ τὸ μέλαν ὅτε λευχαίνεται.

τό δε σωτηρία..... 5. πρός εντελέγειαν. - ALEX., op. cit., 84, 5 : όμοίως δε είπων ως δύναμις έγει πρός έντελέγειαν, πῶς χαὶ ποία δύναμις χαὶ πρὸς ποίαν ἐντελέχειαν ἔδειξεν προσθείς. Θεοροῦν γάρ γίνεται τὸ ἔγον τὴν ἐπιστήμην. ἥτις μεταδολὴ οὐχ έστιν άλλοίωσις, εί γε ή μεν άλλοίωσις έξ άλλου είς άλλο χαι έξ έναντίου έστι μεταδολή, ή δ' έχ του ούτω δυνάμει είς την ένέργειαν..... έπίδοσίς έστιν. On pourrait objecter que le patient doit toujours être en puissance ce qu'il devient et que, par conséquent, dans toute passion, et même dans tout changement, il y a non pas opopà ύπὸ τοῦ ἐναντίου, mais σωτηρία ὑπὸ τοῦ ὁμοίου. Il faut répondre que, par δύναμις, nous entendons ici *l'habitude*, c'est-à-dire la puissance déjà déterminée, comme la science qu'on possède sans en user actuellement. Or, dans le passage de cette habitude à l'acte, il ne saurait y avoir passion proprement dite, mais seulement développement et progrès. Il n'y a de passivité que lorsque la puissance indéterminée des contraires fait place à la puissance déterminée ou à l'habitude. Car il faut alors que la puissance de l'un des contraires soit détruite, et que l'aptitude ambiguë soit remplacée par la disposition permanente à agir dans un certain sens (THEM., 101, 27 : xal où radrov ro násyen èn' άμφοτέρων τοῦ τε μανθάνοντος την ἐπιστήμην χαὶ τοῦ ἔγοντος ήρεμοῦσαν, άλλ' ό μέν ήν έγει διάθεσιν, ταύτην άπόλλυσι · φθείρεται γάρ ή άγνοια καί έκχωρει έπεισιούσης της έπιστήμης, ό δε ήνίκα αν ένεργη κατά τήν. έπιστήμην, ήν έχει, ταύτη χρήται, ώστε έχει μέν φθορά της προϋπούσης ποιότητος, ένταῦθα δὲ τελείωσις μᾶλλον ·). Nous allons voir, du reste, que, même dans ce cas, il n'y a pas toujours une passion proprement dite.

417 b, 6. άλλοιοῦσθαι. — ALEX., op. cit., 84, 12 : τὸ πάσχειν ὡς ἴσον ἔλαδεν τῷ ἀλλοιοῦσθαι.

είς αὐτὸ γὰρ...... 7. ἐντελέχειαν. — TRENDELENBURG (p. 299) lit εἰς αὐτὸ et SOPHONIAS (67, 14) εἰς ἑαυτό, que donne aussi le manuscrit X. Mais tous les autres manuscrits ont εἰς αὐτό, de Tome II 17 même que THEMISTIUS (102, 9), ALEXANDRE, SIMPLICIUS (123, 4), PHILOPON (303, 16). ALEX., op. cit., 81, 21 :  $\langle \eta \rangle \delta i \rangle$  ούχ έστιν μεταδολή χατὰ πάθος, εἴ γ' ἐστὶν εἰς ταὐτὸν ἐπίδοσις. ID., ibid., 84, 9 :  $\eta \delta$ ' ἐχ τοῦ οὕτω δυνάμει εἰς τὴν ἐνέργειαν (εἰς αὐτὸ γὰρ τοῦτ' ἐστίν, ὅ ἔχει χαὶ χαθὸ ἔχει) ἐπίδοσίς ἐστιν.

417 b, 8. τὸ φρονοῦν. — Ind. Ar., 831 b, 4 : φρόνησις latiore sensu, syn γνῶσις, ἐπιστήμη.

417 b, 9. ώσπερ ούδέ..... οἰκοδομή. — V. ad II, 4, 416 b, 2—3 et SIMPL., 123, 10 : ἀλλὰ τὸ μὲν φρονοῦν, ὅταν φρονῆ, μὴ ἀλλοιοῦσθαι οὐ θαυμαστόν, ὅτε ψυχῆς xαθ' αὑτὴν ἡ ἐνέργεια. πῶς δὲ οὐχὶ ὁ οἰκοδόμος ὅταν οἰκοδομῆ; ἡ ὅτι οῦτος, εἰ καὶ τῆ τοπικῆ χρῆται τοῦ σώματος κινήσει, οὕ τι γε τῆ κατὰ ποιότητα. εἰ οὖν καὶ ὁ τῷ σώματι χρώμενος οὐκ ἀλλοιοῦται, μειζόνως ὁ μηδὲ χρώμενος. De même ALEX., op. cit., 82, 1.

τό μέν ούν...... 11. δίχαιον. — Le passage, chez l'être pensant, de la possession ou habitude de la science à la contemplation de cette science, n'est pas une passion ou une altération; c'est pour cela que ce passage ne s'appelle pas, ou ne doit pas s'appeler, instruction ou enseignement, car ces termes impliquent, - sous les réserves que nous allons faire immédiatement, — une certaine altération. SIMPL., 123, 15 : elta xal τὸ διάφορον ἐπάγει τῆς εἰς ἐπιστήμην ἐξ ἀγνοίας τῆς ψυχῆς μεταβάσεως τῆς ἀπὸ ἕξεως εἰς ἐνέργειαν, ὅτι ἡ μὲν χατὰ διδασκαλίαν καὶ μάθησιν ἐπιτελείται...... xτλ. - Les corrections que propose Torstrik (p. 142), άγειν pour άγον, τὸ νοοῦν au lieu de xaτὰ τὸ νοοῦν, ne sont pas indispensables. - ex δυνάμει όντος n'a pas, dans cette phrase, le même sens que dans la suivante. Ici désigne, comme plus haut (417 b, 4, v. ad loc.), la puissance du second degré ou l'habitude. Dans la proposition qui suit, il est question, au contraire, de la puissance pure. V. la note suivante.

417 b, 12. τὸ δ' ἐκ δυνάμε...... 16. καὶ τὴν φόσιν. — Nous avons vu plus haut qu'il fallait distinguer la pure puissance, de l'habitude, et celle-ci de l'acte proprement dit. Nous venons de montrer que le passage de l'habitude à l'acte n'est pas une altération, ou, si l'on tient à conserver ce mot, que c'est un genre d'altération tout différent de ce qu'on entend ordinairement par là. Mais le passage de la puissance à l'habitude n'est pas, non plus, une altération ou une passion au

sens propre. Sans doute, ce n'est peut-être pas un autre genre d'altération, mais c'en est, au moins, un autre mode (τρόπος). La pure puissance peut, en effet, donner naissance aux deux contraires : à la science ou à la privation de la science; à la santé ou à la privation de la santé. De ces deux contraires, l'un est un état positif, l'autre une simple privation. Il est clair que l'acquisition de l'état positif, de la santé ou de la science, est, pour l'être qui la réalise, un développement et un progrès vers son état normal. Au contraire, le passage de la pure puissance à la privation, à l'ignorance et à la maladie, est une altération de la nature du sujet. Ce n'est même pas une habitude qu'il acquiert ainsi; c'est une déchéance et une perte qu'il subit. De même que nous ne devons pas donner le nom de destruction à la transformation de l'eau en feu ou de l'enfant en adulte, et que nous ne devons pas dire que le feu nourrit l'eau (v. ad II, 4, 416 a, 25-27), de même il ne faut pas appeler passion et altération le passage d'une perfection moindre à une perfection plus grande, mais réserver ces mots pour la transition inverse. ALEX., op. cit., 84, 20 : ή μέν γάρ έχ της έξεως είς την ένέργειαν την δια ταύτην, ώς το νοείν έχειν χαι το φρονείν, έπει μή διά διδασχαλίας γίνεται, ούχ άλλοίωσις ούδε χίνησις, άλλ' έτερον τι γένος μεταδολής...... την <δε> έχ της ύλιχης δυναμέως είς την έξιν μεταδολήν, ήτις γίνεται κατά διδασκαλίαν τινά και μάθησιν, ήτοι ούδ' αὐτὴν διά πάθους γίνεσθαι βητέον..... < ή>..... δύο χρή τρόπους άλλοιώσεως είναι λέγειν, τήν τε έπὶ τὰς ἕξεις γινομένην χαὶ τὴν φύσιν τε χαὶ τὸ χατὰ φύσιν (τὸ γοῦν βέλτιον μέρος ῶν δύναται τὸ δυνάμενον χατὰ φύσιν αὐτῷ), τήν δέ τινα.... είς τὰς στερητικάς διαθέσεις. ΤΗΕΜ., 102, 22 : οὐ γὰρ όμοίως πάσχειν ρητέον τον μεταδάλλοντα έξ έπιστήμης είς άγνοιαν, χαί τον έξ άγνοίας είς έπιστημην, άλλ' έχεινον μέν πάσχειν χυρίως. Phys., VII, 3, 247 b, 9 : ή δ' έξ άργης ληψις της έπιστήμης γένεσις ούχ έστιν.

417 b, 14. δσπερ είρηται. — Ces mots, que ne semblent avoir lus ni THEMISTIUS, ni PHILOPON, ni ALEXANDRE, et qui sont omis dans trois manuscrits, doivent, sans doute, être supprimés. Il n'a pas encore été question, en effet, de la nature du passage de la puissance pure à l'habitude. Cf. HAYDUCK, Emend. Aristot., p. 11 : υν. ὥσπερ είρηται b. 14, quae in nonnullis libris desunt, delenda videntur, quoniam diserte quidem nihil tale supra scriptum videmus.

417 b, 15. διαθέσεις —; 16. έξεις. — Toute habitude (ἕξις)

est une disposition (diábeouc), mais la réciproque n'est pas vraie (Cat., 8, 9 a, 10 : εἰσὶ δὲ aἰ μὲν ἕξεις καὶ διαθέσεις, aἰ δὲ διαθέσεις οὐκ ἐξ ἀνάγκης ἕξεις ·). La διάθεσις peut être un état transitoire ou purement négatif (Gen. an., V, 1, 778 b, 34 : τὴν μὲν ἐξ ἀρχῆς διάθεσιν — sc. τῶν ζώων — οὐχ ὕπνον ἀλλ' δμοιον ὕπνψ δεῖ νομίζειν); l'habitude est, au contraire, une disposition permanente à agir dans un certain sens. Cat., 8, 8 b, 27 : διαφέρει δὲ ἕξις διαθέσεως τῷ πολὺ χρονιώτερον εἶναι καὶ μονιμώτερον. Meta., Δ, 20, 1022 b, 10.

417 b, 16. τοῦ δ' αἰσθητικοῦ..... 19. θεωρεῖν. — Les distinctions que nous venons d'établir entre les divers degrés de la puissance et de l'acte, et les passages des uns aux autres, s'appliquent à la sensation. Antérieurement à la génération, il n'existe encore, de l'être sensitif, que la matière ou la pure puissance indéterminée. C'est le générateur qui détermine cette puissance, en transmettant à l'être engendré son âme, ou sa forme, et ses propriétés. La sensation passe alors à l'état d'habitude; elle devient comme la science qu'on possède sans y penser actuellement. Dès sa première rencontre avec le sensible, elle agira et deviendra sensation en acte, de même que la science quand le savant en fait l'objet de sa pensée.

ή μέν πρώτη μεταδολή. — Le premier changement, c'est-à-dire le passage de la puissance indéterminée à l'habitude. ALEX., op. cit., 84, 33 : εἰπὼν δὲ ταῦτα.... μετῆλθεν ἐπὶ τὴν αἴσθησιν, xαὶ ἔδειξεν, τίς μὲν ἡ πρώτη δύναμις ἐστι, xαὶ πῶς xαὶ ὑπὸ τίνος εἰς τὴν ἕξιν μεταδάλλει ἡ τοιαύτη δύναμις, πῶς δὲ xαὶ ὑπὸ τίνος ἡ δευτέρα εἰς τὴν ἐνέργειαν, xαὶ λέγει τὴν μὲν ἐx τῆς ὑλικῆς δυνάμεως μεταδολὴν εἰς τὴν xατὰ τὴν ἕξιν γενέσθαι ὑπὸ τοῦ γεννῶντος ὅηλονότι τὸ ζῷον.

417 b, 17. όταν δὲ γεννηθή. — Il ne paraît pas nécessaire de sous-entendre τίς ou τὸ γεννηθέν, comme le fait TRENDELENBURG (p. 300), mais seulement τὸ αἰσθητικὸν ou τὸ ζῷον. Cf. ALEX., l. cit.

417 b, 18. έχει ήδη..... το αἰσθάνεσθαι, i. e. : ἔχει τὴν αἰσθητικὴν ἕξιν εὐθύς, ὥσπερ τὸ ἀναλαδὸν τὴν ἐπιστήμην (ALEX., op. cit., 85, 1).

417 b, 19. το κατ' ένέργειαν..... θεωρείν. — Cf. De sensu,

4, 441 b, 22 : οὐ γὰρ xaτὰ τὸ μανθάνειν ἀλλὰ xaτὰ τὸ θεωρεῖν ἐστ? τὸ αἰσθάνεσθαι.

417 b, 20. τὰ ποιητικὰ τῆς ἐνεργείας. — Les sensibles ne sont pas, à proprement parler, les agents de la sensation, puisque celle-ci n'est point une passion, mais le passage à l'acte des facultés du sujet (Cf. VOLKMANN, Grundz. d. Arist. Psych., p. 15 et al.). Le sensible ne fait que réaliser dans le sensorium les conditions qui permettront à la sensibilité de s'exercer. SIMPL., 124, 3 : τουτέστιν ὅτι δεῖ τι παθεῖν τὸ αἰσθητήριον ὑπὸ τῶν αἰσθητιῶν ἔξω καὶ οὐχ ἐν τῷ αἰσθανομένῳ ὄντων · ἄπερ ποιητικὰ τῆς ἐνεργείας λέγεται, οὐχ ὡς ἐμποιοῦντα τὴν κρίσιν, ἀλλ' ὡς πάθος τι ἐν τῷ αἰσθητηρίῳ, ἐφ' ῷ ἡ κριτικὴ ἐγείρεται ἐνέργεια. ΤΗΕΜ., 104, 9 : ὅτι γὰρ οὐ πάσχουσα κυρίως ἡ αἴσθησις ὑπὸ τῶν αἰσθητῶν, ἀλλ' οὐδὲ ἀλλοιουμένη δέχεται αὐτῶν τὰ εἴδη, ὅῆλον ἐκεῖθεν · οὐ γὰρ λευκὴ γινομένη τῶν λευκῶν ἀντιλαμβάνεται, οὐδὲ θερμὴ τῶν θερμῶν... κτλ.

417 b, 23. ταῦτα δ' ἐν αὐτῃ πώς ἐστι τῃ ψυχῃ. — D'après ALEXANDRE (85, 11), la restriction πῶς signifierait que les universaux sont dans l'intellect seulement en tant que xοινά, mais que leur existence réelle est soumise aux mêmes conditions que celle des sensibles : τὸ 'πῶς' προσθείς, ὅτι ἡ μὲν ὑπόστασις xαὶ τούτοις xαὶ τοῦ εἶναι ἡ αἰτία ἐν τοῖς xαθέxαστα, ὡς δὲ xοινὰ ἐν τῷ νοεῖσθαι τὸ εἶναι ἐχει, xαὶ ἔστιν ὡς xοινῶν ὅντων τὸ εἶναι ἐν τῷ νοοῦντι αὐτὰ νῷ. SIMPLICIUS (124, 25) explique d'une autre façon : Si les universaux ne sont dans l'âme qu'en un sens, c'est parce que l'intellect lui-même n'est pas une partie de l'âme au même titre que les autres facultés : διὰ τοῦτο ἐν αὐτῷ πῶς εἶναι εἶρηται, ὅτι xατὰ τὴν πρὸς τὸν νοῦν συναφήν. Cette dernière interprétation semble confirînée par ce que dit ARISTOTE lui-même dans le troisième livre (4, 429 a, 27) : xαὶ εῦ δὴ οἱ λέγοντες τὴν ψυχὴν εἶναι τόπον εἰδῶν, πλὴν ὅτι οὕτε ὅλη ἀλλ' ἡ νοητική.

417 b, 24. ἐπ' αὐτῷ. — SIMPL., 124, 28 : τῷ νοητικῷ, εἶτε αὐτῷ τῷ ἐν τῆ ψυχῆ νῷ, εἴτε τῆ εἰς νοῦν ἀνεγειρομένῃ ψυχῆ, εἴτε τῷ ἐπιστήμονι ἀνθρώπψ.

417 b, 25. έπ' αύτῷ. - SIMPL., 124, 32 : τῷ αἰσθητικῷ δηλαδή.

417 b, 26. ταζε ἐπιστήμαις ταζε τῶν αἰσθητῶν. — TREND., p. 300 : hae verae ἰστορίαι, dum πρώτη philosophia a rebus remotior. Mais il est peu probable qu'au moment même où il vient d'affirmer la différence radicale de la connaissance sensible et de la science, et l'individuation par la matière, Aristote parle d'une connaissance scientifique des choses sensibles. Il est plus vraisemblable, et c'est l'opinion unanime des commentateurs, que par taïc èniotri maic il faut entendre ici les arts. THEM., 103, 16 : dià di touto xai doan tur texvur nontixuiterai, àc tur alodntur èniotri mac undurate 'Aristotai, Eluder, di auterit, di adontur e di continuation di contendere i di contendere i èveprouosi, otan moanpuiviai. n yàp un tai taitai eluder, di caitai èveprouosi, otan moanpuiviai. n yàp un tai taitai eluder, di caitai èveprouosi, otan moanpuiviai. n yàp un tai taitai eluder, di caitai suotixi mu d'antai, di caitai d'an taitai eluder, di caitai suotixi di caitai di caitai di caitai eluderi di caitai suotixi di caitai di caitai di caitai eluderi di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai d'antai taitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai d'antai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai esenti di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai esenti di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai di caitai di caitai di caitai di caitai suotizi di caitai suotizi di caitai di cait

417 b, 29. άλλά περί μέν τούτων.... και εισαῦθις. — SIMPL., 125, 11 : περί τοῦ πῶς τὰ καθόλου καὶ τὸ θεωρεῖν ἐφ' ἡμῖν σαφέστερον δὲ περί αὐτῶν ἐν τῷ τρίτψ ἐρεῖ. V. De an., III, 4—5. SOPHONIAS (69, 38) pense que τούτων désigne ce qui précède immédiatement (b, 26 : ταῖς ἐπιστήμαις ταῖς τῶν αἰσθητῶν) et que, par suite, ARISTOTE renvoie au septième chapitre du troisième livre, où il est question de l'intellect pratique : ἐν τῷ τρίτψ γὰρ περί τοῦ πρακτικοῦ νοῦ.... διαληφθήσεται. PHILOPON (308, 20) donne concurremment les deux explications.

417 b, 32. οὕτως ἔχει τὸ αἰσθητικόν. — Ces mots peuvent signifier ou bien : il en est de même du sensitif, c'est-à-dire qu'il peut être en puissance soit dans le premier sens, soit dans le second, suivant que l'on considère le moment qui précède ou celui qui suit la génération, ou bien : c'est en ce dernier sens c'est-à-dire ὡς τὸν ἐν ἡλικἰς ὄντα que le sensitif est en puissance. Presque tous les commentateurs adoptent la seconde interprétation. ALEX., op. cit., 85, 25 : κατὰ τὸ δεύτερον σημαινόμενον τοῦ δυνάμει τὸ δυνάμει αἰσθάνεσθαι καὶ τὴν δυνάμει αἴσθησιν λέγεσθαι. THEM., 103, 24; SIMPL., 125, 12.

418 a, 1. έπει δ' άνώνυμος.... διαφορά, i. e. : ων δυνάμεων έπει ούχ ωνόμασται ή διαφορά..... (ALEX., op. cil., 85, 26).

418 a, 4. καθάπερ εἴρηται. — V. De an., II, 5, 417 a, 12 sqq. — La transposition de καθάπερ εἴρηται avant a, 5 : ἔστιν οἴον ἐκεῖνο, que propose ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 38, n. 6), n'est pas utile.

Les anoplai xai dúseis d'Alexandre contiennent (III, 3) un

**2**62

ř

commentaire très net de ce chapitre. Les citations qui précèdent en sont tirées.

# **CHAPITRE VI**

418 a. 10. τὸ δὲ κοινὸν πασῶν. — Les sensibles communs sont le mouvement, le repos, le nombre, la forme, la grandeur. Les commentateurs font remarquer que les sensibles communs ne sont pas tous aperçus par tous les sens. V. SIMPL., 126, 27 : άλλά πῶς τὰ χοινά πασῶν είναι λέγει ; μεγέθους γάρ χαί σγήματος μόναι άντιλαμδάνονται όψις και άφή. ίσως μεν ούν το πασῶν αντί τοῦ πλειόνων εἴρηται (cf. Philop., 311, 10; Sophon., 70, 24). SIMPLICIUS ajoute que l'ouïe percoit cependant, d'une certaine facon, la dimension des objets sonores et qu'on peut en dire autant de l'odorat et du goût. D'après THEMISTIUS (106, 1), il n'y a qu'un sensible commun à tous les sens, le mouvement : χοινὰ δὲ πλειόνων χίνησις ήρεμία ἀριθμὸς σχῆμα μέγεθος . ἀλλὰ χίνησις μέν άπασῶν χοινόν τι τῶν αἰσθήσεων · ἀντιλαμδάνεται γὰρ αύτῆς καὶ ὄψις καὶ ἀκοή ..... ἀλλὰ καὶ ὄσφρησις προσιόντος καὶ ἀπιόντος τοῦ ἀσφρητοῦ, xaì γεῦσις ὁμοίως. ἡ δὲ ἀφὴ xaì σαφέστερον..... xτλ. Dans le De sensu (4, 442 b, 5) ARISTOTE indique, en outre, comme sensibles communs, le poli et le rugueux, l'aigu et l'obtus, en ajoutant la restriction qu'il oublie de faire ici : el δε μή πασών, άλλ' δψεώς γε καί άφης. Schieboldt (De imag. disg. ex Ar. libb. rep., p. 15, n. 31) conjecture πλειόνων pour πασῶν (a, 11), et πλείοσιν pour πάσαις (a, 19).

418 a, 12. περί δ μή ἐνδέχεται ἀπατηθήναι. — Cf. De sensu, l. l. — Dans le troisième livre (3, 428 b, 18), Aristote dit plus exactement : ή αἴσθησις τῶν μὲν ἰδίων ἀληθής ἐστιν ἡ ὅτι ὀλίγιστον ἔχουσα τὸ ψεῦδος. Pour que la sensation des sensibles propres soit infaillible, il faut, en effet, qu'elle ait lieu dans certaines conditions : SIMPL., 126, 37 : τὴν...... αἴσθησιν Χατὰ φύσιν ὅηλαδὴ ἔχουσαν καὶ ἀπὸ συμμέτρου τοῦ διαστήματος ἐνεργοῦσαν καὶ μὴ παραποδιζομένην ὑπὸ.... τῶν ἔξωθέν τινος. ALEX., De an., 41, 13 : περὶ δὲ τὰ ἴδια αἰσθητὰ ἀληθεύουσι μάλιστα, ὅταν αὐταῖς συλάσσηται ταῦτα, μεθ' ῶν εἰσιν αὐτῶν ἀντιληπτιχαί. ῶν πρῶτον μὲν ἂν εἴη τὸ ὑγιαίνειν τε καὶ κατὰ φύσιν ἔχειν τὰ αἰσθητήρια, δεύτερον δὲ ἡ θέσις τοῦ αἰσθητοῦ,..... τρίτον ἡ τοῦ διαστήματος συμμετρία. Les sensibles par accident donnent lieu à un bien plus grand nombre d'erreurs. Mais ce sont les sensibles communs dont la perception est le plus souvent erronée. V. De an., à la suite du texte cité : δεύτερον δε τοῦ συμδεδηχέναι ταῦτα · χαὶ ἐνταῦθα ἤδη ἐνδέχεται διαψεύδεσθαι · ὅτι μὲν γὰρ λευχόν, οἰ ψεύδεται · εἰ δε τοῦτο τὸ λευχὸν ἢ ἄλλο τι, ψεύδεται . τρίτον δε τῶν χοινῶν..... λέγω δ' οἶον χίνησις καὶ μέγεθος,.... περὶ ὰ μάλιστα ἦδη ἔστιν ἀπατηθῆναι κατὰ τὴν αἴσθησιν.

418 a, 13. ή δ' άφή πλείους μέν έχει διαφοράς. — SINPL., 127, 17 : πολλαί δὲ αἰ παθητικαὶ ποιότητες, ῶν ἡ ἀφὴ ὡς ἰδίων αἰσθητῶν γνωριστική, θερμότης ψυχρότης, ξηρότης ὑγρότης, σκληρότης μαλακότης, τραχύτης λειότης, βαρύτης κουφότης..... κτλ. ARISτοτε dit ailleurs (*De sensu*, 1, 437 a, 5; *Meta.*, A, 1, 980 a, 27), de la vue, que πολλὰς δηλοῖ διαφοράς (v. ad II, 12, note finale). Mais ces différences ne constituent pas, comme pour le toucher, des espèces irréductibles. Ce sont des formes d'un même sensible, la couleur. ALEX., ad Meta. l. l., 3, 48 Bon., 1, 22 Hayd. : πολλαὶ γὰρ αἱ τῶν χρωμάτων διαφοραὶ μεταξὺ τῶν ἀχρων λευχοῦ καὶ μέλανος τυγχάνουσιν.

418 a, 14. άλλ' ἐκάστη γε..... 15. τούτων. — La définition que nous venons de donner du sensible propre (a, 11 : ο μη ἐνδέχετα... xτλ.) n'est pas rigoureusement exacte, parce qu'un même sens peut percevoir plusieurs qualités sensibles. Mais ce qu'il faut, du moins (γε), en retenir, c'est que les sensibles propres sont, pour chaque sens, ceux dont il a une intuition infaillible. ΤΗΕΜΙΣΤΙΟΣ (105, 20) comprend un peu différemment : οὐ μην εἰ καὶ πλείω ταὐτη τὰ ὑποκείμενα ἕτερον τρόπον ἐνεργεῖ περὶ αὐτά,..... ἀλλὰ καὶ αὐτὴ περὶ τὰ αὐτῆς ἥκιστα εὐεξαπάτητος. De même PHILOP., 314, 33. Peut-être aussi faut-il admettre, avec TORSTRIK (p. 143), une ellipse ou une lacune dans le texte, et suppléer une phrase analogue à celle-ci : ἀλλὰ τί τὸ ἕν τὸ ὑποκείμενον, ὥσπερ ἀχοῆ ψόφος, οὕτω τῆ ἀφῆ, οὐκ ἔστιν ἕνδηλον (De an., II, 11, 422 b, 32).

**xptvet.** — V. An. post., II, 19, 99 b, 35; ad III, 2, 426 b, 10.

418 a, 15. ούκ άπατάται ..... ότι ψόφος. — ΤΗΕΜ., 103, 23 : ή όψις ούκ έξαπατάται, τί τὸ γοῶμα...... οὐδὲ ή ἀκοή τίς ὁ ψόφος.

418 a, 17. ἐκάστου. — Il faut adopter la leçon ἐκάστης (sc. aἰσθήσεως) que donne W ou, du moins, la supposer dans l'ex-

plication. THEM., 105, 29 : τὰ μὲν οῦν τοιαῦτα λέγεται ίδια ἐκάστης είναι αἰσθήσεως. Sophon., 70, 32 : τὰ μὲν οῦν τοιαῦτα λέγεται ίδια ἐκάστης.

418 a, 18. τὰ γὰρ τοιαῦτα..... 19. κοινὰ πάσαις. — Le sens commun, qui a pour fonctions de saisir les sensibles communs, de nous faire sentir que nous sentons, enfin d'être l'unité qui compare et distingue les sensibles d'espèces différentes (v. ad III, 1 et 2; ALEX., De an., 64, 17 : xplvs: ôr) + δύναμις ή αίσθητική άμα τὰ έναντία ότι έναντία.... (65, 2), τη κοινη δε αίσθήσει ταύτη καὶ ὁρώντων αὐτῶν αἰσθανόμεθα καὶ ἀκουόντων καὶ καθ' έχάστην αίσθησιν αἰσθανομένων..... (10) χαὶ τῶν χοινῶν δὲ χαλουμένων alσθητών δια ταύτης ή αντίληψις.) est-il un sens spécial ou un accompagnement et une fonction commune des sens particuliers? Sur ce point deux passages différents, l'un du De somno, l'autre du De anima, semblent fournir deux réponses contradictoires : De somno, 2, 455 a, 12 : enel 8' únápyei xal' exástyv αἴσθησιν τὸ μέν τι ἴδιον τὸ δέ τι χοινόν, ἴδιον μὲν οἶον τῆ ὄψει τὸ όραν, τη δ' άχοη τὸ άχούειν, ταῖς δ' άλλαις χατὰ τὸν αὐτὸν τρόπον . έστι δέ τις καί κοινή δύναμις ακολουθούσα πάσαις, ή καί ότι όρφ καί άχούει αἰσθάνεται · οὐ γὰρ δη τη γε ὄψει ὁρῷ ὅτι ὀρῷ (nous lisons άχούει αίσθάνεται, avec L et U, au lieu de άχούει χαὶ αἰσθάνεται. V. BONITZ, Arist. Stud., II-III, p. 73; SCHELL, D. Einh. d. Seelensleb. etc., p. 86, n. 2; TORST., p. 166, en note). Le De anima (III, 2, déb.) dit, au contraire, que ce n'est pas par un sens spécial que nous sentons que nous sentons, mais qu'il faut admettre, sous peine de se jeter dans un procès à l'infini, et de soutenir qu'il y a, en réalité, deux sens pour la même chose, que le sens est capable de sentir par luimême sa propre action. — Torstrik (l. l.) pense qu'il y a contradiction entre les deux assertions. En tous cas, c'est la seconde qui est la plus conforme à l'ensemble de la théorie Aristotélicienne. La sensation est, en effet, l'acte commun du sensible et du sentant; le sentant en est, plus éminemment encore que le sensible, un élément nécessaire. En actualisant le sensible en tant que tel, le sentant ne fait, à certains égards, que réaliser ses propres puissances (v. ad II, 5, 417 b, 12-16; 16-19; 20; III, 2, 425 b, 26-426 a, 1); la forme sensible saisie par la sensation est quelque chose de lui-même, et c'est pour cela que la sensation est, à la fois, conscience d'ellemême et conscience du sensible (ALEX., ἀπ. ×. λύς., III, 3, præs. 93, 20 : διὸ ἐξ ἀνάγκης ἕπεται παντὶ τῷ αἰσθανομένω συναισθάνεσθαι καὶ

έαυτοῦ αἰσθανομένου τῷ ἕπεσθαι τη αἰσθήσει αἰσθανομένη τινὸς τῶν αἰσθητῶν ἔξω ὄντος τὸ ἄμα καὶ ἑαυτῆς αἰσθάνεσθαι.). La pensée, dit la *Métaphysique* ( $\Lambda$ , 9, 4074 b, 33 sqq.; V. *ad* III, 4, 430 a, 3 sqq.), avant son objet, c'est-à-dire l'universel, en elle-même, se pense elle-même : mais la sensation a besoin de recevoir son objet du dehors, et c'est pour cela qu'elle n'est pas uniquement sensation de la sensation, mais elle se sent elle-même comme accessoire : αύτῆς δ' ἐν παρέργψ. Cette doctrine n'est pas incompatible avec les termes du De somno. Elle est même, à y regarder de près, nécessairement impliquée par les expressions : . τὸ μέν τι ἴδιον τὸ δέ τι χοινόν, — χοινὴ δύναμις ἀχολουθοῦσα πάσαις. Le sens commun est la condition des sens spéciaux et se retrouve en chacun d'eux (v. ci-dessous). Le De anima affirme que la συναίσθησις n'est pas la fonction d'un sens spécial; le De somno qu'elle est l'œuvre de la sensibilité commune à tous les sens spéciaux. Non seulement ces assertions ne se contredisent pas, mais la seconde explique la première, et l'on pourrait juxtaposer ainsi les deux textes (De an., III, 2, 425 b, 15, De somno, 2, 455 a, 13) : έτι δ' εἰ καὶ ἑτέρα εἴη ἡ τῆς ὄψεως αἴσθησις, ἡ εἰς άπειρον είσιν ή αύτή τις έσται αύτής. ώστ' έπ! της πρώτης (sc. της όψεως) τοῦτο ποιητέον. < χαὶ τοῦτ' εὐλόγως ·> ὑπάρχει<γάρ> χαθ' εκάστην αίσθησιν το μέν τι ίδιον το δέ τι κοινόν ...... ού γαρ δή τῷ τῆς όψεως ίδίψ όρφ ότι όρφ. De même encore, De an., III, 1, 425 a, 13 et De somno, 2, 455 a, 19 : άλλα μήν ούδε των χοινων οίόν τ' είναι αίσθητήριόν τι ίδιον, άλλά τινι χοινώ μορίω των αίσθητηρίων άπάντων <aiσθάνονται>. έστι μέν γάρ μία αίσθησις, καί το κύριον αίσθητήριον Ev. Ce n'est pas, en effet, en tant que sens spécial et différencié, que le sens de la vue nous donne la conscience de la vision; c'est en tant qu'il participe aux caractères communs de toute sensibilité. C'est ainsi qu'Alexandre, non seulement dans ses ἀπορίαι και λύσεις (l. cit.), mais encore dans son περί ψυχης (65, 2 sqq.), et la plupart des commentateurs grecs (v. ad III, 2, 425 b, 15-17; 22-24; 26-426 a, 1; SIMPL., 188, 22 : έσται τις αὐτή ἑαυτῆς γνωριστική αίσθησις. εί δε τοῦτο, καὶ τη ὄψει καὶ ἐκάστη τῶν πέντε τὸ αύτὸ δοτέον, εί γε όλως αισθησίς τις ούσα πέφυχεν έχυτης είναι άντιληπτική.... (28) και γάρ αισθήσεως ούσα και αισθητού τυγγάνει ούσα.....  $x\tau\lambda$ .) interprètent le passage du *De anima*. PRISCIEN, dont le témoignage a d'autant plus de portée qu'il se borne vraisemblablement à reproduire Théophraste, s'exprime sur ce point avec une remarquable netteté (22, 1) : ή δὲ χοινή αἴσθησις οὕτε ή αὐτή ταῖς κατὰ μέρος οὕτε πάντῃ ἐτέρα. κατὰ γὰρ τὴν πασῶν συναίρεσιν καὶ τήν είς εν αμέριστον αποχορύφωσιν · διο και εκάστη (leg. εκάστη) πως

συναισθήσεται ότι αἰσθάνεται, ούγ ή μεμέρισται άλλ'ή συνηπται τη μιά. On peut dire, si l'on entend par öuic la vue en tant que sens spécial ou la quiddité de la vue, que ce n'est pas elle qui sent qu'elle voit et, d'autre part, qu'elle se sent elle-même en tant qu'elle est aussi la sensibilité (cf. SIEBECK, Philolog., XL, p. 353 : Im inhalte der öyig liegt 1 — ein specifisches, die empfindung von licht und farbe; 2 — ein ihr mit andern sinnen gemeinsames : das bewusstwerden des empfindungsactes. V. aussi SCHELL, D. Einh. d. Seelensleb. etc., p. 85 sqq.; KAMPE Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 107 sqg.; BAEUMKER, Arist. Lehre v. d. äuss. und inn. Sinnesverm., pp. 76-77; NEUHAEUSER, Arist. Lehre v. d. sinnl. Erkenntnissverm., p. 63, et DEMBOWSKI, Ouæst Ar. duæ, qui essaie de prouver que, d'après Aristote, chaque sens spécial saisit, en tant que tel, sa propre action cf. præs. pp. 19; 20 -, et qui s'efforce - p. 37 sqq. -, sans y réussir à notre avis, de concilier cette opinion avec le texte du De somno). -- C'est cette partie commune qu'implique chaque sens, qui constitue précisément le πρῶτον alotηταόν, et c'est lui qui rend possible l'aperception des sensibles communs. De mem., 1, 430 a, 9 : μέγεθος δ' άναγκαῖον γνωρίζειν καί χίνησιν ψ χαὶ χρόνον,..... ώστε φανερὸν ὅτι τῷ πρώτψ αἰσθητικῷ τούτων ή γνωσίς έστιν. De somno, 1, 454 a, 23; 2, 455 a, 17: xal χρίνει δή χαὶ δύναται χρίνειν ὅτι ἕτερα τὰ γλυχέα τῶν λευχῶν, οὕτε γεύσει ούτε όψει ούτ' άμφοιν, άλλά τινι χοινώ μορίω των αισθητηρίων άπάντων. έστι μέν γάρ μία αίσθησις, και το κύριον αισθητήριον έν το δ' είναι αίσθήσει τοῦ γένους ἐχάστου ἕτερον, οίον ψόφου χαὶ γρώματος. Juv. et sen., 1, 467 b, 28 : Enei our two idlur aiobytyplur er ti χοινόν έστιν αίσθητήριον, είς ο τάς χατ' ένέργειαν αίσθήσεις άναγκαΐον άπανταν. Ibid., 3, 469 a, 10. - D'ailleurs, et ceci prouve immédiatement que le sens commun n'est pas un sens spécial, les sensibles communs ne sont, leur nom même l'indique, les sensibles propres d'aucun sens particulier. De plus, encore, si le sens commun était un sens spécial, l'acte par leguel il saisit les sensibles auquel il est affecté, devrait être, comme celui de la vue ou des autres sens particuliers, exempt d'erreur. Or il n'en est pas ainsi (v. ad II, 6, 418 a, 12; III, 3, 428 b, 22-23). Pourquoi, en effet, l'appréhension, par chaque sens, des sensibles propres est-elle infaillible? C'est qu'elle constitue une opération simple et indivisible ; qu'il n'y a en elle aucun passage d'un terme à un autre ; aucune pluralité d'éléments dont l'union ou la séparation incorrectes puissent donner lieu à l'erreur. Le sentant saisit la forme sensible dégagée de sa

matière dans une intuition indivisible. Sur ce point, la sensation ressemble à l'intellection des concepts purs, simples formes sans matière logique, dont l'intuition est, aussi, indivisible et exempte d'erreur (De an., III, 6, 430 b, 27 : ò δè voũç ού πᾶς, ἀλλ' ὁ τοῦ τί ἐστι χατὰ τὸ τί 青ν είναι ἀληθής, καὶ οὐ τὶ κατά τινος · άλλ' ώσπερ τὸ όρᾶν τοῦ ἰδίου ἀληθές, εἰ δ' ἄνθρωπος τὸ λευχὸν ή μή, ούχ άληθες de!, ούτως έγει όσα άνευ ύλης (v. ad III, 4, 429 b, 12-17; 6, 430 b, 6-20). C'est seulement avec la discursion, le passage de l'espèce au genre ou de la forme à sa matière, que l'erreur peut s'introduire dans la pensée. Or, ce qu'est la pensée discursive dans le domaine intellectuel, l'aperception des sensibles communs l'est dans la connaissance sensible. C'est toujours avec le sensible propre que le sensible commun est donné, et en lui qu'il est aperçu; il peut s'en déduire. De même que l'erreur peut se glisser dans le jugement qui passe du sensible propre au sensible par accident — comme dans le cas où l'on affirme que telle chose blanche est un homme (De an., l. cit., et III, 3, 428 b, 21 : ότι μέν γάρ λευχόν, ού ψεύδεται, εί δε τούτο τὸ λευχὸν ή ἄλλο τι, ψεύδεται) —, de même, elle peut intervenir dans le passage du sensible propre au sensible commun. Il y a analogie sur ce point entre le sensible commun et le sensible par accident, ou plutôt le sensible commun n'est, à proprement parler, qu'une sorte de sensible par accident (ibid., b, 23 : λέγω δ' οίον χίνησις χαὶ μέγεθος, α συμβέβηχε τοῖς αἰσθητοῖς); c'est un συμδεδηχὸς χαθ' αὐτὸ du sensible propre, parce que, sans faire partie de son essence, il l'accompagne toujours et peut s'en déduire (v. ad I, 1, 402 a, 8; 15-16; III, 1, 425 b, 5; 3, 428 b, 22-23). Enfin, l'organe central de la sensibilité, le cœur, qui est comme la racine commune de tous les sens spéciaux, est aussi l'organe du sens commun (V. ad II, 12, 424 a, 24-25); c'est dans le πρῶτον αἰσθητικὸν que réside la χοινή αίσθησις (De mem., I, 450 a, 10).

**418 a, 19.** καὶ γὰρ ἀφη..... 20. δψει. — V. ad III, 1, 423 a, 17.

418 a, 20. κατά συμδεδηκός..... 21. υίός. — De an., III. 1, 423 a, 24 : εἰ δὲ μή, οὐδαμῶς ἂν ἀλλ' ἡ κατὰ συμδεδηκὸς ἡσθανόμεθα, οἴον τὸν Κλέωνος υἰὸν οὐχ ὅτι Κλέωνος υἰός, ἀλλ' ὅτι λευκός · τούτψ δὲ συμδέδηκεν υἰῷ Κλέωνος εἶναι.

418 a, 21. Διάρους υίός. - ΡΗΠΟΡ., 315, 21 : λέγεται δε ό

Διάρης ούτος φίλος είναι τῷ 'Αριστοτέλει · φέρονται γοῦν αὐτοῦ πρὸς αὐτὸν ἐπιστολαί. ΡΗΙLOPON a lu Διάρης au lieu de Διάρους υἰός. Il ajoute cependant que cette leçon figure dans certains manuscrits.

418 a, 23. ούδέν πάσχει. — Sub. : τὸ αἰσθανόμενον (SIMPL., 128, 13) ου ή αἴσθησις (THEM., 106, 27).

Å τοιούτον, c'est-à-dire en tant qu'il est le fils de Diarès, ou bien en tant qu'il est sensible par accident. SIMPL., l. l. : οὐδὲν πάσχει τὸ αἰσθανόμενον ὑπὸ τοῦ λευχοῦ, ἡ ὁ λευχὸς Διάρους ἐστὶν υἰός. SOPHON., 71, 7 : διὸ καὶ οὐδὲν πάσχει ἡ τοιοῦτον ὑπὸ τοῦ αἰσθητοῦ τοῦ κατὰ συμδεδηχὸς ἡ ὅρασις. V. ad III, 1, 425 a, 14-30.

418 a, 25. καὶ πρὸς â..... αἰσθήσεως. — SIMPL., 128, 29 : ϟ τελειότης ἐκάστης αἰσθήσεως καὶ ἡ δύναμις κατ' αὐτὸ τὸ τοῦ αἰσθητοῦ ὁρίζεται εἶδος.

### CHAPITRE VII

418 a, 26. oš µèv ošv.... oparov. — La proposition n'est pas aussi tautologique qu'elle le parait au premier abord. THEM., 107, 7 :  $\tau \tilde{\eta} \varsigma$  öψεως ίδιον αἰσθητὸν τὸ ὁρατόν · ἡ γὰρ ὄψις ὅρασις, ἡ δὲ ὅρασις πρὸς τὸ ὀρατόν. — μὲν οῦν. Ind. Ar., 454 a, 33 : usurpantur eaedem particulae μὲν οῦν etiam ut omnino ad novam rem transitus significetur.

418 a, 27. rat  $\delta$   $\lambda \delta \gamma \varphi$  µèv..... 28. τυγχάνει  $\delta v$ . — Il s'agit des choses qui ne sont visibles que dans l'obscurité. V. ad II, 7, 419 a, 3; 4; 5; 6.

418 a, 29. yàp ne peut s'expliquer qu'en supposant une idée sous-entendue : nous ne nous occuperons pas, pour le moment, de cette sorte particulière de visible, car, à proprement parler et d'une manière générale, le visible c'est la couleur (SOPHON., 72, 27 : vũv δὲ τὸ ὁρατὸν ϫυρίως ἐστὶ χρῶμα.), ou bien : quoi qu'il puisse y avoir d'autres visibles que la couleur, il n'en est pas moins vrai que celle-ci est du visible. SIMPL., 130, 6 : ἀντὶ τοῦ τὶ ὁρατὸν εἴρηται νῦν τὸ ὁρατόν. — La conjecture

de ESSEN (D. zweite Buck etc., p. 42, n. 2) : προελθοῦσι · μάλιστα γὰρ όρατόν..... xτλ., est assez séduisante.

418 a, 29. τοῦτο δ' ἐστί..... 31. τοῦ εἶναι ὁρατόν. — La couleur est le visible ou, plus exactement, la cause de la visibilité. Le visible c'est, à proprement parler, ce qu'elle revêt, c'est-à-dire l'objet en qui elle joue le rôle de cause de la visibilité. SIMPL., 130, 7 : cò γàρ τὸ χρῶμα ἡ ἡ λαμπρότης, ἀλλὰ τὸ κεχρωσμένον κατὰ τὸ χρῶμα καὶ τὸ λαμπρὸν κατὰ τὴν λαμπρότητα ὁρᾶται. ΤΗΕΜ., 107, 15 : τοῦτο δὲ (sc. τὸ χρῶμα) εἶναι πέφυκε αἰεἰ ἐπὶ τῆς τῶν σωμάτων ἐπιφανείας. De sensu, 3, 439 a, 30 : τὸ γὰρ χρῶμα ἡ ἐν τῷ πέρατί ἐστιν ἡ πέρας.

418 a, 30. xαθ' αύτὸ δὲ οὐ τῷ λόγφ..... 31. όρατών. - Dans son sens logique, l'expression par soi ne s'emploie que dans deux cas : 1º on dit que les attributs essentiels d'un sujet lui appartiennent par soi; 2º on dit aussi qu'un sujet appartient par soi 'à ses attributs, lorsque ceux-ci ne peuvent se concevoir et se définir indépendamment de ce sujet, comme le camus par rapport au nez, ou l'impair par rapport au nombre. V. An. post., I, 4, 73 a, 34 : x20' abrà d' boa brápyet re èv τῷ τί ἐστιν,..... καὶ ὅσοις τῶν ἐνυπαρχόντων αὐτοῖς αὐτὰ ἐν τῷ λόγψ ένυπάργουσι τῷ τί ἐστι δηλοῦντι. Or le visible n'appartient à l'objet coloré ni dans l'un, ni dans l'autre de ces sens (SIMPL., 130, 11 : μήτε έν τῷ τοῦ χεγρωσμένου ὄρψ τὸ δρατὸν ὡς οὐσιῶδες αὐτοῦ παραλαμβάνεται μήτε ἀπάπαλιν - leq. ἀνάπαλιν -). Si nous disons que l'objet coloré est visible par soi, c'est parce qu'il a en luimême la condition de sa visibilité, la couleur, et par opposition au diaphane qui n'est visible que grâce à la couleur et à la lumière qu'il emprunte au visible par soi. ID., 130, 13: πρός άντιδιαστολήν τοῦ διαφανοῦς, τοῦ μή χατά τι ἑαυτῷ συμφυὲς ἀλλὰ χατὰ τὸ ἐπίχτητον δρωμένου σῶς.

418 b, 2. διόπερ ούχ όρατον άνευ φωτός. — L'essence de la couleur en tant que visible est de mettre en mouvement le diaphane en acte. Or le diaphane en acte est le diaphane éclairé. SIMPL., 131, 5 : πεφώτισται γὰρ τὸ κατ' ἐνέργειαν διαφανές, οῦ κινητικὸν τὸ χρῶμα, ἀλλ' οὐχὶ τοῦ δυνάμει διαφανοῦς. ALEX., De sensu, 73, 11 : τὸ γὰρ χρῶμα, ὅπερ ἐστὶν ὁρατὸν καθ' αὐτὸ, εἶπε κινητικὸν είναι τοῦ κατ' ἐνέργειαν διαφανοῦς, κατ' ἐνέργειαν δὲ διαφανὲς τὸ πεφωτισμένον, ἐπειδὴ καὶ τὸ φῶς ἐτέθη ἐνέργεια είναι τοῦ διαφανοῦς ῇ διαφανές.

418 b, 4. έστι δή. — δη marque la conséquence de cette proposition à la précédente. Puisqu'il convient de parler d'abord de la couleur, comme sa définition dépend de celle du diaphane, il faut, par conséquent, dire ce qu'est le diaphane. δη a ici, à peu près exactement, le sens du français : or donc..... — Peut-être ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 43, n. 5) a-t-il raison de conjecturer έστι δή τι διαφανοῦς.

418 b, 6. γρώμα. — SIEBECK (Philolog., XL, p. 347) pense que ce mot n'est qu'une glose marginale maladroitement introduite dans le texte. ARISTOTE veut dire, remarque-t-il, que le diaphane n'est pas visible par soi, mais grâce à un élément étranger, c'est-à-dire (b, 12) à la présence (παρουσία) de l'éther ou du feu. Si on lit ypouna, cette distinction de l' oparov xaθ' abtò et de l' δρατόν δι' άλλότριον se trouve remplacée par celle de l'allotpion young et de l'olzeion young dont il n'est pas question. — La correction proposée ne nous paraît pas utile. D'abord, en effet, comme le visible c'est la couleur ou le coloré (418 a, 26), car la lumière elle-même n'est qu'une sorte de couleur (Ind. Ar., 843 b, 7), dire que le diaphane n'a pas de couleur propre, c'est dire qu'il n'est pas visible par soi (De sensu, 3, 439 a, 14; V. ad II, 7, 418 b, 11). En outre, l'expression άλλὰ δι' άλλότριον ne serait pas très régulière; il faudrait, au moins : άλλα δι' άλλότριόν τι. Enfin, le texte traditionnel est confirmé par Théophraste (ap. Prisc., 7, 26) : ἐπιταράξειεν ἄν τινας διά τὸ ἀσύνηθες, ὅπως λέγεται ὁρατὸν μὴ καθ' αὐτὸ ἀλλὰ διὰ τὸ άλλότριον χρῶμα. Et PRISCIEN résout la difficulté précisément comme il faut le faire : εὐαπόλυτος δὲ ἡ δοχοῦσα ταραγή. ἀλλότριον γάρ γρώμα τὸ φῶς..... κτλ.

πολλά των στερεών. — ΡΗΙLOP., 324, 3 : οίον φεγγίται, λίθοι, χέρατα, ὕελος, γύψος διαφανής χαὶ πολλὰ ἄλλα. De même Sophon., 73, 15.

418 b, 8. φύσις ὑπάρχουσα.... 9. σώματι. — De sensu, 3, 439 a, 21 : δ δε λέγομεν διαφανές, οὐχ ἔστιν ἔδιον ἀέρος ἡ ὕδατος οὐδ' ἄλλου τῶν οὕτω λεγομένων σωμάτων, ἀλλά τίς ἐστι χοινὴ φύσις χαὶ δύναμις, ἡ χωριστὴ μὲν οὐχ ἔστιν, ἐν τούτοις δ' ἐστ!, καὶ τοῖς ἄλλοις σώμασιν ἐνυπάρχει, τοῖς μὲν μᾶλλον τοῖς δ' ἤττον. Tous les corps contiennent donc le diaphane, mais à des degrés divers. ALEX., De sensu, 94, 9 : πᾶν γὰρ σῶμα χατὰ τὴν τοιαύτην δύναμιν χρώματός έστι δεκτικόν . έστι δε ούκ εν πάσιν ΐση ή φύσις αύτη τοις σώμασιν, άλλ' έν οίς μεν μάλλον, έν οίς δε ήττον.

418 b. 8. και έν τῷ ἀιδίφ τῷ άνω σώματι. — V. Ind. Ar., 68 b, 2. — Faut-il traduire : qui est la même dans ces deux corps et dans le corps céleste éternel (Philop., 324, 15; Sophon., 73, 17), ou bien : qui est la même dans ces deux corps que dans le corps céleste éternel ? Cette dernière interprétation indiquerait que c'est dans le corps dont sont formés les sphères célestes et les astres que le diaphane se réalise éminemment, et que, parmi les autres corps, l'air et l'eau sont les plus diaphanes parce que leur essence se rapproche davantage de celle de la substance céleste (TREND., p. 304 : aqua et aer inde perspicua sunt elementa, quod utrumque eamdem habet naturam atque caelum). Tel est le sens que paraissent adopter THEMIS-TIUS (108, 19) et ALEXANDRE (De sensu, 96, 6) : κατά λόγον δε κατά τήν πρός τοῦτο (sc. τὸ θεῖον καὶ τὸ πῦρ) γειτνίασιν καὶ οἰκειότητα καὶ τῶν ἄλλων ἕχαστον χεχοινώνηχε τῆς διαφανείχς, ἀὴρ μὲν μἄλλον,.... δευτέρως δε το ύδωρ, τελευταία δε ή γη. - La substance des sphères célestes doit être diaphane, car, autrement, la lumière émanée des astres ne pourrait être aperçue par nous. Philop., 324, 16 : διαφανείς γάρ πάσαι (sc. al σφαίραι). δρώμεν γάρ τὰ έν τη άπλανει άστρα διὰ τῶν άλλων. De même Sophon., 73, 20.

418 b. 10. δυνάμει δέ..... και το σκότος. -- On peut traduire, ou bien : dans ce en quoi la lumière est en puissance, l'obscurité existe (THEM., 109, 13 : έν οίς ούν δυνάμει το φως, έν τούτοις έστι και το σκότος .), ou bien : dans ce en quoi la lumière existe, l'obscurité existe aussi en puissance (Torsr., p. 443 : èv ψ το σως έστίν, έν τούτω δυνάμει καί το σκότος.), Ou encore : là où le diaphane est en puissance, l'obscurité existe (SIMPL., 133, 2: έν ψ των διαφανών τὸ δυνάμει, έχει χαὶ τὸ σχότος. De même Philop., 341, 12). C'est cette dernière explication qui paraît la meilleure, car la contre-partie de la proposition précédente (le diaphane en acte c'est la lumière) doit être : le diaphane en puissance c'est l'obscurité. Cf. De sensu, 3, 439 b, 14-17; V. ad II, 7, 418 a, 26-419 a, 25. STEINHART (Symb. crit., p. 4) conjecture : δυνάμει δε καί εν ψ τοῦτ' ἐστί, (i. e. τὸ διαφανές potentia, et in quo est, ut in materia sua) tò sxótos. Mais il ne semble pas que cette interprétation ait, sur les précédentes, un avantage tel qu'il y ait lieu de modifier le texte pour l'adopter.

418 b, 11. οἰον χρῶμά ἐστι. — Le De sensu (3, 439 a, 18) indique le sens qu'il faut donner ici à οἶον : ὥσπερ οὖν εἶρηται περὶ φωτὸς ἐν ἐκείνοις, ὅτι ἐστὶ χρῶμα τοῦ διαφανοῦς κατὰ συμδεδηκός. ALEX., ad loc., 90, 5 : διὸ οὐκ οἰκεῖον αὐτοῦ χρῶμα τὸ φῶς, ὥσπερ τῶν ἄλλων τῶν κεχρωσμένων . ἐν ἐκείνοις μὲν γὰρ μένει τὸ χρῶμα, ὡς οἰκεῖον ὄν, ἐπὶ δὲ τοῦ φωτὸς οὐχ οὕτω.

418 b. 12. τοιούτου οίον τὸ άνω σωμα. -- La substance sidérale est donc, à la fois, diaphane et lumineuse. SIMPL., 133, 27 : τὸ δὲ οὐράνιον εἰ xaì ἅμα φωτιστιχόν τέ ἐστι xaì διαφανές, ἀλλ' ἕτερον αὐτῷ τὸ διαφανεῖ τε εἶναι χαὶ φωτιστιχῷ. - ARISTOTE dit cependant que la matière sidérale n'est pas du feu (De cœlo, II, 7, 289 a, 34) : ότι μέν ούν ούτε πύρινά έστιν (sc. τὰ ἄστρα) ούτ' έν πυρί φέρεται, ταῦθ' ἡμῖν εἰρήσθω περὶ αὐτῶν. Les astres et les sphères auxquelles ils sont fixés sont composés de la même substance (Ibid., 289 a, 13: εύλογώτατον δη και τοῖς εἰρημένοις ἐπόμενον ημίν τὸ έχαστον τῶν ἄστρων ποιεῖν ἐχ τούτου τοῦ σώματος ἐν ῷ τυγγάνει τὴν φοραν έγον), et cette substance paraît n'être ni chaude ni lumineuse par elle-même, puisque la lumière et la chaleur des astres proviennent du frottement qu'ils exercent sur l'air (Ibid., 289 a, 19 : ή δὲ θερμότης ἀπ' αὐτῶν καὶ τὸ φῶς γίνεται παρεκτριδομένου τοῦ ἀέρος ὑπὸ τῆς ἐχείνων φορᾶς.). Il semble donc y avoir quelque indécision dans les idées d'ARISTOTE sur ce point. Peut-être n'expliquait-il ainsi que la chaleur spéciale à la portion de matière sidérale qui forme les astres, et pensait-il que l'ensemble de cette matière est lumineux par lui-même quoique à un moindre degré. Il attribue, ailleurs, à la chaleur animale une certaine analogie avec l'élément astral, mais il dit, en même temps, que cette chaleur n'est ni du feu, ni rien qui y ressemble. Gen. an., II, 3, 736 b, 34 : όπερ ποιεί γόνιμα είναι τα σπέρματα, το καλούμενον θερμόν. τοῦτο δ' οὐ πῦρ οὐδὲ τοιαύτη δύναμίς ἐστιν, ἀλλά..... ή έν τῷ πνεύματι φύσις, ἀνάλογον οῦσα τῷ τῶν ἄστρων στοιχείψ. V. ad II, 4, 416 a, 14. — Le passage (Meteor., I, 3, 339 b, 22) indiqué par TRENDELENBURG (p. 306) comme exprimant l'opinion que la substance sidérale est simile igni, n'a pas ce sens. Car ce n'est pas sur ce point que l'opinion d'Anaxagore y est approuvée.

418 b, 13. 2v xal raurdv, i. e. : igni simile (TREND. l. l.).

418 b, 15. ούδ' ἀπορροή σώματος ούδενός. --- D'après Tome II. 18

SIMPLICIUS (133, 31), cette observation est dirigée contre le *Timée*. V. Tim., 45, B-D: .....  $\pi \tilde{v} \rho$  είλιχρινές έποίησαν (sc. of θεοί) διά τῶν δμμάτων ρείν ..... όταν ούν μεθημερινόν ή φως περί το της όψεως ρεῦμα..... xτλ. V. ad III, 12, 435 a, 5-6; Ibid., 67 C : α ξύμπαντα μέν χρόας έχαλέσαμεν, φλόγα τῶν σωμάτων ἐχάστων ἀποφρέουσαν. Π est probable, toutefois, qu'Aristote vise, non pas seulement la doctrine de PLATON, mais aussi celles d'Empédocle et de DÉMOCRITE, Cf. Gen. et corr., I, 8, 324 b, 25-33; ENPED., v. 337 Mull : γνῶθ' ὅτι πάντων εἰσὶν ἀποφέροαί, ὅσσ' ἐγένοντο. La perception visuelle naît, d'après Empédocle, de la rencontre des émanations des choses visibles, avec les effluyes du feu et de l'eau sortant à travers les pores de l'œil (v. ad l. l.). ARISTOTE (De sensu, 2, 437 b, 10; 23) rapproche sur ce point la théorie d'Empédocle et celle du Timée. En ce qui concerne la doctrine de DÉMOCRITE, v. ALEX., De sensu, 51, 3 : hyeitai de autos te xai πρὸ αὐτοῦ Λεύχιππος..... εἴδωλά τινα ἀποῥῥἑοντα ὁμοιόμορφα τοῖς ἀφ' ών ἀποβέει (ταῦτα δέ ἐστι τὰ δρατὰ) ἐμπίπτειν τοῖς τῶν δρώντων όφθαλμοϊς καί ούτω τὸ ὁρᾶν γίνεσθαι. THEOPH., De sens., 50, 513, 17 Diels; AR., De sensu, 2, 438 a, 5-12. V. ad II, 8, 419 a, 15.

**418 b, 16.** πυρός ή τοιούτου. — ESSEN (op. cit., p. 44, n. 9), remplace ces mots par πυρώδους ἕξεως, d'après le *De sensu*, 3, 439 a, 19.

 $\pi a \rho o \upsilon \sigma l a$ . — Cf. De sensu l. l.; ad II, 7, 418 b, 8. ΤΗΕΜ., 110, 13 : παρουσία δε ούχ ώς ή τῶν χιρναμένων προς άλληλα, ούδ' ώς τῶν ἐν τῷ αὐτῷ τόπῳ παρακειμένων ἀλλήλοις · ἄπαντα γὰρ ταῦτα σωμάτων τὰ πάθη, ἀλλ' ὡς ἡ τοῦ δρῶντος ἐνέργεια ἐν τῷ πάσγοντι, μαλλον δε τελειουμένω. SIMPL., 134, 2 : την δε παρουσίαν ού τοπικήν άλλά τελειωτικήν του δεγομένου. TREND., p. 306 : Haec quidem mapovola a corporis praesentia aliena ad solam praesentem vim redire videtur, ut ita ad evepyeiav, ad perficientem perspicui vim, accedat. Ind. Ar., 574 a, 59 : παρουσία ... de ideis Platonicis, αὐτὸ τὸ ἀγαθὸν αἴτιον τῆ παρουσία τοῖς άλλοις ητα 8. 1217 b 5, 8. inde fortasse explicatur πυρός παpousia φῶς ψβ7. 418 b 16, 20 (non de corporis praesentia sed de praesente vi, cf. Trdlbg p 374 sq). TEICHMÜLLER (Arist. Forsch., III, p. 4 sq.) pense que napousía est un mot emprunté à la terminologie platonicienne, et qui exprime : Die Anwesenheit der Form.... in dem Stoffe, .... die Erscheinung der Idee. Mais ici παρουσία ne semble pas désigner l'inhérence de la forme (la lumière) dans la matière (le diaphane), mais l'in-

fluence du feu qui permet à cette forme de se réaliser. Cette influence n'est pas une action proprement dite, puisque le sujet qui réalise les puissances qu'il contient, qui se meut vers son acte, ne pâtit pas (v. ad II, 5, 417 b, 3-5; 12-16; 16-19; 20 et Alexandre - que suit Philopon, 343, 25 - De sensu, 277, 2 : ώς γάρ τὸ δεξιόν τινος οὐ διὰ χινήσεως δεξιὸν γίνεται, ούδε διά γενέσεως, άλλά τη του πρός ο δεξιόν έστι ποια σχέσει πρός αύτό άθρόως ούχ δν πρότερον δεξιόν γίνεται δεξιόν, ούτω χαι πό δυνάμει διαφανές ένεργεία γίνεται τοιοῦτον άθρόως μεταδάλλον τη τοῦ φωτίζειν πεφυκότος αὐτὸ πρὸς αὐτὸ σχέσει ποιῷ. ALEXANDRE emploie encore, - De an., 43, 2, - pour éclaircir la même idée, la comparaison suivante : ..... χατά παρουσίαν τε χαί ποιάν σγέσιν, ώς γίνεται χαί έν τοῖς κατόπτροις τὰ ἐν αὐτοῖς ὁρώμενα.). Le terme de παρουσία parait donc s'appliquer à l'influence, sur un sujet, des conditions qui lui permettent de réaliser les puissances qu'il renferme. C'est ce que dit très nettement PRISCIEN (6, 30) qui s'inspire manifestement de THÉOPHRASTE : .....διαφανές εἰς ἐνέργειαν ήδη τελειωθέν ύπό τοῦ φωτίζοντος χαι τελειοῦν ἐχάτερον, τό τε όρῶν χαι τὸ όρώμενον. ID., 8, 9; 9, 30 sqg.; 10, 1 et sæp. L'obscurité de ce concept tient, sans doute, à l'indécision des idées d'Aristote sur l'action et la passion en général. - SOPHON., 76, 12 : čortiv ούν τὸ φῶς οὔτε πῦρ..... ἀλλ' ἡ τοῦ διαφανοῦς ἐνέργεια ἡ διαφανές, ......ή τις έγγίνεται ύπο ποιητιχού πρώτως μέν του ήλιου... La doctrine de l'incorporéité de la lumière a été reprise par PLOTIN. V. Enn., 1, 6, 3, 52 : φωτός άσωμάτου και λόγου και είδους όντος.

418 b, 17. oùôt yàp..... tîvat. — Cette phrase est, sans doute, amenée par ce qui précède immédiatement. Le feu opère dans le diaphane ( $\pi \alpha \rho o \upsilon \sigma i \alpha$ ), sans se mêler à lui comme un corps à un autre : oùôt yàp... x $\pi\lambda$ . Par suite, il n'y a pas de raison pour transporter ces mots après  $\sigma \tilde{\omega} \mu \alpha$  (b, 15), comme le propose TORSTRIK (*in app. crit. ad loc.*).

418 b, 18. έστι δὲ τὸ σκότος...... 20. τὸ φῶς ἐστίν. — ΤΗΕΜ., 110, 23 : ἄλλως δέ, εἰ τὸ σκότος στέρησις ἐν τῷ διαφανεῖ τῆς τοῦ πυρὸς παρουσίας, ἡ τούτου παρουσία τὸ φῶς ἐστί, παρουσία δὲ ἄπασα σχέσις τοῦ παρόντος πρὸς ἐκεῖνο, ῷ πάρεστι, καὶ οὐχὶ σῶμα. SIMPLICIUS (134, 23) remarque aussi que cet argument a pour but de confirmer que la lumière n'est pas un corps : ἐν ἀπουσία μὲν γὰρ καὶ στερήσει ὁ σκότος, ἀλλ' οἱ σώματος.

418 b, 20. Ἐμπεδοκλής. — V. ZELLER, tr. fr., t. II, p. 234,

I<sup>5</sup>, 790 sq. t. a. : « Empédocle expliquait la lumière des corps « célestes par sa théorie des émanations, et soutenait en con-« séquence que la lumière avait besoin d'un certain temps « pour parcourir l'espace compris entre le soleil et la terre. » PHILOP., 344, 34 : Ἐμπεδοχλῆς, δς ἕλεγεν ἀπορρέον τὸ φῶς σῶμα ἕν ἐχ τοῦ φωτίζοντος σώματος. De sensu, 6, 446 a, 26 : χαθάπερ χαὶ Ἐμπεδοχλῆς φησὶν ἀφιχνεῖσθα: πρότερον τὸ ἀπὸ τοῦ ἡλίου φῶς εἰς τὸ μεταξῦ πρὶν πρὸς τὴν ὄψιν ἡ ἐπὶ τὴν Υῆν.

418 b, 21. εί τις άλλος. — ALEX., De sensu, 260, 4 : τῆς δ' αὐτῆς δόξης xai Δημόχριτός ἐστι xai πάντες xaθ' οῦς ἀπὸ τῶν ὁρατῶν ἀποφβέον τι φέρεται πρὸς τὴν ὄψιν.

418 b. 22. τεινομένου...: περιέγοντος. - Tous les manuscrits, à l'exception de E et de V, ont yigvouévou, au lieu de τεινομένου. TORSTRIK (p. 144) adopte la leçon γιγνομένου, et pense qu'ARISTOTE aurait pu employer en ce sens àmorelveofai (cf. De sensu, 2, 438 a, 23 : την όψιν όραν, και άποτείνεσθαι μέχρι των άστρων), mais non pas relverbai : quodsi visus dici possit exire et àmorelveobai, cur non etiam lucem, quae obviam visui eat?..... Respondeo longe diversum esse anorelveobai a simplici reiveobai: illud enim motum quendam significat. Ces remarques ne paraissent pas fondées. Cf. ALEX., De sensu, 49,8 : « ταναόν » δὲ τὸ πῦρ (sc. 'Εμπεδοχλής φησι) το δια λεπτότητα τεινόμενόν τε χαί διεχπίπτειν διά των πυχνών δυνάμενον. ΑΕΤ., Plac., VI, 14, 405, 17 Diels : φέρεσθαι μέν γάρ την όψιν τεταμένην ώς έπι τον χαλκόν, έντυγούσαν δε πυχνῷ χαὶ λείψ πληγθεῖσαν ὑποστρέφειν αὐτὴν ἐφ' ἐχυτὴν..... χτλ. — ESSEN (op. cit., p. 44, n. 10) remplace note par nootepov els et supprime της γης και του περιέχοντος, d'après le De sensu, 6, 446 b, 29-30.

**418 b, 23. λανθάνοντος.** — Suppl. : διὰ τὴν ταχύτητα τῆς κινήσεως (THEM., 111, 8).

τοῦτο γάρ ἐστι..... 24. φαίνομενα. — ARISTOTE revient dans le *De sensu* (6, 446 a, 26 sqq.) sur cette opinion d'Expédocle et indique, avec plus de précision, pourquoi il ne l'admet pas : Toute sensation est un acte, et, par suite, quelque chose d'invisible, d'étranger au devenir et au temps (v. *ad* II, 3, 417 a, 16—17 et *De sensu*, 6, 446 b, 2 : ἄπαν ἅμα ἀχούει καὶ ἀχήχοε καὶ ὅλως αἰσθάνεται καὶ ἤοθηται, καὶ μή ἐστι γένεσις αὐτῶν). Mais il n'en est pas moins vrai que le sensible peut se mouvoir

dans l'espace, pendant un certain temps, avant d'être en rapport avec le sentant (ALEX., De sensu, 264, 4 : άλλ' ούν εί χαι ούτως έχουσιν αι αισθήσεις, ούδεν χωλύει τα αισθητά πρό του πρός ταις αισθήσεσιν είναι έν τῷ μεταξύ που είναι). C'est ce qui a lieu, par exemple, pour le sonore et l'odorant. C'est pour cela que le son n'est entendu qu'un certain temps après la production du choc, et que les personnes voisines de l'objet d'où émane l'odeur, la sentent plus tôt que celles qui en sont éloignées (De sensu, 6, 446 a, 24 : πρότερον γάρ ό έγγὺς αἰσθάνεται τῆς ὀσμῆς, χαὶ ὁ ψόφος υστερον άφιχνειται της πληγής.). Mais, en ce qui concerne la vue, il n'en est pas de même. En effet, les sensibles sonore ou odorant se transmettent progressivement à travers le milieu, air ou eau, dont ils meuvent de proche en proche les parties successives (ibid., 446 b, 25 et ALEX., ad loc., 276, 4 : ini tou uópou καὶ τῆς ὀσμῆς κινούμενον τὸ μεταξύ σῶμα κατὰ διάδοσιν τοῦ πάθους, άλλοτε άλλου τοῦ πάσγοντος αὐτοῦ μέρους ὄντος, τῆς αἰσθήσεως αὐτῶν altion ylverai). La lumière, au contraire, est un certain état du diaphane; c'est son acte même, c'est-à-dire quelque chose d'indivisible, qui se réalise en lui sans y introduire ni passion, ni mouvement. Il est lumineux, ou cesse de l'être, dans un instant indivisible, à peu près comme ce qui est à droite ou à gauche d'une chose l'est ou ne l'est pas subitement, et sans qu'il y ait en lui aucune modification passive (De sensu, 6, 446 b, 27 : περί δε τοῦ φωτὸς ἄλλος λόγος · τῷ είναι γάρ τι φῶς ἐστίν, ἀλλ' οὐ χίνησίς τις. Alex., ad loc., 276, 7 : οὐ γὰρ διὰ χινήσεως ὁ ἀὴρ χαὶ τὸ διαφανὲς φωτίζεται, ἀλλ' ἀθρόον ἐχ δυνάμει διαφανοῦς ἐνεργεία διαφανές γίνεται καί πεφωτισμένον, έχον έξ ούκ έχοντος γινόμενον, ού διά τὸ λαμβάνειν τε καὶ κινεῖσθαι, σχέσει γὰρ καὶ παρουσία τῆ τοῦ φωτίζοντος πρός τὸ πεφυχὸς φωτίζεσθαι τὸ φῶς [ἔστιν], ὡς ἐν τοῖς περὶ ψυχῆς εἴρηται..... Suit le passage cité ad II, 7, 418 b, 16).

418 b, 24. ἐν μικρφ...... 26. αίτημα. — TREND., p. 306 : parvo quidem spatio fieri posse, ut motus aliquis lateat; immenso vero ab oriente et occidente non ubique simul, ut percipitur, lumen percipi posse, si quis motus, qui tempus requirit, lumini inesset. — ἀνατολὴ et δυσμὴ ne désignent donc pas ici le lever et le coucher du soleil, mais l'Orient et l'Occident. V. Ind. Ar., 210 a, 20; 53 b, 41; 44. — ESSEN (op. cit., p. 44, n. 11) supprime ce passage qui n'exprime à son avis qu'un kindischen Unsinn.

418 b, 28. άγρουν δ' έστι τὸ διαφανός και τὸ ἀόρατον. --

THEMISTIUS (111, 20) paraît prendre xai dans le sens de c'estdire, et limiter l'assertion au diaphane en puissance : άλλ' όταν μὲν ἐνεργεία γένηται διαφανὲς ὑπὸ τοῦ φωτός, τότε γίνεται αὐτοῦ οἶον χρῶμα τὸ φῶς, xai τηνικαῦτα γίνεται xai αὐτό πως ὁρατὸν..... κτλ. Mais il est plus probable que, dans l'opinion d'Aristote, le diaphane en puissance et le diaphane en acte sont également incolores. SIMPL., 134, 31 : εἰπῶν δὲ τὸ φῶς ο ἴον χρῶμα ε ἶναι τσῦ διαφανοῦς, αὐτὸ xaθ' αὐτὸ ἄχρουν είναι λέγει τὸ διαφανές. ALEX., ἀπ. κ. λύσ., Ι, 2, 5, 15 : καὶ εὐλόγως ἡ φύσις ἄχρουν ἐποίησεν τὸ διακονησόμενον τοῖς ἀλλοτρίοις χρώμασιν διαφανές, ..... ὅπως μὴ τὸ οἰκεῖον αὐτοῦ χρῶμα..... ἐμποδίζη τὴν ἀληθῆ μήνυσιν αὐτῶν.

418 b, 28.  $\eta$  τὸ μόλις..... 29. σκοτεινόν. — THEMISTIUS et SIMPLICIUS (135, 1) comprennent que l'obscur est visible parce que la vue, comme les autres sens, saisit, non seulement le sensible qui lui est propre, mais sa privation : διαχρίνει γὰρ καὶ τὸ σκότος  $\eta$  ὄψις, ὥσπερ καὶ ἄπασα αἴσθησις τὴν στέρησιν τοῦ αὐτῆς αἰσθητοῦ (THEM., 111, 27; V. ad II, 9, 421 b, 3—5; 10, 422 a, 26— 29; 29). A cette interprétation, TRENDELENBURG (l. l.) fait avec raison l'objection suivante : At si tenebrae sola negatione cognoscerentur, haec quidem cognitio videre dici non posset; quippe quae mentis potius, quam oculorum esset. Il est plus probable, et l'expression μόλις ὁρώμενον semble l'indiquer, qu'ARISTOTE admet que l'obscurité n'est jamais assez absolue pour que toute sensation visuelle soit impossible.

419 a, 3. τὰ πυρώδη..... 4. λάμποντα. — Il s'agit des substances phosphorescentes, comme le prouvent les exemples qui suivent. BARCO (Arist., dell' an. veget. e sensit., p. 56, n. 4) n'a pas de peine à montrer que les arguments invoqués par BECK (Arist., de sensuum act., p. 31) pour établir qu'il n'en est pas question, sont sans valeur. — TRENDELENBURG (p. 307) trouve étrange qu'ARISTOTE ait omis de mentionner, parmi les choses visibles dans l'obscurité, les astres auxquels il aurait dù penser d'abord. Il croit que τὰ πυρώδη φαινόμενα καὶ λάμποντα désigne peut-être les corps célestes et que le texte primitif devait porter, après λάμποντα : άλλα δε (άνώνυμα δ' έστ? ... xτλ.). Mais, dans le passage analogue du De sensu (2, 437 a, 31; b, 5), ARISTOTE ne fait, non plus, aucune allusion aux astres. En outre, il n'aurait guère pu admettre que les astres sont visibles dans l'obscurité, puisque la substance du ciel est, comme le feu, de nature à produire la lumière et à actualiser

le diaphane (v. *ad* II, 7, 418 b, 8; 12). Enfin ALEXANDRE, qui mentionne deux fois ce passage du *De anima* (*De an.*, 56, 12; *De sensu*, 37, 1), n'indique pas qu'il y ait été question des astres.

## 419 a, 4. άνώνυμα..... όνόματι. - V. ad II, 7, 418 a, 27-28.

419 a, 5. µúxŋç. — Parmi les végétaux, ce sont les champignons chez lesquels les phénomènes de phosphorescence atteignent leur plus grande intensité (Cooke et BERKELEY, *Les Champignons*, p. 96). Les espèces phosphorescentes appartiennent en majorité au genre agaric. L'une de celles-ci, l'*Agaricus olearius*, est commune dans le midi de la France et le Levant (TULASNE, *Ann. des sc. nat.*, 1848, p. 34).

**χέρας.** — CHANDLER (Suggestions and emendations, p. 7) propose de lire χρέας. Certaines viandes en putréfaction sont, en effet, phosphorescentes. Mais les corps visibles dans l'obscurité ne sont pas seulement, d'après ARISTOTE, les matières phosphorescentes; il paraît attribuer aussi cette propriété aux substances lisses et polies. De sensu, l. l. : τὸ γὰρ λεῖον ἐν τῷ σχότει πέφυχε λάμπειν, οῖον χεφαλαὶ ἰχθύων τινῶν χαὶ ὁ τῆς σηπίας θολός.

419 a, 7. allos loyos. - D'après Bonitz (Ind. Ar., 99 a, 12) ARISTOTE renvoie au De sensu, 2, 437 b, 5. Toutefois ce passage n'a pas pour but d'expliquer pourquoi certaines choses sont visibles dans l'obscurité, mais pourquoi les yeux peuvent devenir visibles pour le sujet, quand il les remue. La mention qui y est faite des choses visibles dans l'obscurité n'intervient là qu'à titre d'exemple. D'après Simplicius (135, 25), la raison du fait est évidente (αὐτὸς μὲν οὐ προστίθησι νῦν τὴν αἰτίαν, δήλη  $\delta \epsilon$ .) : ce qui est visible au sens propre du mot, dit-il, c'est la lumière et ce qui produit la lumière, le brillant. Le brillant est lui-même visible et, par la lumière qu'il produit, il est, pour le diaphane et pour les objets aperçus à la lumière, la cause qui fait qu'ils sont vus. Mais les corps qui n'ont pas un éclat (λαμπρότητα) suffisant pour produire la lumière, ne peuvent pas constituer, pour les autres, une cause de visibilité; leur éclat fait cependant qu'ils sont vus, et cela seulement dans l'obscurité parce que, quand ils sont éclairés par la lumière, leur propre éclat est offusqué. Ainsi ce qui est éminemment

visible, c'est la cause de la lumière, le brillant; en second lieu, la lumière et les diaphanes en acte; en troisième lieu, les choses colorées;.... enfin, les objets qui sont visibles dans l'obscurité. THEMISTIUS (112, 22) rapporte la même explication qu'il attribue à SOSIGÈNE ὁ ᾿Αλεξάνδρου διδάσκαλος. Mais ARISTOTE lui-même en donne l'essentiel en quelques mots, un peu plus bas (419 a, 23 sqq.), et, si ἄλλος λόγος índique véritablement une référence, c'est probablement à ce passage qu'elle renvoie.

419 a, 9. τοῦτο γὰρ..... 10. εἶναι. — TREND., p. 307 : At quo tandem dativus αὐτῷ pertinet? Ad φῶς relatus omni sensu caret. Suspicor αὐτό i. e. hoc erat illud ipsum, quod diximus, (§ 1 τοῦτο γὰρ ἦν) τὸ χρώματι εἶναι τὸ χινητιχῷ εἶναι. Quod Bekkeri codice W confirmatum videmus. Comme l'a signalé C. PRANTL (Arist. üb. d. Farben, Munich, 1849), il faut conserver αὐτῷ qui se rapporte, non pas à φῶς, mais à γρῶμα.

**419 a, 12. ἐπ' αὐτὴν τὴν ὄψιν.** — Ind. Ar., 553 b, 51 : ὄψις i q τὸ τῆς ὄψεως αἰσθητήριον.

419 a, 14. συνεχοῦς ὄντος. — Ind. Ar., 728 a, 17 : συνεχής, contiguus. SIMPL., 136, 31 : ὑπὸ τούτου δὲ συνεχοῦς ὄντος φησὶν οὐ τῆ ὄψει μόνον ἀλλὰ καὶ τῷ χρώματι.

**419 a, 15.** Δημόχριτος. — Comme l'indiquent le *De sensu* (2, 438 a, 5) et, plus clairement, ΤμέορμκΑSTE (*De sens.*, 50, 513, 17 Diels), Démocrite pensait que les images ou émanations « qui se dégagent des choses ne peuvent arriver directe-« ment à nos yeux; ce qui touche nos yeux, c'est uniquement « l'air qui est mis en mouvement par ces images au moment « de leur essor et qui en reçoit l'empreinte. C'est pourquoi « l'éloignement nuit à la netteté de la perception (ZELLER, tr. « fr., t. II, p. 333, 1<sup>5</sup>, 913 t. a.). » Si Démocrite admettait que ce ne sont point les images elles-mêmes, mais leurs reproductions dans l'air qui parviennent à l'œil, c'était peut-être précisément pour rendre compte de l'influence de la distance sur la vision.

419 a, 18. ὑπ' αὐτοῦ..... 19. άδύνατον. — Conséquence de ce qui précède a, 12 : ἐἀν γάρ τις..... (13) οὐχ ὄψεται. ΤΗΕΜ., 114, 8 : ὑπ' αὐτοῦ μὲν οὖν τοῦ ὀρωμένου χρώματος οὐ πάσχει ἡ γὰρ ἁν μᾶλλον ἔπασχεν ἐπιτιθεμένου τῆ χόρη.

418 a, 26. οδ μεν οδν ..... 419 a, 25. διαφανές. - On peut résumer ainsi les considérations exposées depuis le début du chapitre : Le visible c'est la couleur. Mais, pour être vue, la couleur doit agir sur le diaphane, et sur le diaphane déjà en acte, c'est-à-dire le diaphane éclairé. Par lui-même, le diaphane, véhicule de la couleur, est invisible et incolore. Cependant on peut dire, en un sens, qu'il a pour couleur la lumière et que son acte, la lumière, est visible. Le De sensu (3, 439 b, 11) donne une autre définition de la couleur, ou plutôt en détermine plus précisément la nature : La couleur est la limite du diaphane dans un corps de forme déterminée. La lumière, dit ALEXANDRE, est éminemment visible et constitue la cause grâce à laquelle tous les autres visibles sont vus; c'est l'acte du diaphane indéterminé, c'est-à-dire du diaphane dans les corps qui n'ont pas de forme définie, eau, air etc., en tant que diaphane. Mais la couleur est aussi l'acte du diaphane en tant que diaphane. Seulement la couleur. motrice du diaphane indéterminé, réside elle-même dans le diaphane, mais dans le diaphane déterminé (cf. THEOPH. ap. PRISC., 8, 9 sqg.). Tous les corps, en effet, participent, à des degrés divers, de cette propriété que nous appelons la transparence (διαφάνεια), car c'est elle qui sert de matière prochaine à la couleur. Le diaphane indéterminé recoit la lumière et comme sa couleur, du dehors, d'un corps extérieur qui a la propriété d'éclairer. Mais le diaphane déterminé, qui réside dans les corps solides, possède la couleur en lui et avec lui, mélangée à lui. C'est pourquoi elle ne lui appartient pas à un moment et non à un autre, comme la lumière au diaphane indéterminé, mais d'une façon permanente. Les diaphanes déterminés sont diversement colorés suivant la quantité qu'ils contiennent d'élément brillant ou de feu (cela même qui réalise en acte le diaphane indéterminé) et d'élément obscur ou de terre. La prédominance aussi complète que possible du premier produit la couleur blanche; celle du second le noir. Les autres couleurs résultent des proportions intermédiaires (ALEX., De an., 44, 13 sqq.; 45, 7 sqq.; AR., De sensu, 3, déb.); ce sont des mélanges de clarté et d'obscurité. Le noir et le blanc sont au diaphane déterminé ce que la lumière et l'obscurité sont au diaphane indéterminé. L'objet de la vue, qu'il s'agisse des diaphanes déterminés ou des diaphanes indéterminés, c'est toujours la lumière ou la clarté et leurs contraires. - Pour que la couleur soit perçue, il faut donc,

ĺ

d'abord, que le diaphane déterminé, ou la couleur, mette en mouvement le diaphane indéterminé réalisé en acte, c'est-àdire lumineux. Il faut, en second lieu, que l'organe de la vue soit constitué comme doit l'être le réceptacle de la lumière, ( $\delta extrative \phi \omega \tau \delta c$ ) c'est-à-dire qu'il soit diaphane. C'est pour cela que la pupille est faite d'eau; car l'air eût été trop difficile à condenser et à retenir (*De sensu*, 2, 438 b, 2-16 et ALEX., *ad loc.*, 75, 3 sqq.). La théorie Aristotélicienne des couleurs a été reprise par Gœthe qui l'a développée, sans en modifier l'essentiel, pour l'opposer à celle de NEWTON. V. FAIVRE, *Œuvres* scient. de Gæthe, præs. pp. 201 sqq.; 228.

**419 a, 31.** δστερον έσται δήλον. — V. De an., II, 11, 422 b, 34 sqq.

419 a, 32. τὸ δὲ μεταξύ...... 35. ὑπάργει τούτοις. --- ΤΗΕΜ., 114. 23 : τὸ δὲ μεταξύ ψόφου χαὶ όσμῆς ἀἡρ χαὶ ὕδωρ, οὐχ ἡ ἀἡρ χαὶ ύδωρ, άλλ' ώσπερ το διαφανές χοινόν ξν πάθος των δύο μάλιστα τούτων στοιγείων, δι' ού παραπέμπει τὰ χρώματα, ούτως άλλο τι ύποληπτέον χοινόν είναι πάθος τῶν αὐτῶν τούτων στοιγείων, ὅ παραπέμπει τοὺς ψόφους, καὶ αῦ ἄλλο, ὅ παραπέμπει τὰς ὀσμάς. BRANDIS (ap. TREND., p. 308) conjecture que THEMISTIUS a lu : rò δè μεταξύ ψόφων καί όσμής ανώνυμον, et Torstrik (p. 145 et in app. crit.) pense qu'ARISTOTE a dû écrire à peu près ceci : tò δὲ μεταξύ ψόφου μὲν καί όσμης άτρ τε καί ύδωρ ' τὸ δὲ κοινὸν ἀνώνυμον ' κοινὸν γὰρ δή.... xτλ. Il se fonde sur les raisons suivantes : Aristote dit luimême un peu plus loin (b, 18) que le son se transmet non seulement dans l'air, mais dans l'eau. En outre, les mots όσμης δ' ἀνώνυμον sont ridicules, puisque l'air et l'eau, véhicules de l'odeur, ont chacun leur nom spécial. Enfin, dans le texte traditionnel, la particule ôn ne se comprend pas. --- Mais, comme le remarque WALLACE (p. 241), l'air est, d'après ARIS-TOTE, le principal véhicule du son. Cela ressort de l'ensemble du chap. 8 et, notamment, du texte invoqué par Torstrik, b, 18 : έτι άχούεται έν άέρι χαὶ ὕδατι, άλλ' ήττον. Il n'est donc pas étonnant qu'Aristote n'ait pas fait mention de l'eau comme intermédiaire des sons, étant donné surtout que, dans ce passage, il ne se propose pas de déterminer exactement les véhicules des divers sensibles mais de prouver, contre Démocrite, que pour toutes les sensations : avayaaióv τι είναι μεταξύ (cf. BARCO, op. cit., p. 58, n. 5). De plus, ARISTOTE ne dit pas que chacun, en particulier, des véhicules de l'odeur est ἀνώνυμον.

#### LIVRE II, CH. 7, 418 a, 26 - 419 b, 2

Ce qui n'est pas désigné par un nom spécial c'est la qualité commune à l'air et à l'eau qui les rend propres à transmettre l'odeur. Ou plutôt, le véhicule de l'odeur est avávouov, précisément parce qu'il n'est ni l'air ni l'eau en tant que tels. mais une xoivi qu'oix, comme le diaphane pour la couleur. L'expression yàp di s'explique par là même. (L'interprétation de WILSON, - Trans. of Oxf. philol. Soc., 1882-1883, p. 5, - ne nous paraît pas acceptable. Il admet que, d'après ARISTOTE, le milieu du son est toujours l'air, - même quand on entend dans l'eau, — c'est-à-dire l'air contenu dans l'oreille. Mais Aristote ne donne jamais le nom de ustaçu aux substances contenues dans les organes des sens euxmêmes. On ne peut pas dire, par exemple, que le milieu de la lumière est l'eau, sous prétexte que la pupille en est faite. V. ad II, 7, 418 a, 26-419 a, 25; III, 1, 425 a, 5.) Il n'y a donc pas lieu de modifier le texte et le sens n'est pas douteux. Mais la construction est embarrassée et l'explication littérale difficile. Les commentateurs ne donnent pas d'indications utiles à ce sujet. La traduction d'ARGYROPULE (nam ut perspicuum in colore communis est quidam affectus in aëre atque aqua. sic alius quidam in odoribus est affectus, qui quidem inest in his utrisque, in aëre inquam et aqua.) ne concorde pas avec la position de ώσπερ τὸ διαφανές χρώματι dans la phrase. En prenant re exovre dourie dans le sens de « l'objet odorant » ou de « l'odeur », correspondant à celui de χρώματι, et en mettant une virgule après δσμήν, on peut construire : ώσπερ γάρ τὸ διαφανές γρώματι, ούτω τῷ ἔγοντι ὀσμήν τὸ μεταξύ ἐστι χοινόν τι πάθος ἐπ' ἀέρος xal ύδατος δ έν άμφοτέροις... xtλ. Essen (D. zweite Buch etc., p. 46) considère tout le morceau jusqu'à λεγθήσεται (b, 3) comme interpolé. -- Les commentateurs ont donné aux véhicules du son et de l'odeur les noms de διηχές et de δίοσμον. V. THEM., 115, 2 : δνομάζουσι δε οι έξηγηται το μεν διηχές, το δε δίοσμον. Philopon (354, 14) rapporte que Théophraste employait déjà ces expressions.

419 b, 1. άλλ' ό μέν ἄνθρωπος...... 2. μὴ ἀναπνέοντα. — TORSTRIK (pp. 145—146) pense que le texte primitif devait porter, à la suite de cette phrase, quelque chose d'analogue à ce qu'ajoute THEMISTIUS (115, 6) : τὰ δὲ ἔνυδρα καὶ μὴ ἀναπνέοντα ὅμως ὀσμᾶται. Il remarque, en effet, à la suite de SIMPLICIUS (139, 6), que les mots ἀλλ' ὁ μὲν ἄνθρωπος annoncent une proposition corrélative. Mais l'observation de SIMPLICIUS prouve

que cette proposition ne figurait pas, non plus, dans les textes qu'il avait sous les yeux. D'ailleurs, l'omission de la seconde de deux propositions corrélatives est assez fréquente chez ARISTOTE (Ind. Ar., 454 a, 17 : interdum oppositio per part µév indicata et inchoata non accurate continuatur), surtout lorsque cette proposition est facile à suppléer, ce qui est ici le cas. SINPL., 139, 7 :  $\delta \bar{\eta} \lambda \circ \delta \mu \omega \varsigma$  τὸ ἀνταποδοθησόμενον, τὸ τὰ δὲ µη ἀναπνέοντα. V. BARCO, op. cit., l. l.

419 b. 3. vorepov leythoeral. - V. De an., II, 9, 421 b. 9 sqq. - Ici encore, Torstrik (p. 146) propose une addition rendue nécessaire, pense-t-il, par le début du chapitre suivant : νῦν δὲ πρῶτον περί ψόφου..... xτλ. Il faudrait donc ajouter. après leyofortai, ces deux propositions, qui se trouvent à peu près textuellement dans la paraphrase de THEMISTIUS (115, 7) : νῦν δ' ἐχ τῶν εἰρημένων δῆλον τί ἐστιν ὄψις, μετὰ δὲ ταῦτα λεχτέον περί άχοῆς καὶ ἀσφρήσεως. Cependant l'expression πρῶτον peut s'expliquer sans cette addition : des autres sens, l'oure est le premier dont nous ayons à parler. Cf. WILSON, op. cit., p. 6 : The word πρώτον probably marks the order of discussion of sound (ch. VIII) relative to the other subjects which remain to be treated, viz. smell (ch. 1x) taste (ch. x) and touch (ch. x1). V. ad II, 12 note finale. - En outre, la phrase νῦν δ' ἐχ τῶν εἰρημένων δῆλον τί έστιν όψις ne paraît pas avoir figuré dans le texte que Sopho-NIAS, SIMPLICIUS et même ALEXANDRE (ap. SIMPL., 138, 5) ont commenté.

## CHAPITRE VIII

419 b, 6. τὰ μὲν γὰρ οῦ φαμεν ἔχειν..... τὰ δ' ἔχειν...... Certains corps n'ont même pas la sonorité en puissance ou l'habitude (ἕξις, v. ad II, 1, 412 a, 21; b, 25-413 a, 3) sonore. Ceux qui possèdent cette puissance ne sont sonores en acte que quand ils produisent le son dans le milieu qui s'étend entre eux et l'ouïe. SOPHON., 84, 27 : ψόφος γὰρ κατ' ἐνέργειαν οὐδὲν ἕτερόν ἐστιν τζ ἡ μεταξύ αὐτῶν καὶ τῆς ἀχοῆς τοιῶσδε ἐγγινομένη πληγὴ ἀέρος.

419 b, 10. τινός πρός τι καὶ ἕν τινι. — SIMPL., 139, 25 : τινός μὲν τοῦ πλήττοντος, πρός τι δὲ τὸ πληττόμενον, ἔν τινι δὲ τῷ διηχεϊ. De même Alexandre (v. la note suivante); THEM., 115, 23; Philop., 357, 6; Sophon., 84, 28. Trendelenburg (p. 310) rapproche Plat., Tim., 67 B : όλως μέν οῦν φωνὴν θῶμεν τὴν δι' ὥτων ὑπ' ἀέρος ἐγκεφάλου τε καὶ αἶματος μέχρι ψυχῆς πληγὴν διαδιδομένην.

419 b, 13. πληγή δ' ου γίνεται άνευ φοράς. - Il est prouvé par là que le son a lieu en translation est le mouvement dans le lieu. TRENDELENBURG (p. 309) reproche aux commentateurs et, en particulier, à Simplicius, de n'avoir pas aperçu que cette phrase contient la véritable explication de zzì čv τινι, et d'avoir cru, par suite, que ces mots désignent, non pas seulement l'espace nécessaire au mouvement, mais l'air ou l'eau réceptacles du son. Cette interprétation peut cependant se justifier. Étant donné qu'il n'y a pas de vide et que le mouvement de translation ne peut pas avoir lieu à travers les corps solides, les seuls milieux dans lesquels il puisse se produire sont l'air et l'eau. V. ALEX., De an., 46, 21 : ylverai dè ό κατ' ένέργειαν ψόφος ύπὸ πληγής. ἡ δὲ πληγή ὑπό τέ τινος καί πρός τι καί διά τινος. ύπο μέν τινος, τοῦ γὰρ πλήσσοντος · πρός τι δέ, πρὸς γάρ τὸ πλησσόμενον · διά τινος δέ, δι' οῦ ἡ πληγή. ἡ γὰρ πληγή κίνησίς τίς έστι κατά τόπον ...... ώστε και ή πληγή μέν διά τινος, ού μήν του τυγόντος, ούτε γαρ δια στερεου, ότι μή οίόν τε δια τοιούτου χίνησιν γενέσθαι, ούτε διά χενοῦ, ὅτι μηδὲ τὴν ἀρχὴν τὸ χενόν ἐστί τι. ἀλλά μάλιστα μέν έν άέρι και δι' άέρος ό ψόφος, ήδη δε και δι' ύδατος. C'est, d'ailleurs, ce que dit Simplicius lui-même (139, 33).

419 b, 16. ότι λείος. — Ce qui fait la sonorité des corps lisses, dit Alexandre (*De an.*, 47, 9), c'est que l'air situé entre le corps qui frappe et celui qui est frappé se trouve saisi tout d'un coup et tout d'une pièce par le choc : τὸ μὲν οὖν λεῖον τυπτόμενον ψόφον ποιεῖ διὰ τὸ ἀθρόον ὑπὸ τοῦ τύπτοντος πρὸς τῷ τοιούτῳ σώματι ἀπολαμβάνεσθαι τὸν ἀἑρα. De même THEM., 116, 1; PHILOP., 359, 13; SIMPL., 140, 6.

**419 b, 18. to** *xiv***196***v***to***s*. — *Sub.* : *dépoc* (Them., 116, 7; Alex., *De an.*, 47, 11; Simpl., 140, 10; Philop., 359, 15; Sophon., 85, 13).

**Ετι άκούεται.... άλλ' ήττον**, i. e. : ψόφος δὲ xaỉ ἐν ἀέρι xaỉ ἐν ὕδατι; ἀλλ' ήσσον ἐν ὕδατι (ΤΗΕΜ., 116, 10). — TORSTRIK (p. 146) pense qu'il faut supprimer les mots ἀλλ' ήττον et ponctuer : ἔτι ἀχούεται μὲν ἐν ἀέρι καὶ ὕδατι, οἰκ ἔστι δὲ..... κτλ. Cependant tous les commentateurs, à l'exception de SOPHONIAS (83, 23), ont suivi le texte traditionnel. Il est, du reste, assez naturel qu'ARISTOTE, qui parle ici pour la première fois de l'eau comme véhicule du son, remarque incidemment qu'elle est moins propre que l'air à jouer ce rôle.

419 b, 19. ούκ έστι δε ψόφου κύριος..... ύδωρ. - Ind. Ar., 415 b, 34 : xúpios. 1. penes quem aliquid decernendi potestas est, sive is homo est sive institutum aliquod (« entscheidend »). Cf. ibid., 416 a, 13 sqq. — L'air n'est pas la cause déterminante du son. Cette cause est le choc de l'air saisi entre les corps sonores, c'est-à-dire durs et polis, ou frappé assez rapidement pour que le coup s'imprime, en quelque sorte, en lui. Du reste, le son n'est pas, pour ARISTOTE, un mouvement de l'air ou de l'eau; c'est une qualité à laquelle l'air sert de véhicule. C'est le son lui-même, ou la forme sonore, que l'air reçoit des corps résonnants et qu'il transmet à l'oreille. Cette transmission n'est pas celle d'un mouvement, pas plus que la transmission de la couleur à travers le diaphane. Le son existe en tant que tel avant de parvenir à l'oreille, et si, de loin, on entend mal, cela ne résulte pas de l'affaiblissement d'un mouvement, mais d'une transformation qualitative des sons apportés par l'air (De sensu, 6, 446 b, 7 : οὐ γὰρ τὸ λεχθεν φαίνονται ἀκηκοότες διὰ τὸ μετασγηματίζεσθαι φερόμενον τον άέρα.). Cette transformation n'est pas un changement de forme ou de figure, mais un changement de son (γραμμάτων μετασχημάτισις, ibid., b, 6). Pour appliquer à l'ouïe une comparaison qu'ARISTOTE (De an., III, 12, 435 a, 9) emploie à propos de la vue, on peut dire que le son s'imprime dans l'air comme le sceau dans la cire, et qu'il parvient à l'oreille comme l'empreinte qui traverserait la cire jusqu'au bout. Mais cette image, visuelle ou tactile, n'a, appliquée au son, qu'une valeur purement métaphorique.

άλλα δετ..... 23. τοῦ ἀέρος. — Pour qu'il y ait son, il faut, non seulement que deux corps s'entre-choquent, mais encore que le choc se communique à l'air. C'est pour cela que la rencontre de deux corps mous ou élastiques, ou de deux corps durs, mais dont le mouvement est lent, ne produit pas de son. En pareil cas, l'air compris entre eux s'échappe graduellement à mesure que l'intervalle diminue, mais ne reçoit pas de choc. Pour la production du son, les conditions les plus favorables sont la dureté et la rapidité des corps qui se meuvent l'un vers l'autre; il convient, en outre, qu'ils soient lisses. Alors, en effet, l'air se trouve saisi entre eux tout d'une pièce (cf. De an., II, 8, 419 b, 34; III, 12, 435 a, 6 — où il s'agit toutefois de la vue - : τὸν ἀέρα πάσγειν.... μέγρι περ οῦ ἂν ή εἶς. έπι δε τοῦ λείου έστιν είς ·), et reçoit le choc avant d'avoir pu s'écarter (Then., 116, 14 : δει και ποιών σωμάτων και ποιάς πληγής χαί ποιών μέν στερεών τε χαί λείων χαί πλατέων χαί χοίλων, ώς προειρήκαμεν, ποιάν δε την πληγήν ότι σφοδράν και ταχείαν, ίνα μη φθάση διαιρεθείς ὁ ἀἡρ καὶ διαφύγῃ τὴν κίνησιν τοῦ ῥαπίζοντος...... ἐπεὶ εἰ χαὶ τύμπανον τυμπάνψ ήρέμα προσάγοις, οὐ ποιήσεις ψόφον). Il n'est même pas nécessaire que l'air soit pris entre deux corps solides pour que le son ait lieu; il suffit que le coup soit assez rapide pour frapper l'air sans qu'il s'écarte et se dérobe devant lui. C'est ce qui a lieu quand on le cingle au moyen d'une baguette souple (panizerv) ou d'un fouet (ALEX., à la suite du passage cité; THEM., 116, 21; SIMPL., 141, 6). Ainsi, pour que le son se produise, il faut que deux corps se choquent dans l'air, mais le corps choqué peut être l'air lui-même (THEM., 116, 25 : τηνικαῦτα δὲ τοὺς δύο ἀναδέγεται λόγους ὁ ἀὴρ τόν τε τοῦ τυπτομένου σώματος χαί τὸν τοῦ ἐν ῷ τύπτεται.). Quoique ce double rôle de l'air soit impliqué dans le texte d'ARISTOTE (SIMPL., 140, 25 : διγῶς οζμαι τὸ ῥητὸν νοητέον... xτλ.), il n'est pas exprimé avec toute la netteté désirable, par suite de l'absence d'une indication qui marque l'opposition de l'un à l'autre. La correction proposée par STEINHART (Symb. crit., p. 4) et TORSTRIK (p. 146) ή χαὶ πρός, au lieu de xal πρός (b, 20), ne remédierait à cet inconvénient qu'en en faisant naître un autre. Car le choc de deux corps l'un contre l'autre ne produirait pas de son, si l'air n'était pas frappé en même temps.

419 b, 24.  $\sigma\omega\rho\delta\nu$  †  $\delta\rho\mu\alpha\theta\delta\nu$ .....  $\varphi\epsilon\rho\delta\mu\epsilon\nu\sigma\nu$   $\tau\alpha\chi\delta$ . — TREN-DELENBURG (p. 311) ne trouve pas de sens plausible à ces mots : Quid autem arenae series? Quid, quod additur arenae series mota? De arenae serie nobis non constat. Il remarque, en outre, que le mouvement du tas de sable importe peu; ce qui doit se mouvoir rapidement, c'est le corps qui le frappe. Le sens serait donc : si quis arenae cumulum ita pulset, ut arena celeriter moveatur eoque motu comprimatur. Mais cette explication est grammaticalement impossible et, d'ailleurs,  $\varphi\epsilon\rho\delta\mu\epsilonvo\nu$  appliqué à  $\sigma\omega\rho\delta\nu$  †  $\delta\rho\mu\alpha\theta\delta\nu$  peut se comprendre. ARISTOTE veut dire que l'air fuit devant le coup, et que le mouvement du corps qui le

•

frappe doit être pluş rapide, pour produire un choc avant qu'il ne se dérobe et ne se dissipe; de même, pour produire un son en frappant un amas de sable qui se mouvrait, il faudrait que la rapidité du choc ne lui laissât pas le temps de s'y soustraire (THEM., 116, 24 : ώσπερ χαὶ εἰ ἄμμου σωρὸν φερόμενον παίσοι τις προλαμδάνων τῷ πληγῷ τὴν φοράν. De même ALEX., De an., 47, 22). ὁρμαθὸν φερόμενον désigne, sans doute, la chute d'une colonne ou d'un cylindre de sable s'écoulant d'un réservoir. Peut-être aussi, faut-il, comme le propose ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 48, n. 4), lire τι φερόμενον.

419 b. 25. ηγώ..... 27. ώσπερ σφαίρα. — La meilleure interprétation de ce passage se trouve dans le De anima d'ALEXANDRE (47, 25): « L'écho a lieu par suite de la réflexion « de l'air. En effet, lorsque l'air qui a recu un choc se meut, « sans se disperser (etc µelvac), vers un corps solide qui offre « quelque cavité et qu'il est repoussé par l'air maintenu en un « seul tout dans cette cavité, lequel, étant enveloppé par elle, « ne peut pas être dispersé mais reste en une seule masse, le « premier à cause de la résistance (διὰ την βίαν) que lui oppose « ce dernier, se meut de nouveau vers le point d'où il était « parti. Car ce n'est pas à une cavité vide qu'il vient se heur-« ter, mais à une cavité pleine d'air, et, renvoyé en arrière par « celui-ci, qui, maintenu par la cavité, ne peut être chassé en « avant ni dispersé, il se meut de nouveau rapidement en « arrière..... conservant encore le même son. On pourrait dire « aussi que ce n'est pas l'air qui a été mis en mouvement le « premier qui se meut vers la cavité et l'air contenu dans « celle-ci, et qui revient ensuite au point de départ,.... mais « que l'air qui a le premier reçu le choc..... transmet, par « un choc semblable, la forme sonore à celui qui vient après « lui, celui-ci au suivant, et qu'ainsi de suite le son chemine en « se transmettant d'une partie de l'air à l'autre; quant à la « dernière, celle qui reçoit le choc et la forme immédiatement « contre la cavité, étant empêchée par celle-ci de transmettre « le choc en avant, et repoussée en sens inverse par l'obstacle « solide (τοῦ στερεοῦ) de cette cavité, comme une balle par un « corps dur, elle frappe la partie située derrière elle et lui « transmet, de nouveau, la forme sonore ; celle-ci en fait autant « pour celle qui la précède et ainsi la transmission rétrograde « du choc et du son aboutit au point d'origine. » On n'obtiendrait pas un sens plus satisfaisant en lisant, comme le pro-

pose Torstrik (p. 148), d'après un certain nombre de manuscrits : όταν ἀέρος ἐνὸς γενομένου..... xτλ. D'ailleurs, les raisons sur lesquelles il s'appuie, pour rejeter le texte traditionnel, ne semblent pas fondées : Qua in re turbat quod ab aëre dicit ita coartato repercuti sonum : nam particula illa moti aëris quam vocamus sonum ipsa pars est aëris intra muros inclusi : at pars non repellitur a suo toto : porro quod addit ώσπερ σφαίρα : nam ludentium pila non ab aëre repercutitur sed ab ipso muro. Mais rien ne dit que l'air répercuté soit une partie de celui qui est contenu dans la cavité cause de la répercussion. Quant à la comparaison de la balle, elle s'explique précisément parce que l'air renfermé dans une cavité doit à cette circonstance de renvoyer celui qui vient le frapper du dehors, comme un corps dur renvoie une balle. Torstrik nie toutefois gu'Aristote ait pu parler d'une répercussion du son par l'air, id quod subabsurdum videtur. Cependant, puisque l'air peut, dans la production du son, se comporter comme un corps solide, il n'est pas absurde qu'il puisse jouer ce rôle dans la répercussion du son, et c'est peut-être cette idée qui doit servir de transition entre ce passage et le précédent. Les deux textes des Problèmes que Torstrik invoque à l'appui de son opinion sont plutôt de nature à l'infirmer. Le premier (XI, 23, 901 b, 18) dit, en effet, que l'écho a lieu : πληγέντος τοῦ τοιούτου (sc. τοῦ ἀέρος) πρός τι στερεόν, d'où Torstrik (p. 149) conclut : manifesto igitur non ab aëre aër repercutitur sed a solido corpore. Toutefois, dans un manuscrit (y), le problème d'où ce passage est tiré se termine ainsi : ἀπὸ γὰρ τοῦ ἀέρος ἀναχλᾶται (sc. ὁ ψόφος) τοῦ ἐν τῷ χοίλψ ούκ ἀπὸ τοῦ χοίλου. ΒΕΚΚΕR et TORSTRIK considèrent ces mots comme interpolés. Ils sont, en effet, en contradiction avec le passage précédent, si l'on interprète celui-ci comme le fait TORSTRIK. Mais la contradiction disparaît si l'on admet que l'air peut, dans certaines conditions, jouer le rôle de τι στερεόν. TORSTRIK constate d'ailleurs que, dans un autre Problème (XI, 81, 904 b, 27), ces deux assertions sont rapprochées de la même façon et exprimées dans les mêmes termes. Seulement, cette fois, tous les manuscrits sont d'accord. Nous lisons, enfin, un peu plus haut (XI, 7, 899 b, 23) : συμβάλλεται δε ίσως και ή ακινησία τοῦ ἀέρος · ἀθρόος γὰρ ἰών μᾶλλον ἀποπλήττεται τὸν προσπίπτοντα. Sans doute l'authenticité des Problèmes est suspecte. Mais si l'on n'a pas le droit d'invoquer ces passages pour prouver la légitimité de l'interprétation d'Alexandre, du moins ne peut-on en tirer ancun argument contre elle.

Tome II.

419 b, 27. ἕοικε δ' άεί..... 33. όρίζομεν. — Le son se répercute toujours comme la lumière se réfléchit toujours. Seulement la répercussion du son n'est pas toujours manifeste; on croit volontiers qu'elle n'a lieu que quand il y a un écho proprement dit. De même, la réflexion de la lumière n'est manifeste que quand elle se produit sur une surface polie. En effet, c'est seulement dans ce cas que les rayons réfléchis sont assez intenses pour projeter des ombres. Or c'est à la propriété de produire des ombres que l'on reconnaît communément la présence de la lumière. THEM., 117, 8 : xaì γàρ τὸ çῶς ἀεὶ μὲν ἀνακλᾶται..... ἀλλ' οὐχ οὕτως ἀνακλᾶται ἀπανταχόθεν, ὥσπερ ἀπὸ τῶν λείων...... διὰ τοῦτο δὲ οὐδὲ ἀνακλᾶται ἀπανταχόθεν, ὅσπερ ἀπὸ τῶν λείων...... διὰ τοῦτο δὲ οὐδὲ ἀνακλᾶσθαι δοκεῖ · ἐχ γàρ τῶν λείων...... ἡ ἀνάκλασις ἐκδηλοτέρα διὰ τὸ xa? σκιὰν δύνασθαι ποιεῖν τὸ ἀποπαλλόμενον φῶς, ὅπερ ἐπὶ τῶν ἄλλων ἀνακλάσεων οὐ συμδαίνει.

419 b, 33. τὸ δὲ κενὸν..... 420 a, 2. ἐπίπεδον. - Alex. De an., 48, 21 : ἐπεὶ δὲ ὁ ἀτρ δοχεῖ χενὸς εἶναι, οὐτος δὲ τοῦ ἀχούειν αίτιος..... διὰ ταύτην την αίτίαν εὐλόγως δοχεῖ λέγεσθαι εὖ ὑπό τινων τὸ ἀχούειν ήμᾶς τῷ χενῷ. SOPHONIAS (86, 18) attribue cette opinion τοῖς πάλαι φυσιολόγοις (cf. PHILOP., 363, 20 : πάντας τοὺς πρὸ αὐτοῦ φυσιχούς); TRENDELENBURG (p. 313) pense qu'il faut peut-être la rapporter à Empédocle. Il est plus probable qu'il s'agit d'une opinion généralement répandue, comme l'indique l'expression δοχεϊ (v. ad I, 1, 402 a, 4; Phys., IV, 6, 213 a, 27 : οίδ' άνθρωποι βούλονται χενόν είναι διάστημα έν ψ μηδέν έστι σῶμα αἰσθητόν · οἰόμενοι δε το δν άπαν είναι σωμα φασίν, εν ψ όλως μηδέν εστι, τουτ' είναι χενόν, διό τὸ πληρες ἀέρος χενὸν είναι. Part. an., 11, 10, 656 b, 15 : τὸ γὰρ χενὸν χαλούμενον ἀέρος πλῆρές ἐστι, τὸ δὲ τῆς ἀχοῆς αἰσθητήριον άέρος είναί φαμεν.). Il va sans dire qu'Aristote, qui n'admet pas l'existence du vide, n'approuve pas cette opinion, mais seulement la conséquence que l'on peut en tirer en l'interprétant comme il le fait.

L'air n'est pas la cause déterminante du son (ψόφου χόριος, v. ad II, 8, 419 b, 19), mais il est la condition déterminante de l'audition (χόριος τοῦ ἀχούειν). De même, la lumière est la cause de la vision sans être celle de la couleur. THEMISTIUS (117, 24) n'a pas aperçu cette distinction : χόριος μὲν οὖν οὖν ἔστιν ὁ ἀὴρ τοῦ ψόφου, χυριώτατος δὲ τῶν ἄλλων στοιχείων.

TORSTRIK (pp. 147; 153) apporte à ce passage des modifications importantes. Il supprime d'abord les mots b, 33 : τὸ δὲ xενὸν.... (34) ἀχούειν. La première édition du *De anima* conte-

nait, pense-t-il, la remarque analogue que nous retrouvons un peu plus loin (420 a, 18 : xa? διά τοῦτό φασιν ἀχουεῖν τῷ χενῷ) à sa vraie place. Cette remarque, légèrement modifiée dans la forme, aura été inscrite en marge de la seconde édition et ensuite introduite mal à propos ici, pour combler les lacunes que Torstrik croit constater dans le texte. Il remarque, en outre, que le reste du passage doit exprimer la suite de l'idée exposée plus haut. Aristote vient de dire qu'il en est de la répercussion du son comme de la réflexion de la lumière; que la lumière est toujours réfléchie, quoique cette réflexion ne soit manifeste que dans certains cas; il complète sa pensée en ajoutant que, de même, il n'y a répercussion manifeste du son que quand l'air rencontre une surface lisse. Il faudrait, par conséquent, rétablir ainsi le texte : .... ή τὸ φῶς ὁρίζομεν . οὕτω δε χαι ό ψόφος άνακλάται μεν άει όταν και μη ή συνεγής και είς ό άγο, άλλα δια το ψαθυρος είναι ού γεγωνεί Αν μη λείον ή το πληγέν. τότε δε είς γίνεται, και άμα άφάλλεται, διά το έπίπεδον · εν γάρ το του λείου έπίπεδον. Mais on peut conserver à ce morceau le même sens général sans lui faire subir ces modifications : ARISTOTE remarque, d'abord, que l'air est la cause de l'audition lorsqu'il est mû συνεγής και είς. Lorsque l'air, véhicule d'un son, rencontre un obstacle, il est repoussé et ce choc doit, sans doute, toujours répercuter le son à quelque degré, mais comme l'air n'est pas consistant il se dissipe aussitôt, et le son ne se transmet à l'oreille et ne résonne (γεγωνεῖ. Cf. De audib., 804 b, 19 sqq. : ού δύναται τὸ πνεῦμα ἔξω φέρεσθαι συνεχές, ἀλλὰ διεσπασμένον,..... φθέγγονται μέν γάρ άλλ' οὐ δύνανται γεγωνεῖν διὰ τὸ μὴ γίνεσθαι μετά συντονίας την του άέρος πληγήν) que quand le corps choqué est lisse et renvoie l'air tout d'une pièce, sans le briser. De même, tout rayon lumineux est réfléchi par les objets qu'il rencontre, mais, si la surface réfléchissante n'est pas polie, la lumière se brise dans toutes les directions, et cesse de former un faisceau lumineux distinct. THEM., 117, 16 : ούτω [γοῦν] καὶ ἠχὼ πανταχόθεν μὲν γίνεται τοῦ ἀέρος ἀνακλωμένου, ού πανταχόθεν δε γεγωνεί. - Quant à la remarque incidente b, 33 : tò ôè xevòv..... (34) axoúeiv, elle contribue à faire comprendre pourquoi la répercussion du son n'est pas toujours perceptible. L'air, en effet, tombe si peu sous les sens qu'on l'a quelquefois confondu avec le vide. Il n'est donc pas étonnant que, quand la répercussion de l'air échappe à l'ouïe, elle soit complètement insaisissable.

420 a, 1. τότε δὲ εἶς..... 2. τὸ ἐπίπεδον. - ARGYROPULE traduit : tum enim unus ipse simul ob planitiem evadit, et la plupart des interprètes adoptent ce sens. Mais l'explication littérale est difficile. Torstrik (p. 148) pense que ces mots : intelligi non posse et esse corrupta. Le texte qu'il propose d'adopter (v. la note précédente) semble confirmé par la paraphrase de THEMISTIUS (117, 20) : τίτε δε xai aὐτὸς εῖς γίνεται ἄμα xai συνεγής xai ἀποπάλλεται ὡς εῖς xai ἅμα. Peut-être, cependant, pourrait-on interpréter ainsi sans modifier le texte; aux est employé à peu près de la même façon dans le troisième livre 2, 427 a, 2. Peut-être aussi, faut-il rattacher aua à dia tò èni- $\pi$  toov et expliquer : l'air, pour apporter le son jusqu'à la surface qui le réfléchit, doit être déjà ouveyi, xai eic. Mais quand il rencontre une surface lisse et unie, alors il est unifié, son unité est conservée et accrue, grâce aussi (aua dià) à la surface qui le répercute. - Cette interprétation s'accorderait bien avec la leçon fournie par U et Philopon : άμα γάρ διά ... κτλ.

420 a, 3. ψοφητικόν..... 19. ώρισμένον τόν άέρα. — L'organe de l'ouïe est composé de deux parties distinctes. L'une, qui correspond à peu près à ce que nous appelons l'oreille externe, comprend le pavillon de l'oreille et le conduit auditif. Elle est limitée à l'intérieur par la membrane auditive  $(\mu \tilde{\tau}_i v_i \gamma \xi)$ , qu'Aristote appelle aussi (Gen. an., V, 2, 781 b, 4) τον ύμένα τον έπιπολης. A cette membrane, peut-être celle du tympan, vient aboutir le canal (πόρος) auditif, qui forme avec elle la seconde partie de l'organe (Gen. an., II, 6, 744 a, 2). Ce canal est rempli par le πνεῦμα σύμφυτον auquel se communiquent les impressions transmises à la membrane par l'air dont l'oreille externe est remplie. Le πνεῦμα σύμφυτον est conduit par ce canal jusqu'aux veines et, par suite, au cœur et à la région où il « donne naissance au pouls chez certains « animaux et chez d'autres à l'inspiration et à l'expiration » (v. ad II, 12, 424 a, 24-25). « C'est de là que le son revient « en paroles; la parole n'est qu'une sorte d'écho des sons « articulés ayant pénétré dans l'oreille. C'est le même mouve-« ment qui se propage de l'oreille à la gorge. Aussi entend-on « moins bien quand on bâille ou pendant le temps de l'expi-« ration parce qu'alors les deux mouvements se contrarient « (POUCHET, La biol. Arist., Rev. Phil., 1884, p. 555). » Cf. Gen. an., V, 2, 781 a, 14-34; ALEX., De an., 50, 11.

420 a, 8. ένος άέρος συνεχεία. — SIMPLICIUS (143, 19) comprend que συνεχεία désigne la façon dont l'air mû μέχρις αχοῆς peut être un : οὐ γὰρ ὡς τὸ ἀδιαίρετον ἐν ὁ ἀὴρ οὐδὲ ὡς τῷ λόγψ ἕν, ἀλλ' ὡς τὸ συνεχές. ΡΗΠΟΡΟΝ (363, 35) et SOPHONIAS (86, 24) interprètent : ἕνα καὶ συνεχῆ τὸν ἀέρα. Cf. II, 8, 419 b, 35.

**420 a, 4. άχοῆ.** — Ind. Ar., 25 b, 45 : ἀχοή i e τὸ τῆς ἀχοῆς αἰσθητήριον.

άκοη δε συμφυής άήρ, leçon de Wy suivie par tous les commentateurs, à l'exception de THEMISTIUS (117, 29, qui, du reste, paraphrase ainsi — 118, 1 — : ἐν τοῖς ὠσὶν ἀήρ... τῆ μήνιγγι συμφυής), confirmée par PRISCIEN (16, 22 : άλλ' εἰ δ άτρ συμφυής, τὸ δὲ ἀχούειν,... χτλ.), sans doute d'après Théophraste. et adoptée par BONITZ (Ind. Ar., 720 a, 11) et par BYWATER (in not. crit. ad PRISC., l. l.). BIEHL CONSERVE axon de support, άέρι. - La σύμφυσις diffère du simple contact parce que, dans le contact, les choses qui se touchent n'ont pas d'autre rapport que le contact même. Cependant les choses unies par la σύμφυσις ne sont pas qualitativement identiques, car, alors, elles ne se distingueraient pas et formeraient un seul tout continu (Meta., A, 4, 1014 b, 22; ALEX., ad loc., 317, 23 Bon., 358, 31 Hayd. : πῶς δὲ ἕν τὰ συμπεφυχότα, ἐδήλωσε · κατὰ γὰρ τὸ ποσόν, ού κατά τὸ ποιόν · οὐ γάρ ταὐτὸν κατά τὸ ποιὸν τῶν σπλάγγνων ἕκαστον τῷ ἄλλφ σώματι, ῷ προσπέφυχεν, οὐδὲ τὸ σῦχον τῆ συχῆ ἡ ὁ βότρυς τω ξύλω της άμπέλου.). Ainsi, συμφυής s'applique aux choses qui, bien que qualitativement distinctes, forment un tout naturel.

διὰ δὲ τὸ ἐν ἀέρι εἶναι δηλάδη την ἀχοήν (SIMPL., 143, 28). — STEINHART (Symb. crit., p. 4) propose la correction suivante : pro διὰ δὲ τὸ ἐν ἀ ἐρι εἶναι, quod nemo facile intelligat, repone : διὰ τὸ ἕνα ἀέρα εἶναι · cf. paulo ante : ο ὕτος (ὁ ἀήρ) δ' ἐστὶν ὁ ποιῶν ἀχούειν, ὅταν χινηθῆ, συνεχής χαὶ εῖς. Mais il ne s'agit plus ici de savoir comment se comporte l'air extérieur quand il transmet le son, mais pourquoi l'air extérieur agit sur l'air intérieur, et la raison en est qu'ils sont en contact parce que l'oreille se trouve dans l'air. La leçon traditionnelle est donc précisément celle qui convient.

420 a, 5. ό είσω κινείται. — L'air intérieur sert d'intermédiaire entre l'air extérieur et le πνεῦμα (ΤΗΕΜ., 118, 17 : γίνεται γὰρ ὥσπερ μεθόριον ὁ τῆ μήνιγγι συμφυὴς ἀὴρ τοῦ τε εἴσω πνεύματος τοῦ αἰσθητικοῦ xal τοῦ ἔξωθεν ἀἰρος). Cet air intérieur n'est pas placé, comme le dit TORSTRIK (p. 151), sub tympani membrand, τῆ μήνιγγι, mais, au contraire, en avant de cette membrane, entre elle et l'air extérieur, dans le conduit auditif (ἕλιξ). L'air extérieur est ainsi en contact immédiat avec l'air intérieur (συνεχής). THEM., 119, 17; 118, 29; 118, 5 : συνεχής γὰρ ἀὴρ ἀἑρι, xal οὐχ ἄπτεται, ὥσπερ οὐδὲ ὕδωρ ὕδατος, ἀλλ' ἐν γίγνεται. ΡΗΙLOP., 365, 25. V. ad II, 8, 420 a, 9-10.

420 a. 6. ού γάρ πάντη..... 7. Εμψυγον. -- TREND., p. 315 : Hic insitus et quasi ingenitus aer facit, ut sola aure neque alia corporis parte audiamus. Id tamen additur οὐ γὰρ πάντη ἔχει άέρα τὸ χινησόμενον μέρος χαὶ ἔμψυγον. Partem enim, quae quasi animata se ipsa motura est (xivnobuevov, in quo urgeas medii vim), õpyavov intellegas, quod aere utatur, tanguam necessaria audiendi conditione. — Il faudrait traduire, par conséquent : car l'organe qui doit se mouvoir lui-même et qui est animé, ne trouve pas partout, -- c'est-à-dire dans tout l'organisme, - l'air, condition de son mouvement. Cf. Philop., 366, 14 : tò ἔμψυγον xzi ἀχουστιχόν μόριον. Cependant, ἔγει n'a guère ce sens, et l'on ne voit pas bien de quel organe il pourrait s'agir. TORSTRIK (p. 152) propose de lire : où yàp πάντη ἔγει ἀέρα, ἀλλὰ τὸ χινησόμενον μέρος χαί εμψοφον, conjecture qu'approuvent Ditten-BERGER (Götting. gelehr. Anz., 1863, p. 1615) et HAYDUCK (Obs. crit. in al. loc. Ar., p. 2). Mais on ne trouve rien qui la justifie, ni dans les manuscrits, ni chez les commentateurs. On peut, semble-t-il, prendre τὸ χινησόμενον μέρος καὶ ἔμψυχον comme équivalent de τὸ ζῷον. Dans la sensation, en effet, l'animal ne pâtit pas, il se meut spontanément vers son acte (v. ad II, 5, 417 b, 12-16; 16-19; 20), et l'impression sensible n'est que l'occasion ou la condition qui rend possible le passage à l'acte des puissances qu'il renferme. On peut donc, à la rigueur, expliquer : διόπερ οὐ πάντη τὸ ζῷον ἀχούει..... οὐ γὰρ πάντη ἔχει άέρα τὸ ζῷον. ARGYROPULE traduit : quippe cum animatum non habeat aërem ubique. — Torstrik (p. 152 note) remarque avec raison que ce passage contient, sans doute, une allusion à DÉMOCRITE. THÉOPHRASTE (De sens., 57, 515, 16 Diels) dit, en effet, de sa doctrine : άτοπον δε και ίδιον <τό> κατά παν το σώμα τον ψόφον είσιέναι, καί όταν είσέλθη διά της άκοης, διαγείσθαι κατά πάν, ώσπερ ού ταῖς ἀκοαῖς, ἀλλ' ὅλψ τῷ σώματι τὴν αἴσθησιν οὖσαν. ΙD., ibid., 55, 315, 3; 54, 514, 27 Diels : άτοπον δε και το μή μόνον τοις όμμασιν, άλλα και τῷ άλλφ σώματι μεταδιδόναι τῆς αἰσθήσεως.

420 a, 7. avrds µèv ôŋ..... 9. ψόφος. — Peut-être faut-il, comme le pense SUSEMIHL (Burs. Jahresb., IX, 351; Jen. Liter., 1877, p. 708), lire  $\gamma 4\rho$ , au lieu de ôŋ, et transporter ce passage plus haut, après  $\tau 2\chi 5$  (419 b, 25), où il serait, en effet, mieux à sa place.

420 a, 9. ó 8' èv torç woiv.... 10. elvat. — L'air contenu dans l'oreille communique, cependant, avec l'air extérieur, mais il est maintenu pur les circuits du conduit auditif. THEN., 119, 17 : édet yàp autov (sc. toù dépa) συνεχη είναι τῷ έξω. ἀντὶ σκεπάσματος δὲ ai ἕλικες οὐκ ἐῶσαι θρύπτεσθαι αὐτὸν καὶ διαχεῖσθαι.

πρός τὸ ἀκίνητος..... 11. τῆς κινήσεως. — En quel sens l'air contenu dans l'oreille est-il axivy toc et comment cette immobilité contribue-t-elle à la perception du son? L'explication qui se présente tout d'abord c'est que l'air intérieur est immobile pour ne pas altérer, par ses mouvements, les impressions que lui transmet l'air extérieur. Mais, ainsi compris, ce passage serait en contradiction manifeste avec ce que nous lisons plus bas a, 16 : del yàp olxelav ..... (17) toïs wolv. Pour éviter cette contradiction, le mieux paraît être d'admettre que l'air intérieur à l'oreille est immobile seulement en ce sens qu'il y reste toujours, qu'il ne s'en va pas, interprétation que confirme la remarque qui suit : διὰ ταῦτα δὲ..... ἀέρα (Them., 119, 22 : οὐ μὴν ἐπεί γε ἀχίνητον ἔφην τὸν ἐν τοῖς ὡσὶν ἀέρα, παντελῶς αὐτὸν ύποληπτέον αχίνητον είναι, αλλά αχίνητος ούτως, ότι ου μεθίσταται όλος ούδε άλλος και άλλος ύπάρχει, άλλ' ό αὐτὸς ἀεὶ διαμένει..... κτλ.). Que signifie alors le second membre de la phrase : ὅπως ἀχριδῶς alσθάνηται..... χινήσεως? Comme l'indique le mot alσθάνηται, ce n'est pas l'air, mais le sensitif, qu'il faut prendre pour sujet sous-entendu. La présence permanente de l'air dans le tube auditif permet au sens de percevoir exactement les impressions sonores. La raison en est, sans doute, que le contact direct de l'air extérieur en mouvement produirait sur la membrane de l'oreille un choc trop violent, qui ne permettrait aucune différenciation ou qui même détruirait l'organe (PHILOP., 364, 29 : διὰ γὰρ τοῦτο καὶ ὑπὸ τῆς φύσεως τῆς μήνιγγος προδέδληται, ίνα δέγηται τὰς τοῦ ἔξωθεν ἀέρος προσδολάς, καὶ μὴ τῆ μήνιγγι προσδάλλων δ έξωθεν άήρ φθείρη αυτήν. Cf. THEM., 118, 19). ALEXANDRE (De an., 50, 14) prend axivitos dans le sens de άθρυπτος, et comprend que l'air contenu dans l'oreille doit à

cette circonstance de pouvoir subir, sans se disperser, le choc qui lui communique la forme sonore : ἄθρυπτος μένων διὰ τὸ πάντοθεν περιέχεσθαι, xαὶ διὰ τοῦτο ἀχριδῶς δεχόμενος τὰ τοῦ χινοῦντος αὐτὸν σχήματα. ΗΑΥΡΟΙCΚ (Obs. crit. in al. loc. Ar., p. 2) suivi par ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 51, n. 12), conjecture ἀμεταχίνητος qui, sans être indispensable, s'accorderait mieux que ἀχίνητος avec l'interprétation que nous avons admise, laquelle diffère, d'ailleurs, de celle que propose ΗΑΥΡΟΙCΚ : hoc dicere vult Aristoteles aëra illum idcirco inclusum esse, ne quem alium praeter ipsos sonos motum extrinsecus accipiat; nam si quo vehementiore impetu externi aëris agitaretur, sono in ipsa aure orto futurum esse, ut sensus ad externos sonos percipiendos impediretur. Ergo aër ἐγχατφχοδόμηται, ut suo loco maneat.

420 a, 11. διά ταῦτα. — Símpl., 144, 23 : διὰ ταῦτα λέγων διὰ τὸ τοῖς ὦσίν ἐγχατφχοδομῆσθαι τὸν συμφυῆ ἀέρα.

420 a, 12. οὐx εἰσέρχεται..... 13. τὰς ἕλικας. — Non seulement l'eau ne peut pas pénétrer dans l'air ἀχοῆ συμφυῆ (εἰσέρχεσθαι πρός == entrer chez quelqu'un. SIMPL., 144, 25 : οἰx εἴσεισιν εἰς τὸν συμφυῆ ἀέρα τὸ ὕδωρ. ARGYR. : non ingreditur in insitum aërem), mais elle ne peut même pas entrer dans l'oreille, à cause des circuits du tube auditif.

420 a, 14. τὸ ἐπὶ τῆ κόρῃ δέρμα = la cornée. SIMPL., 144, 29 : ὁ χερατοειδὴς λεγόμενος χιτών.

420 a, 15. àllà xal σημείον...... 18. Γδιος. — Le fait que l'air intérieur à l'oreille est toujours en mouvement fournit un moyen de reconnaître (σημείον) si l'état de l'organe est normal ou morbide (χριτέον εἰ ὑγιαίνει τὸ ἀχουστικὸν τ̈, μτ̈, PHILOP., 368, 16). Car si, en se bouchant les oreilles (SIMPL., 145, 7; de même PHILOP., *l. l.*; SOPHON., 87, 15), on entend un bourdonnement (βόμδος, PHILOP., 368, 18; SOPHON., 87, 18), c'est une preuve que l'air intérieur se meut et que l'organe vit. SIMPL., 145, 11 : τοῦ μὲν οὖν ἀχούειν σημεῖον τὸ ἡχεῖν, διότι τὴν ζωτικὴν κίνησιν κινεῖται τὸ πνεῦμα. — Sur la façon dont se produit ce bourdonnement, les commentateurs ne sont pas d'accord. PHILOPON (*l. l.*) et SOPHONIAS (87, 16) pensent qu'il est dù à ce qu'en introduisant les doigts dans les oreilles on y fait pénétrer une certaine quantité d'air extérieur qui vient choquer l'air intérieur. SIMPLICIUS (145, 8), dont l'interprétation paraît plus vrai-

semblable, dit seulement que le πνεῦμα intérieur, se trouvant comprimé et géné dans son mouvement, se heurte contre les parois de l'oreille. Quant à l'exemple Somep to xépaç, chacun l'explique d'une façon différente : SIMPL., 145, 10 : l'air se répercute comme le souffle qu'on envoie dans les flûtes de corne (τοῖς χέρασι τοῖς αὐλητιχοῖς); Philop., 368, 21 : c'est ainsi que l'air contenu dans les cornes creuses (ev roïc xépage roïc xollois) résonne quand il est mis en mouvement par l'air qu'on v introduit en soufflant. De même Sophon., 87, 18. L'opinion la plus plausible est peut-être celle de THEMISTIUS (120, 5). D'après lui, Aristote fait allusion au bruit que l'on entend quand on approche de l'oreille une corne creuse ou tout autre objet creux, bruit qui résulte des mouvements de l'air se heurtant aux parois. - Par lui-même, d'ailleurs, le mouvement de l'air, qu'il s'agisse de l'air extérieur ou de l'air enfermé dans l'oreille, ne produit pas de son. Le son résulte du choc, du mouvement étranger imprimé à l'air soit, s'il s'agit de l'air extérieur, quand il est saisi entre deux corps qui se choquent, soit, s'il s'agit de l'air συμφυής, quand on le force à se heurter aux parois de l'oreille. SIMPL, 145, 18 : del μέν οῦν οἰχείαν τινὰ χίνησιν ὁ ἐν τοῖς ὦσὶν ἀὴρ χινεῖται, ούχ ἀεὶ δὲ ψοφεῖ · ἀλλότριος γὰρ ὁ ψόφος χαὶ οὐχ ἴδιος, τουτέστιν ού κατά την αύτοῦ ίδιον κίνησιν καθ' ἑαυτὸν κινουμένου τοῦ ἀέρος γίνεται ψόφος, άλλα κατά την ή αύτοῦ πρὸς ἄλλο ή ἄλλου πρὸς αὐτὸν πρόσπτωσιν. — Torstrik (p. 150) considère tout ce passage comme une glose marginale qu'il attribue à quelque médecin de l'antiquité : Universum... hunc librum a medicis antiquis diligenter et assidue esse lectitatum consentaneum est. Mais la seule raison qu'il invoque est la contradiction qui semble exister entre cette remarque et l'assertion précédente (420 a. 19), contradiction qui, sans doute, n'est qu'apparente. V. ad loc.

420 a, 18. καὶ διὰ τοῦτό.... 19. ἡχοῦντι. — SIMPL., 143, 25: ὅσοι οὐχ ὀρθῶς χενὸν τὸν ἀέρα προσαγορεύουσι, καὶ ἡμᾶς φασιν ἀχούειν τῷ χενῷ, ἐπειδὴ τῷ συμφυεῖ ὡς ὀργάνψ προσεχεῖ ἀχούομεν ἀέρι, ἕως ἂν ἐρρωμένος ἦ (ὅπερ σημαίνων τὸ ἡχοῦντι προστέθειχεν..... κτλ).

420 a, 19. ώρισμένον τὸν ἀέρα. — D'après SIMPLICIUS (145, 28), il ne faut pas entendre par ὡρισμένον τὸν ἀέρα l'air enfermé dans les limites déterminées — (περιγεγραμμένος) : τοῦτο γὰρ ἂν καὶ ὁ ἔξωθεν πάθοι, — mais bien, une espèce particulière d'air, celui qui est : τῷ ζωτικῷ ἦχψ χαρακτηριζόμενος. ΡΗΠΟΡΟΝ (369, 21) interprète au contraire : ἦχοῦντι δέ, ὅτι οῦτος ὁ ἀὴρ ὡρισμένος ἐστὶ καὶ ἀ αὐτός. La première explication semble préférable parce que le bourdonnement produit par l'air intérieur à l'oreille n'aurait pas lieu si cet air cessait de se mouvoir ζωτικῶς, alors même qu'il resterait ὡρισμένος καὶ ὁ αὐτός.

420 a, 20. ή καὶ ἄμφω, τρόπον δ' ἔτερον. — ΤΗΕΜ., 120, 10 : τὸ μὲν ὡς πάσχον, τὸ δὲ ὡς ποιοῦν. De même SIMPL., 146, 3.

420 a, 23. ού δη πάν..... 24. βελόνην. — Philop., 371, 9 : <sup><sup>1</sup>να μή τις νομίση ότι οἶα δήποτε στερεὰ καὶ λεῖα σώματα αὐτάρκη ἐστὶν εἰς τὸ ποιῆσαι ψόφον, ταῦτα προσέθηκεν..... κτλ.</sup>

ботер егруга. — V. De an., II, 8, 419 b, 13.

**420 a, 25. όμαλον είναι,** non pas seulement uni, mais offrant une surface suffisante. ΡΗΙΔΟΡ., 372, 6 : όμαλον είπεν ἀντὶ τοῦ πλατύ.

420 a, 30. ἐν ὀλίγψ χρόνψ ἐπὶ πολύ. — SIMPL., 147, 3 : τοῦ δὲ ταχέως καὶ ἐπὶ πολὺ διάστημα καὶ ἐπὶ πολὺν ἐπιμένοντος χρόνον ἐξακούστου δηλωτικὸν τὸ ἐν ὀλίγψ ἐπὶ πολύ. Philopon (373, 21) dit seulement : ὀξὺν μὲν λέγομεν τὸν ταχέως παραγινόμενον ἐπὶ τὴν αἴσθησιν καὶ ἐπιμένοντα.

420 a, 31. ού δή ταχύ τὸ ὀξύ..... b, 4. βραδύ εἶναι. — En définissant comme il vient de le faire, l'aigu et le grave, dit SIMPLICIUS (147, 7 sqq.), ARISTOTE n'exprime pas sa propre opinion, mais une doctrine étrangère, et, sans doute, vise-t-il spécialement le Timée : « (147, 18) C'est pourquoi, après avoir « exposé l'opinion des autres, il ajoute : οὐ δή ταγὑ τὸ ὀξύ, τὸ δὲ « βαού βραδύ. En effet, quoique la rapidité soit une conséquence « de l'acuité du son,..... celle-ci n'en est pas moins une « propriété différente et qui désigne une nature propre (ètépa h « Ιδιότης και ίδιόν τινα δηλούσα φύσιν), et, quoique l'acuité ait pour « conséquence la rapidité, et la gravité la lenteur, comme nous « venons de le dire, cependant ces deux choses ne sont pas « respectivement identiques, mais, dit Aristote, ylveral roš μέν « διὰ τὸ τάχος ἡ κίνησις τοιαύτη, ce qui signifie que le mouvement « de l'aigu, εν όλίγψ γρόνψ επί πολύ, est tel διά το τάγος, c'est-à-dire « en tant qu'il possède telle rapidité, mais non en tant qu'il

« possède de l'acuité (κατὰ τὸ τάχος, ἀλλ' οὐ κατὰ τὴν ὀξύτητα). Car « mouvoir rapidement la sensation est un caractère de la rapi-« dité, et non un caractère de l'acuité, de même que la mou-« voir lentement est un caractère de la lenteur, mais non de « la gravité. C'est pourquoi, lors même que nous attribuons ces « mouvements à l'aigu et au grave, ce n'est pas en tant qu'ils « sont aigu et grave, mais en tant qu'ils sont rapide et lent, « que nous le faisons. » Il y a sur ce point analogie (nous suivons ici l'interprétation de Philopon - 374, 13 -) entre l'aigu et le grave sonores, et l'aigu et l'obtus tactiles. Pas plus que l'aigu et le grave, l'aigu et l'obtus ne sont, dans leur essence propre, des mouvements rapides ou lents, mais la rapidité et la lenteur en sont des conséquences. En effet, l'aigu n'éprouve de résistance que sur une petite surface et, par suite, il se meut rapidement; il en est au contraire de l'obtus (374, 32 : συμδέδηκε δε τῷ μεν όξει το ταγύ κινείν...... διά το ύπ' όλίγου σώματος άντιδαίνεσθαι, τῷ δὲ ἀμδλεῖ τὸ βραδέως...... διὰ τὸ ὑπὸ πολλοῦ σώματος αντιβαίνεσθαι.). Autrement dit, ce n'est pas parce qu'un corps est animé d'un mouvement rapide ou lent qu'il est aigu ou obtus, c'est, au contraire, parce qu'il est aigu ou obtus qu'il est rapide ou lent. De même, le son n'est pas aigu parce qu'il est un mouvement rapide, il est un mouvement rapide parce qu'il est aigu. L'aigu ne doit à l'inhérence en lui de la rapidité que d'être tel mouvement (a, 32 : ylvetai... dià tò táyoc à xlvyoic τοιαύτη). Le son est une qualité irréductible au mouvement, comme le plus complexe est irréductible au plus simple, comme l'humanité est irréductible à l'animalité. Seulement, de même qu'on retrouve le simple dans le complexe, comme sa condition, - l'animal dans l'homme, - de même on retrouve le mouvement rapide dans l'aigu. Mais, encore une fois, l'aigu n'est pas tel parce qu'il est rapide, il est rapide parce qu'il est aigu. Soutenir le contraire ce serait vouloir expliquer les choses par leur matière. L'aigu et le grave ne sont donc pas réductibles au mouvement et encore moins au nombre, mais on peut, par l'analyse, y retrouver le mouvement et, par suite, le nombre. --- Les mots a, 31 : οὐ δή..... (33) βραδυτήτα, que SUSEMIHL (Burs. Jahresb., IX, 351) considère comme interpolés, nous paraissent, au contraire, indispensables. La correction proposée par Essen (D. zweite Buch etc., p. 52, n. 17), ačobyou pour xivr, σις (a 33), dénature le sens du passage.

La doctrine d'ARISTOTE tient, par conséquent, le milieu entre deux théories opposées : « Ptolémée, Plutarque et Boèce nous

« apprennent qu'Aristoxène et ses disciples considéraient les « degrés de gravité ou d'élévation du son comme des qualités « sensibles, différentes entre elles au même titre que les cou-« leurs, et que l'oreille seule distingue, sans que les nombres « puissent les mesurer » (MARTIN, Ét. sur le Timée, t. I, p. 392). Cf. H. WEIL et Th. REINACH, ad PLUT., De la musique, §§ 390-392, p. 149. Cette opinion devait être déjà répandue à l'époque de PLATON, qui semble y faire allusion dans le passage de la République (VII, 531 A-C) où il oppose les musiciens qui tendent l'oreille pour surprendre les sons au passage,.... qui préfèrent le jugement de l'oreille à celui de l'esprit, à ceux qui cherchent de quels nombres résultent les accords qui frappent notre oreille. Dans le Philèbe (17 B sqg.), il est aussi question de la musique qui fonde l'harmonie sur les rapports numériques des sons et (36 A sqq.) de la musique empirique : 7ò ξύμφωνον άρμόττουσα οὐ μέτρψ, άλλὰ μελέτης στογασμῷ. D'autre part. « les mêmes auteurs nous disent que les Pythagoriciens, au « contraire, considéraient les divers degrés de gravité ou d'élé-« vation des sons comme des quantités dont les rapports pou-« vaient être exprimés exactement en nombres » (ID., ibid.). Ce n'est donc pas sculement, comme le dit Simplicius, l'opinion de PLATON (cf. Tim., 67 B : όση δ' αὐτῆς (sc. χινήσεως) ταχεῖα, όξεῖαν, όση δε βραδυτέρα, βαρυτέραν. Ibid., 80 B-C) qu'ARISTOTE a visée ici, mais aussi celle des Pythagoriciens. C'est ce que confirme un passage des Topiques (I, 15, 107 a, 15) : φωνή μέν γάρ δξεία ή ταχεία, χαθάπερ φασίν οι χατά τούς άριθμούς άρμονικοί. ALEX., ad loc., 106, 24 : οδτοι δέ είσι τῶν Πυθαγορείων οι μάλιστα περί τὰ μαθήματα γεγυμνασμένοι. - Bien qu'Aristote professe l'irréductibilité des qualités, et du son en particulier, au mouvement et au nombre, il n'en a pas moins le droit de voir en eux les conditions ou la cause efficiente du son, et de dire, comme il le fait dans le De generatione animalium (V, 7, 787 a, 14), que le degré d'élévation de la voix dépend de la rapidité du mouvement imprimé et, par suite, du rapport qu'il y a entre la force du moteur et la masse du mû : βαρύφωνα δε καί δξύφωνα έν τῷ πρὸς ἄλληλα ταύτην ἔχειν την διαφοράν. ἐὰν μὲν γὰρ ύπερέχη τὸ χινούμενον τῆς τοῦ χινοῦντος ἰσχύος, ἀνάγχη βραδέως σέρεσθαι τὸ σερόμενον, ឪν δ' ὑπερέγηται, ταχέως. Cf. Probl., XI, 19, 901 a. 8.

420 b, 5. ή δε φωνή. — La voix n'est pas la parole (WAL-LACE traduit inexactement par to speak), mais le genre dont la

parole est une espèce. La parole c'est la voix articulée. Beaucoup d'animaux possèdent la voix, mais l'homme seul a la parole (v. ad II, 8, 420 b, 32); la voix n'en est que la matière (Gen. an., V, 7, 786 b, 20: ..... διὰ τὸ λόγψ χρῆσθαι μόνους (sc. τοὺς ἀνθρώπους) τῶν ζώων, τοῦ δὲ λόγου ὕλην εἶναι τὴν φω/ψ. Cf. Hist. an., IV, 9, 536 b, 1); l'homme peut émettre des sons vocaux et, par exemple, chanter sans parler (Probl., XIX, 10, 918 a, 29).

420 b, 8. άπότασιν... και μέλος και διάλεκτον. - Les anciens ne sont pas d'accord sur le sens de ces termes. Simplicius, par exemple (148, 15), considère l'ànótasic comme correspondant à ce qui, dans la voix, porte le nom de μέλος : τη μέν ούν αποτάσει το έν τη φωνή μιμετται μέλος. ΡΗΙLOPON (376, 36) y voit, au contraire, le rythme : ἀπότασιν είπεν ἀντὶ τοῦ ῥυθμόν. D'après l'Histoire des animaux (V, 14, 545 a, 15) ànóraous paraît désigner l'extension de la voix qui s'élève du grave à l'aigu ou réciproquement : διαφέρει ή φωνή των άρρένων χαί των θηλειων έν τῷ βαρύτερον φθέγγεσθαι τὰ άρρενα τῶν θηλειῶν, όσων ἐστίν ἀπότασις τῆς φωνῆς. Les musiciens anciens appelaient infraois le passage continu de la voix du grave à l'aigu, et avecus le passage contraire (ARISτοχ., Harmon. elem., I, 10 Meib. : ή μέν ούν επίτασις εστι χίνησις τής φωνής συνεγής έχ βαρυτέρου τόπου είς δξύτερον. EUCL., De mus., p. 2 Meib : τὰ δὲ ποιοῦντα τὴν τῶν τάσεων διαφορὰν ἐπίτασίς ἐστι χαὶ άνεσις, άποτέλεσμα δε τούτων όξύτης χαι βαρύτης το μεν γαρ δι' έπιτάσεως γινόμενον είς δξύτητα άγει · τὸ δὲ δι' ἀνέσεως εἰς βαρύτητα.). TREN-DELENBURG (p. 349) conclut de ces passages que l'àmóragic est, sans doute, le genre dont l'énitagic et l'avegic sont des espèces. - μέλος. TREND., l. l. : sonorum, qui sibi inter se succedunt, concentus. µélos signifie la mélodie ou, peut-être, le mode (Pol., VIII, 7, 1342 b, 16 : τὰ Δώρια μέλη), mais non pas l'harmonie, comme l'indique Philopon (377, 2: μέλος δε είπεν αντί τοῦ ἀρμονίαν). ARISTOTE lui-même distingue l'une de l'autre (Pol., VIII, 7, 1342 a, 16; Poet., 6, 1449 b, 29) et VAHLEN (in ed. art. poet., p. 106) donne avec raison, semble-t-il, pour équivalent à appovlav xai pédos : harmonie und gesang. — La signification de διάλεκτος est plus difficile à déterminer. Ans-TOTE désigne ordinairement ainsi le langage articulé ou l'articulation (Hist. an., IV, 9, 535 a, 30 : διάλεχτος δ' ή της φωνης έστι τη γλώττη διάρθρωσις. Cf. Ind. Ar., s. v.); c'est en ce sens que diálextos est employé, dans ce chapitre même, quelques lignes plus bas (b, 18 : τῆ γλώττη ἐπί τε τὴν γεῦσιν καὶ τὴν διάλεκτον).

Toutefois, ce qui manque aux instruments et ce qui caractérise la voix, c'est précisément l'articulation. du donc, sans doute, être pris ici dans l'acception de langage instrumental, de phrase musicale (cf. H. WEIL et TH. REINACH, ad Plut. op. cit., § 202, p. 85 : « Le mot diálextos au sens musi-« cal est encore employé.... dans Aristote, De anima, II, 8, « 9, p. 420 B.; cf. κρουματική διάλεκτος dans Photius (v. νιγλα-« ρεύων). Il n'est pas question, comme l'a cru Westphal, « d'un « dialogue » instrumental, mais du langage des instru-« ments, du dessin mélodique exécuté sur l'instrument..... »). TRENDELENBURG (l. l. : διάλεκτος ad ea instrumenta transferri potest, quorum singuli soni non, velut tympanorum, indiscreti miscentur, sed, velut tibiae, ..... aure quasi articulatim separantur) indique à peu près le même sens, et c'est celui que nous avons adopté. Cependant, on ne voit guère comment διάλεκτος, ainsi entendu, se distingue de μέλος, si μέλος signifie mélodie. Il faut donc ou bien entendre par µέλος le mode, ou bien prendre xal dans le sens explicatif (V. ad II, 4, 415 a, 15-16). On serait tenté, si l'on trouvait dans Aristote d'autres exemples de cette acception, de traduire diálextov par l'accent. Cf. Thes., s. v. : pronunciandi modus seu proprietas. V., entre autres passages cités (ibid.), SEXT., od Math., I, 228 : πολλαί γάρ, φασίν (sc. οι γραμματικοί), είσι συνήθειαι, και άλλη μεν 'Αθηναίων, άλλη δὲ Λαχεδαιμονίων, χαὶ πάλιν Ἀθηναίων διαφέρουσα μὲν ἡ παλαιά, ἐξηλλαγμένη δὲ ἡ νῦν, χαὶ οὐχ ἡ αὐτὴ μὲν τῶν χατὰ τὴν ἀγροιχίαν, ἡ αὐτὴ δὲ τῶν ἐν ἄστει διατριδόντων · παρ' ὃ καὶ ὁ κομικὸς λέγει Ἀριστοφάνης ·

> διάλεκτον έχοντα μέσην πόλεως, οὕτ' ἀστείαν ὑποθηλυτέραν οὕτ' ἀνελεύθερον ὑπαγροικότέραν.

420 b, 8. ξοικε γάρ..... 9. ταῦτ' ἔχει. — Philop., 377, 5 : ξοικε, φησίν, δ τῶν μουσικῶν δργάνων ψόφος τῆ φωνῆ. Argyr. : horum enim soni similes esse voci videntur, quia vox hæc eadem habet. On peut aussi expliquer : ἔοικε γὰρ sub. φονεῖν.

420 b, 9. πολλά δέ...... 18. τοιούτφ. — ΤΟRSTRIK (p. 154) supprime b, 11 : άλλ' οἱ λεγόμενοι..... (13) τοιούτφ et lit : πολλά δὲ τῶν ζψων οὐκ ἔχουσι φωνήν, οἶον τά τε ἄναιμα καὶ τῶν ἐναίμων ἰχθύες . καὶ τοῦτ' εὐλόγως, εἶπεο ἀέρος κίνησίς τίς ἐστιν ὁ ψόφος, φωνὴ δ' ἐστ? ζψου ψόφος, οὐ πᾶς δέ, καὶ οὐ τῷ τυχόντι μορίψ..... κτλ. Tout le passage jusqu'à τὸν ἀέρα (b, 16) aurait ainsi pour but d'expliquer pourquoi il est εῦλογον que les animaux dépourvus

de sang et les poissons ne soient pas doués de la voix. Il serait, en effet, absurde de dire, remarque Torstrik, - et c'est son principal argument, - que les poissons et les autres animaux aphones n'ont pas de voix parce que le son est un mouvement de l'air, attendu que les insectes, quoique vivant dans l'air, en sont aussi dépourvus. Mais Aristote ne dit pas que tout mouvement de l'air soit un son vocal. Pour qu'ils possèdent la voix, il faut, d'abord, que les animaux vivent dans l'air: mais il faut aussi bien d'autres conditions qui peuvent leur manquer, alors même que celle-ci est réalisée. D'ailleurs, comme le remarque Wilson (Philol. Rundsch., 1882, p. 1479, et Trans. of Oxf. philol. Soc., 1882-1883, p. 9), τοῦτο (b, 11) se rapporte uniquement au fait des 2x8565, et c'est seulement l'aphonie des poissons qu'Aristote explique par είπερ ἀέρος..... x<sub>π</sub>λ. Le texte traditionnel peut donc être conservé. V. aussi l'interprétation de SUSEMIHL (Burs. Jahresb., XXXIV, p. 28), qui est plus satisfaisante comme sens, mais qui exige une transposition. — Quant au fait mentionné par ARISTOTE, v. Hist. an., IV, 9, 535 b, 14 : οἱ δ' ἰγθύες ἄφωνοι μέν εἰσιν,.... ψόφους δέ τινας άφιασι καὶ τριγμούς οῦς λέγουσι σωνεῖν, οἰον λύρα καὶ γρομίς (ombrine?)...... καὶ ὁ κάπρος (Capros aper? Cuv.) ὁ ἐν τῷ 'Δχελώψ, έτι δε γαλκίς και κόκκυξ (grondin?).... πάντα δε ταυτα την δοχούσαν φωνήν άφιασι τὰ μέν τη τρίψει τῶν βραγγίων,.....τὰ δὲ τοῖς έντὸς τοῖς περὶ τὴν χοιλίαν · πνεῦμα γὰρ ἔγει τούτων ἕχαστον, ὅ προστρίδοντα και κινούντα ποιεί τούς ψόφους. Les poissons n'ont donc pas de voix et ne peuvent même pas, en général, produire de sons, puisque le son est un mouvement de l'air. Ceux qui en émettent le font soit parce que certains de leurs organes contiennent une petite quantité d'air ou de πνεῦμα (quelquefois synonyme de àrio, v. Ind. Ar., 605 b, 32; De an., 11, 8, 420 b, 20), soit, comme l'indique Philopon (378, 9), parce qu'ils aspirent et rejettent par les branchies une certaine quantité d'eau qui, lorsqu'ils s'approchent de la surface, y produit des mouvements qui se communiquent à l'air.

**420 b, 14. ού τῷ τυχόντι μορίφ.** — ΤΗΕΜ., 122, 1 : οὐ γὰρ τῷ τυχύντι 'ψοφοῦμεν γὰρ καὶ τὰς χεῖρας συμπαταγοῦντες.

παν ψοφεί = άπας ψόφος (ΤΗΕΜ., 122, 3).

420 b, 16. τῷ ἀναπνεομένφ. — Sub. : ἀέρι (ALEX., De an., 49, 11).

**420 b, 18.** την διάλεπτον. — V. Hist. an., IV, 9, 535 a, 30; ad II, 8, 420 b, 8; III, 13, 435 b, 24–25.

ή μέν γεύσις άναγκαζον.... 20. τοῦ εὖ. — Le goût est nécessaire à la nutrition et, par suite, à la vie. Sans la voix, l'animal peut encore vivre (ALEX., De an., 49, 17 : τῆς γλώττης τὸ μὲν κατὰ...... τῆν τῶν χυμῶν διἀκρισιν ἔργον αὐτῆς ἀναγκαῖον τῷ ἔχοντι αὐτήν, ἐπεὶ μή ἐστι ζῆν μὴ τρεφομένοις). Ce n'est pas que la voix soit inutile à l'animal, mais elle ne sert qu'à des fins moins fondamentales. A la rigueur, tout étant à la fois moyen et fin dans les choses de la nature, à l'exception de la fin dernière, tout est nécessaire. Seulement, on peut dire qu'une condition est d'autant plus nécessaire qu'elle est placée plus bas dans la hiérarchie des choses, car d'autant plus nombreuses sont alors celles qu'elle conditionne. Elle est, par suite, plus générale (διὸ καὶ πλείσσιν ὑπάρχει). V. De sensu, 1, 436 b, 15—22; ad III, 12, 434 b, 24.

420 b, 20. πρός τε την θερμότητα την έντος. — L'air ne sert pas, comme on pourrait le croire, à alimenter la chaleur intérieure, mais, au contraire, à la tempérer. (ALEX., De an., 49, 21 : ή γὰρ ἔμψυξις ή ἀπ' αὐτοῦ γινομένη τοῖς περὶ τὸν θώρακα μέρεσιν εἰς τὸ εἶναι συντελεῖ τοῖς ἀναπνέουσιν). Les autres commentateurs interprètent de la même façon. Smplicius (148, 34) ajoute seulement que l'air apporté par la respiration est nécessaire aussi pour agiter le feu intérieur, afin de l'empêcher de s'éteindre.

**420 b, 21.** iv ittépois elphotetai. — SIMPLICIUS (149, 3) et PHILOPON (381, 4) renvoient au *De partibus animalium* et au *De respiratione*. V. Part. an., I, 1, 642 a, 31 sqq.; *De respir.*, 16, 478 a, 28 : xataψύξεως μέν οῦν δλως ἡ τῶν ζψων δεῖται φύσις διὰ τὴν ἐν τῆ xapδίq τῆς ψυχῆς ἐμπύρωσιν. ταύτην δὲ ποιεῖται διὰ τῆς ἀναπνοῆς. *Ibid.*, 8, 474 a, 25—b, 24.

420 b, 23. ό φάρυγξ et plus bas 28. την καλουμένην άρτηρίαν. — φάρυγξ, dit TRENDELENBURG (p. 320), désigne le larynx. V. Hist. an., 9, IV, 535 a, 32; HIPPOCR., De car., p. 253; HESYCH., II, p. 1495; THEOPH., Meta., p. 321 Brand. GALIEN a, le premier, donné le nom de λάρυγξ au larynx et d' οἰσοφάγος au pharynx. Cf. Ind. Ar., s. v. φάρ. et PHILOP., 378, 35 : ἕστι yàp tò μèv ἀχανèς τοῦ στόματος τὸ μέχρι τῆς ῥίζης τῆς γλώττης φάρυγξ · ἐκεῖθεν δὲ δύο ἀγγεῖα φέρονται, τὸ μèν ἐπὶ τὸν θώραχα, ὃ χαλεῖται τραχεῖα ἀρτηρία..... κτλ. ἀρτηρία désignerait donc la trachée et c'est, en effet, le sens que paraissent indiquer d'autres passages d'ARISTOTE, qui, du reste, ne semble pas avoir bien nettement distingué l'ἀρτηρία du φάρυγξ. Hist. an., I, 12, 493 a, 5 : αὐχὴν δὲ τὸ μεταξῦ προσώπου καὶ θώραχος . καὶ τούτου τὸ μèν πρόσθιον μέρος λάρυγξ, τὸ δ' ἀπίσθιον στόμαχος . τούτου δὲ τὸ μèν χονδρῶδες καὶ πρόσθιον, δι' οῦ ἡ φωνὴ καὶ ἡ ἀναπνοἡ, ἀρτηρία. Part. an., III, 3, 664 a, 17 : ὁ μèν οῦν φάρυγξ τοῦ πνεύματος ἕνεκεν πέφυκεν. Ibid., a, 35; De respir., 11, 476 a, 29; Hist. an., I, 11, 492 b, 25.

420 b, 23. οδ δ' ένεκα.... 24. πλεύμων. — Philop., 381, 34 : Ένεκα γὰρ τοῦ πνεύμονός φησι γεγενῆσθαι τὴν τραχεῖαν ἀρτηρίαν, ῆν φάρυγγα ἐκάλεσεν, ἕνα δι' αὐτῆς εἰσιὸν τὸ πνεῦμα καταψύχη αὐτόν.

420 b, 25. δείται δέ..... 26. πρώτος. — ID., 382, 24 : ούτος γὰρ πρῶτός ἐστιν ὁ τῆς ἐμψύξεως δεόμενος · πηγὴ γὰρ τοῦ ἐμφύτου θερμοῦ ἡ χαρδία...... πρώτως οῦν ἡ χαρδία δεῖται τῆς ἐμψύξεως, διὰ δὲ αὐτὴν χαὶ ὁ πνεύμων. THEM., 122, 21.

420 b, 28. διο άναγκαζον.....27. τον άέρα. — Int. : εἰσπνέοντος τοῦ ζῷου ἀναγκαζον εἶσω εἰσιέναι τον ἀέρα (Philop., 382, 23).

420 b, 27. ώστε ή πληγή..... 29. φωνή έστιν. - τῆς ἐν τούτοις τοις μορίοις ψυχής = τής έν τοις φωνητικοις δργάνοις δυνάμεως ψυχικής (ALEX., De an., 49, 10). Cf. Mot an., 9, 703 a, 1: άλλα το χινούν άμφω άναγχαῖον είναι. τοῦτο δ' ἐστίν ἡ ψυγή, ἕτερον μέν ούσα τοῦ μεγέθους τοῦ τοιούτου, ἐν τούτψ δ' ούσα. - La voix est donc le résultat du choc exercé par certains organes sur l'air respiré, choc qui le pousse contre la trachée et l'air contenu dans celle-ci (v. ad II, 8, 421 a, 1). SIMPL., 149, 33: h δ' ούν < έν > τοῖς ἀναπνευστιχοῖς μορίοις τοῦ ὀργάνου ψυχή,.... χινοῦσα τὸν ἀναπνεόμενον ἀέρα χαὶ δι' αὐτοῦ πλήττουσα τόν τε ἐμμένοντα τῆ ἀρτηρία ἀέρα καὶ αὐτὴν τὴν ἀρτηρίαν..... κτλ. D'après PELOPON (382, 33), les organes qui poussent l'air contre la trachée sont les poumons et le thorax : ή φωνή,..... πληγή τοῦ άναπνεομένου άέρος πρός την τραχείαν άρτηρίαν ύπό της έν τῷ πνεύμονι καί τῷ θώρακι ψυχικής δυνάμεως. D'après Alexandre (De an., 49, 14), c'est la langue.

Tome II

420 b, 30. xabárep elnouev. — V. De an., II, 8, 420 b, 13.

**έ**στι γάρ καί..... 81. οἰ βήττοντες. — SIMPL., 150, 6 : ὅτι μέν ἐν τῆ γλώττη ψόφος, οὐ φωνή, ὡς οὐδὲ ὁ ἐν ταῖς χερσίν, ἐναργές.

420 b, 31. det žµψυχόν τε..... 32. φαντασίας τινός. — Pour qu'il y ait voix, il ne suffit pas que l'être qui émet le son soit animé et capable de représentation, car un tel être peut, par exemple, tousser, mais il faut que l'émission du son dont il s'agit soit elle-même, dans chaque cas particulier, accompagnée de représentation. Ind. Ar., 812 a, 9: φαντασία..... — c. non facultatem vel actionem imaginandi significari, sed singulas imagines animo obversantes, praecipue apparet ubi plur φαντασίαι usurpatur.....  $ψ_{\gamma}2$ . 425 b 25... Zin 10.587 b 11.... MA1. 980 b 26... Mx6. 1062 b, 34..... sed etiam numerus singularis interdum ita est accipiendus...... ή φωνή έστι ψόφος μετὰ φαντασίας τινός ψβ8. 420 b 32 (i e σημαντιχός τινος b 33).

420 b, 82. σημαντικός γάρ..... 83. φωνή. — Pol., I, 2, 1253 a, 10 : ή μεν ούν φωνή τοῦ λυπηροῦ xaì ήδέος ἐστὶ σημεῖον, διὸ xaì τοῖς ǎλλοις ὑπάρχει ζώρις. Hist. an., IV, 9, 536 a, 14.

420 b, 38. καί οὐ τοῦ ἀναπνεομένου ἀέρος. — THEMISTIUS (123, 8) sous-entend πληγή: τοῦ γὰρ ἀναπνεομένου ἀέρος ἐστὶ πληγή (sc. ἡ βῆξις), ἡ φωνὴ δὲ οὐχὶ τούτου πληγή.

421 a, 1. άλλα τούτφ τύπτει. — Sub. : ή φωνή (THEM., l. l.) ou τὸ ἔμψυχον (SIMPL., 150, 17). — ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 55, n. 25) conjecture : τῷ οῦτω τύπτειν.

421 a, 2. άναπνέοντα. — ἀναπνεῖν, qu'ARISTOTE emploie fréquemment dans le sens général de respirer, désigne ici l'inspiration proprement dite (εἰσπνεῖν). V. Ind. Ar., 51 a, 49; 54; b, 47. ΡΗΙΔΟΡ., 383, 20 : ἀναπνέοντά φησιν ἀντὶ τοῦ εἰσπνέοντα · τῷ γὰρ γενιΧῷ ὀνόματι ἀντὶ τοῦ εἰδιχοῦ ἐχρήσατο.

421 a, 8. κατέχοντα. — Ind. Ar., 377 a, 16 : κατέχειν..... retinere, κατέχειν τὸ πνεῦμα.... κτλ.

**πινεί γάρ τούτω ό πατέχων.** — Philop., 384, 2 : ό γάρ

μέλλων φωνείν χατέχων τὸ ἐν τῷ θώραχι πνεῦμα χινεί τούτφ τὸ ἐν τῆ ἀρτηρία.

421 a, 6. ἕτερός ἐστι λόγος. — V. Part. an., III, 6, 669 a, 2: ἀνάγκη δὲ καταψύχειν ἔξωθεν (sc. τὸ θερμόν) ἡ ὕδατι ἡ ἀέρι. διόπερ τῶν μὲν ἰχθύων οὐδεἰς ἔχει πλεύμονα, ἀλλ' ἀντὶ τούτου βράγχια, καθάπερ εἶρηται ἐν τοῖς περὶ ἀναπνοῆς · ὕδατι γὰρ ποιεῖται τὴν καταψύξιν. De respir., 9, 474 b, 25; 10, 476 a, 6.

# CHAPITRE IX

421 a, 10. àxpi6ŋ. — TREND., p. 324 : Cum olfactus odores non puros sed cum grati vel ingrati sensu mixtos percipiat, àxpi6ŋ; ita accipi potest, velut  $\mu \circ vap\chi$  (a àxpi6ŋ; i. e. pura nec aliena potestate circumscripta nec populari imperio mixta. Mais cette explication, d'après l'auteur lui-même, fortasse a communi sensu longius distat. D'ailleurs, le De generatione animalium (V, 2, 781 a, 15) indique exactement en quel sens il faut prendre ici àxpi6ŋ; :  $iv \mu iv \gamma áp iori τοῦ àxpi6ῶ; àxούειν xaì$ doφpaίνεσθαι τὸ τὰς διαφορὰς τῶν ὑποχειμένων aἰσθητῶν ὅτι μάλιστα $alσθάνεσθαι πάσας, <math>iv \delta i τð πόρρωθεν xaì àxούειν xaì doφpalveσθαι.$ L'àxpi6εια c'est, en ce qui concerne les sens, la finesse qui permet de discerner de légères différences sensibles et de percevoir de faibles impressions. V. ad I, 1, 402 a, 2; 2, 405 a, 8.

### φαύλως..... 11. όσμάται. — Cf. De sensu, 4, 440 b, 30.

421 a, 11. και οὐθενός..... 12. τοῦ αἰσθητηρίου. — Comment le caractère affectif des sensations est-il l'indice où ὄντος ἀκριδοῦς τοῦ αἰσθητηρίου? La raison qu'en donne Simplicius (152, 18), est que, pour produire le plaisir et la douleur, il faut des impressions fortes, ce qui prouve que l'organe est insepsible aux impressions délicates : οὐκ ἄνευ τοῦ λυπηροῦ ἢ τοῦ ἡδέος, ὡς οὐκ ἄνευ τοῦ λυπεῖσθαι ἢ ἡδεισθαι, δεομένου σφοδροτέρας πάθης τοῦ αἰσθητηρίου ὡς μὴ ἀκριδοῦς. Themistius (124, 12) ajoute que la prédominance du plaisir ou de la douleur dans ces sensations montre que l'odorat est un sens exclusivement utilitaire (πρὸς τὴν χρείαν μόνην) et que, par suite : πῶς ἔχει πρὸς ἡμᾶς, οὐ πῶς ἐστὶ τὰ ὀσφραντά, διαγινώσχομεν. 421 a, 13. τὰ σκληρόφθαλμα. — Ind. Ar., 684 a, 61 : σκληρόφθαλμος, opp ὑγρόφθαλμος. — V. De sensu, ö, 444 b, 26; Hist. an., IV, 10, 537 b, 12; Part. an., II, 13, 657 b, 34 : ... πάντα σκληρόφθαλμά ἐστιν, οἶον βλέποντα διὰ τοῦ βλεφάρου προσπεφυκότος. ἐπεὶ δ' ἀναγκαῖον διὰ τὴν σκληρότητα ἀμδλύτερον βλέπειν, ..... κτλ. Les insectes, par exemple, sont des σκληρόφθαλμα (Ibid., b, 37).

421 a, 15. τῷ φοδερῷ καὶ ἀφόδω. — ΡΗΙΟΡ., 388, 9 : ἀντὶ τοῦ τῷ ἡδεῖ καὶ τῷ λυπηρῷ. SIMPLICIUS (153, 2) dit plus justement: τῷ καταπλήττεσθαι ή καταλεαίνεσθαι.

421 a, 16. και τὰς ὀσμὰς. — CHRIST conjecture και κατὰ τὰς ὀσμὰς (cf. SOPHON., 90, 31 : οὕτω και περὶ τὰς ὀσμὰς τοῖς ἀνθρώποις), mais on peut expliquer, sans modifier le texte, en sous-entendant αἰσθάνεται qu'ARISTOTE construit souvent avec l'accusatif (Ind. Ar., 19 a, 55). Peut-être aussi faut-il lire τῆς ὀσμῆς.

**ἕοικε μέν γάρ..... 18. τῆς ὀσμῆς.** — Alex., De an., 51, 21 : ἀνάλογον μέν οὕν..... τῷ χυμῷ τὸ ὀσφραντόν. V. De an., II, 9, 421 a, 26.

**421 a, 19.** διὰ τό..... άφην τινα. — V. ad II, 3, 414 b, 11— 13; 10, 422 a, 8.

ταύτην δ' έχειν...... 20. άχριδεστάτην. — V. De sensu, 4, 441 a, 2; Hist. an., I, 15, 494 b, 16 : έχει δὲ ἀχριδεστάτην άνθρωπος τῶν αἰσθήσεων τὴν ἀσήν, δευτέραν δὲ τὴν γεῦσιν ἐν δὲ ταῖς άλλαις λείπεται πολλῶν. — Aristote ne dit pas seulement que le toucher est le plus développé des sens de l'homme, mais qu'il atteint chez lui plus de finesse que chez tous les autres animaux. Part. An., II, 16, 660 a, 11 : μαλακωτάτη δ' ή σὰρξ ή τῶν ἀνθρώπων ὑπῆρχεν. τοῦτο δὲ διὰ τὸ αἰσθητικώτατον εἶναι τῶν ζψων τὴν διὰ τῆς ἀφῆς αἴσθησιν.

421 a, 21. λείπεται πολλών τών ζώων, surtout au point de vue de la portée ou de l'acuité des sens. Gen. an., V, 2, 781 b, 17 : την μεν ούν πόρρωθεν ἀχρίδειαν τῶν αἰσθήσεων ἥχιστα ὡς εἰπεῖν ἀνθρωπος ἔχει ὡς χατὰ μέγεθος τῶν ζώων, την δὲ περὶ τὰς διαφορὰς μάλιστα πάντων εὐαίσθητον.

421 a, 23. on meior Se..... 24. apueis. - Un indice

308

••

 $(\sigma_{i,\mu\epsilon\,iov})$  qui montre que la supériorité intellectuelle de l'homme sur les animaux est due, en partie, au toucher, c'est que, même parmi les hommes, la finesse du toucher peut servir à mesurer les aptitudes intellectuelles.

421 a, 23.  $\pi apà$ . — Ind. Ar., 562 a, 9 : .... vis causalis, qua saepissime ab Ar  $\pi apà$  ita usurpatur, ut fere idem sit ac dia c acc.

**421. a, 25. οι μέν γάρ σπληρόσαρκοι άφυεῖς.** — ΡΗΠΟΡΟΝ (388, 35) ajoute : toutes choses égales d'ailleurs, <sup>ĩ</sup>να μη παραδάλλης ἄνδρα πρός γυναϊχα.

421 a, 26. άσπερ χυμός...... 27. όσμαί. — L'analogie des goûts et des saveurs s'explique, dit ALEXANDRE (*De an.*, 51, 15), « parce que la production des saveurs dépend, en un « certain sens, de celle des goûts, puisque la saveur est, comme « le dit Aristote dans le traité des sens et des sensibles (V. *De* « sensu, 4, 441 b, 19), la qualité produite dans l'humide par le « secterreux au moyen d'une certaine chaleur et d'une certaine « coction (πέψεως), qualité qui fait passer à l'acte le goût « en puissance, et que l'odeur, d'autre part, est la qualité « produite dans l'humide par le sec savoureux (τῆς ἐγχύμου « ξηρότητος). » V. ad II, 9 422 a, 6.

421 a, 31. μη σφόδρα..... 32. τοὺς χυμούς. — De sensu, 4, 440 b, 30 : ἐναργέστερον δ' ἐστὶν ήμῖν τὸ τῶν χυμῶν γένος ή τὸ τῆς όσμῆς.

421 b, 1. xaθ' όμοτότητα..... 2. τῶν τοιούτων. — Il ne parait pas possible de donner de ce passage une interprétation complètement satisfaisante. τῶν πραγμάτων ne peut pas désigner, en effet, les choses ou les objets auxquels appartiennent les saveurs ou les odeurs, puisque, comme ARISTOTE vient de le signaler, les choses dont la saveur est douce ont quelquefois une odeur amère et réciproquement. Dira-t-on que τῶν πραγμάτων désigne les causes des sensations d'odeur et de goût, et que c'est à cause de la ressemblance de leur nature objective (v. ad II, 9, 421 a, 26) qu'on a emprunté aux saveurs des noms pour indiquer les odeurs? Telle est l'interprétation de SIMPLICIUS (153, 27) : « On a emprunté aux saveurs les noms des odeurs, « ..... et non sans raison ........ C'est en effet parce que, ainsi « que nous l'avons dit, l'odorant et le sapide sont connexes « dans leur nature objective (xal xaτà τà πράγματα), à cause de la « dissolution (ἀπόπλυσις) du sapide dans l'humide qui est com-« mun à l'air et à l'eau. Pourquoi donc une odeur douce ne « correspond-elle pas toujours à une saveur douce? » A cette question, Simplicius fait la réponse suivante, dont la clarté laisse a désirer : έπειδη παρατρέπεται ένίοτε τὸ έναποπλυνόμενον ἕγγυμον, ή δε παρατροπή είς τι φέρει όμογενες ή είς την οίχείαν του πράγματος στέρησιν. Dans certains cas, ajoute-t-il, il y a correspondance entre l'odeur et la saveur, comme dans le miel; d'autres choses, au contraire, le safran, par exemple, dont l'odeur est douce, ont une saveur différente. — Mais on ne voit guère comment cette explication peut se concilier avec le texte. Le mieux est, peut-être, d'entendre, avec Torstrik (p. 157), par τῶν πραγμάτων, les choses que désignent τὰ ὀνόματα, c'est-à-dire les sensations olfactives et sapides : Les noms des saveurs ont été employés pour nommer les odeurs suivant la ressemblance des choses désignées, c'est-à-dire des sensations. Car on a donné le nom d'odeur douce à celle du safran et du miel, -- qui ressemble, en effet, à la saveur douce, - et le nom d'aigre à l'odeur du thym, - qui ressemble, en effet, à une saveur aigre. - ALEXANDRE (De an., 52, 9) paraît avoir compris de la même facon : άλλά συνάπτοντες αύτας τοις γυμοις τας μέν των γλυχέων γυμῶν ὀσμάς καὶ αὐτὰς γλυκείας λέγομεν, τὰς δὲ τῶν δριμέων δριμείας. Cependant, bien que la suppression de ἀπὸ τοῦ (b, 2), qu'exige cette explication, soit autorisée par tous les manuscrits à l'exception de E, elle n'est pas encore tout à fait satisfaisante. Car, non seulement elle suppose des ellipses dans la phrase b, 1 : ή μέν γάρ γλυκεία..... (3) τοιούτων, mais il semble bien, quoiqu'on n'aperçoive pas comment c'est possible, que τῶν πραγμάτων doive désigner les choses énumérées immédiatement après : τοῦ χρόχου χαὶ μέλιτος χτλ. V. THEM. (125, 17), dont l'interprétation n'a d'ailleurs que des rapports lointains avec le texte : ένίστε μέν οῦν ἐπὶ τῶν αἰσθήσεων ἀμφοτέρων συντρέγει καὶ τὰ ὀνόματα χαὶ τὰ πράγματα, χαὶ ὁ γλυχὺς τῇ γεύσει γυμὸς χαὶ τῇ ὀσμῇ γλυχύς. ώσπερ τοῦ μέλιτος · πολλά δὲ ήδέα μὲν τῆ όσμῆ, πιχρά δὲ τῆ γεύσει... xπλ. — Essen (op. cit., p. 57, n. 3) propose de mettre ἀπό (a, 32) à la place de xa0' δμοιότητα (b, 1) et réciproquement, et d'expliquer : mais comme les odeurs n'étaient pas discernables avec assez de précision par leur analogie avec les saveurs, on a employé aussi, pour les désigner, des noms empruntés aux choses mêmes. — Mais on ne voit pas bien quelle pourrait étre, dans cette hypothèse, l'utilité des mots : ώσπερ τοὺς χυμούς.

421 b, S. Éστι S' Gorap..... 5. καὶ ἀοράτου. — ALEX., De an., 52, 11 : ὥσπερ δὲ ή τε ἀχοὴ χαὶ ἡ ὄψις οὐ μόνον ἡ μὲν τῶν ἀχουστῶν ἡ δὲ τῶν ὁρατῶν χριτιχαί, ἀλλὰ καὶ τῶν ἀντιχειμένων αὐταῖς στερήσεων...... πᾶσα γὰρ αἰσθησις χριτιχὴ καὶ τῆς ἀντιχειμένης τῷ αἰσθητῷ αὐτῷ στερήσεως. V. ad II, 10, 422 a, 20. — MADVIG (Adv. crit., I, p. 471) supprime xαὶ ἡ αχοὴ : quod post ὥσπερ additum (ὥσπερ ἡ ἀχοὴ χαὶ ἑχάστη) sententiam perturbat, quoniam et olfactus non cum uno auditu, sed cum omnibus sensibus comparatur et illa partitio ἡ μὲν..... ἡ δὲ ad universam sensuum mentionem refertur. Additum est ἡ ἀχοή propter χαί. Cette correction ne modifie pas le sens et n'est pas indispensable pour l'explication grammaticale.

421 b, 7. παρά a ici le sens de διά. - V. ad II, 9, 421 a, 23.

421 b, 8. φαύλην. - V. ad II, 10, 422 a, 30.

**421 b, 9. οἶον ἀέρος ἡ ύδατος,** ἅ ἐστιν, ὥσπερ διαφανῆ xαὶ δίηχα, οὕτως δὲ xαὶ δίοσμα xατὰ δύναμίν τινα οἰxείαν οὖσαν ἐν αὐτοῖς (ALEX., De an., 52, 18).

421 b, 10. όμοίως..... 11. άναιμα. — Si on lit, avec ΡΗΠΟΡΟΝ (392, 34) et la plupart des manuscrits, όμοίως δὲ καὶ τὰ ἐναιμα καὶ τὰ ἀναιμα, il faut mettre ces mots entre parenthèses et les considérer comme s'appliquant aussi bien à τὰ ἐν τῷ ἀέρι qu'à τὰ ἕνυδρα, car les insectes, par exemple, et particulièrement les abeilles (THEM., 126, 27; SIMPL., 154, 16), perçoivent les odeurs à distance : ὁμοίως δὲ καὶ τὰ ἕναιμα καὶ τὰ ἄναιμα. τοῦτο μεταξυλογία ἐστίν · ἔστι δὲ τὸ ἀχόλουθον τῆς συντάξεως τοῦ ῥητοῦ οῦτως . καὶ γὰρ τὰ ἕνυδρα δοχοῦσιν ὅσμης αἰσθάνεσθαι, ὥσπερ καὶ τὰ ἐν τῷ ἀέρι...... τὸ δὲ ὁμοίως δὲ καὶ τὰ ἕναιμα καὶ τὰ ἕναιμα ἐπί τε τῶν ἐνύδρων καὶ τῶν ἐν τῷ ἀέρι (PHILOP., l. l.).

421 b, 12. τούτων ένια. — τούτων δηλονότι τῶν ἐνύδρων (Philop., 392, 38).

**υποσμα.** — TREND., p. 325 : si in odoris vicinitatem accesserint odori quasi obnoxia . υποσμον, velut υπόσπονδον, quod pacti natura continetur, υπόσχιος, umbrae subditus, υπομβρος, υπαιθρος, υπόστεγος, etc.

421 b, 13. διὸ καὶ ἄπορον..... 21. παρὰ τὰς λεγομένας. — Le sens de ce passage n'est pas douteux : Si, chez tous les animaux qui en sont doués, le mécanisme de l'odorat est le même (εί πάντα μεν όμοίως δσμάται = εί πάντα τα δσμώμενα όμοίως αντιληπτικά έστι των δσμων, PHILOP., 393, 13), comme l'homme (pris ici pour exemple de tous les animaux qui respirent : ò δε άνθρωπος, ταύτον δε είπειν πάντα τα άναπνέοντα, ID., 393, 14) ne peut sentir les odeurs qu'en aspirant, on peut se demander si les animaux qui ne respirent pas n'auraient pas un sens spécial, qui jouerait chez eux un rôle analogue à celui de l'odorat chez les autres. Mais, comme il est impossible qu'il en soit ainsi, il faut renoncer à l'hypothèse, et admettre que chez tous les animaux l'odorat ne fonctionne pas de la même facon. — Il y a donc une anacoluthe dans le texte. La période se termine par l'apodose b, 19 : ώστε τὰ ἄναιμα.... (21) λεγομένας (sur cet emploi de worte, v. ad II, 2, 414 a, 12), comme si elle débutait par el δè πάντα όμοίως όσμαται, et διὸ καὶ απορον φαίνεται (b, 13) n'a pas de complément. — Les phrases b, 17 : xzì τὸ μέν έπ' αὐτῷ...... (19) πειρωμένοις forment une sorte de parenthèse. — Cf. De sensu, 5, 444 b, 13 : πολλά τῶν.... τοιούτων ζώων δξέως αἰσθάνεται τῆς τροφῆς διὰ τὴν δσμήν. ὅτψ δὲ αἰσθάνεται, ούχ όμοίως φανερόν . διὸ κἂν ἀπορήσειέ τις τίνι αἰσθάνονται τῆς ὀσμῆς, εἶπερ ἀναπνέουσι μὲν γίνεται τὸ ὀσμᾶσθαι μοναχῶς • τοῦτο γαρ φαίνεται έπὶ τῶν ἀναπνεόντων συμδαϊνον πάντων, ἐχείνων δ' οὐθὲν άναπνεϊ αίσθάνεται μέντοι, εὶ μή τις παρὰ τὰς πέντε αἰσθήσεις ἑτέρα. τοῦτο δ' ἀδύνατον · τοῦ γὰρ ἀσφραντοῦ ὄσφρησις, ἐκεῖνα δὲ τούτου αἰσθάνονται, άλλ' οὐ τὸν αὐτὸν ἴσως τρόπον..... Χτλ. V. ad II, 9. 421 b, 32.

**421 b, 17.** τὸ μὲν ἐπ' αὐτῷ...... **18.** Χοινὸν πάντων. — V. De an., II, 7, 419 a, 25; 29.

421 b, 18. χοινόν πάντων.... 19. τῶν ἀνθρώπων. — ΤΗΕΜ., 127, 5 : χοινόν γὰρ ἦν χαὶ πρός τὰς εἰρημένας αἰσθήσεις. TRENDELENBURG (p. 325) sous-entend de même αἰσθητηρίων, tout en remarquant que la suite (ἴδιον ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων) suggère plutôt πάντων τῶν ζώων. — Peut-être faut-il lire ὀσφραντῶν, au lieu de ἀνθρώπων, comme l'a proposé HAYDUCK (Obs. crit. in al. loc. Ar., p. 3) approuvé par SUSEMIHL (Jen. Liter., 1877, p. 708 : die 'conjectura palmaris' von Hayduck). Si l'on conserve ἀνθρώπων, il faut, comme plus haut (b, 14), l'interpréter dans le sens de πάντων τῶν ἀναπνεόντων (Philop., 393, 22). V., en outre, Suseminl, Burs. Jahresb., XXX, p. 36, n. 48.

421 b, 19. δήλον δε πειρωμένοις. — Sub.: άνευ τοῦ ἀναπνεῖν μὴ αἰσθάνεσθαι τὸν ἄνθρωπον (i. e. τὰ ἀναπνέοντα).

421 b, 20. ἐτέραν ἄν..... 21. τὰς λεγομένας. — Si l'olfaction suppose nécessairement la respiration, et si les animaux qui ne respirent pas peuvent néanmoins discerner à distance la nourriture, il faudra en conclure qu'ils ont un sens spécial différent des cinq sens que nous avons énumérés (οὐx ὄσφρησιν ἀλλ' ἄλλην τινὰ αἴσθησιν ἔχειν, ΡΗΠΟΡ., 393, 25).

421 b, 21. άλλ' άδύνατον. — TRENDELENBURG (p. 325) considère ces deux mots comme interpolés. Ce qui résulte des remarques précédentes, dit-il, c'est seulement que les animaux qui ne respirent pas ont une autre forme de l'odorat, et non qu'ils ont un autre sens. Il faudrait donc lire : ètépav άν τιν' αισθησιν έγοι παρά τας λεγομένας, είπερ της όσμης αισθάνεται. Mais l'argument invoqué n'est pas fondé. Aristote ne dit pas seulement que les animaux qui ne respirent pas doivent avoir une autre sorte d'odorat que les animaux qui respirent, mais bien que, dans l'hypothèse où il n'y aurait pour l'odorat qu'un mode de fonctionnement possible, dont la respiration serait un élément nécessaire, il faudrait admettre que les animaux qui ne respirent pas ont un autre sens. Il ajoute que, la conséquence étant fausse, l'hypothèse doit l'être aussi. D'ailleurs, ετέραν αἴσθησιν veut dire un autre sens et non un autre mode du même sens (ἕτερον τρόπον αἰσθήσεως). Enfin, le texte du De anima est confirmé sur ce point par celui du De sensu, l. c.

421 b, 22. ή γὰρ τοῦ ὀσφραντοῦ..... 23. δσφρησίς ἐστιν. — Ce qui prouve que les animaux dont il s'agit possèdent le sens de l'odorat, et non pas un autre, c'est que les choses qui sentent bon ou mauvais agissent sur eux en tant que telles, puisqu'ils recherchent les unes et fuient les autres. PHILOP., 394, 23 : ὅτι δὲ ὀσμῆς αἰσθάνονται, κατασκευάζει ἐκ τοῦ τῆς κατ' αὐτὴν ἀντιθέσεως ἀντιλαμδάνεσθαι, εὐωδίας λέγω καὶ δυσωδίσς, ὅπερ ἀνωτέρω ἕλεγεν ἡδὺ καὶ λυπηρόν. Cf. SIMPL., 154, 15. — De sensu, 5, 444 a, 17 : ἡ δ' ἀπὸ τῆς ὀσμῆς (sc. τροφή) τῆς καθ' αὐτὴν εὐώδους ὁπωσοῦν ἔγουσιν ὡφέλιμος ὡς εἶπεῖν ἀεί. 421 b, 28. τὰ μὲν γἀρ...... 80. οὐχ ὀρặ. — BONITZ (Ind. Ar., 830 b, 7) sous-entend τῶν ζψων après τὰ μὲν γάρ. Mais alors la phrase est incorrecte (χινήσας μηδ' ἀνασπάσας). En sous-entendant ὅμματα, le sens reste à peu près le même, et l'explication grammaticale est possible : τὰ μὲν γὰρ (sc. ὅμματα) ἔχει...... τὰ βλέφαρα, ἂ μὴ χινήσας..... οὐχ ὀρῷ (sc. ὁ ἄνθρωπος ου ὁ ὀρῶν).

421 b, 30. τὰ δὲ σκληρόφθαλμα..... 31. διαφανετ. — L'œil des σκληρόφθαλμα est, cependant, protégé par sa dureté même qui joue le rôle de βλεφάρου προσπεφυκότος. V. ad II, 9, 421 a, 13.

421 b, 32. τοῖς μὲν ἀχάλυφες...... 422 a, 3. τῶν πόρων. — De sensu, 5, 444 b, 21 : ....οὐ τὸν αὐτὸν ἴσως τρόπον (sc. όσμᾶται), ἀλλὰ τοῖς μὲν ἀναπνέουσι τὸ πνεῦμα ἀφαιρεῖ τὸ ἐπιχείμενον ὥσπερ πῶμά τι (διὸ οὐχ αἰσθάνεται μὴ ἀναπνέοντα), τοῖς δὲ μὴ ἀναπνέουσιν ἀφήρηται τοῦτο. V. WADDINGTON, Psych. d'Ar., p. 71.

**422 a, 1. elval.** — Sub. : čoixe (421 b, 26). Cf. MARCHL, Arist. Lehre v. d. Tierseele, p. 52, n. 1.

**422 a, 3.** τῶν φλεδίων καὶ τῶν πόρων. — Les pores sont, sans doute, les extrémités des veines, trop resserrées pour que le sang puisse y pénétrer (*Part. an.*, III, 5, 668 b, 1 : ἐκ μειζόνων δ' εἰς ἐλάσσους αἰ φλέδες ἀεὶ προἑρχονται, ἕως τοῦ γενέσθαι τοὺς πόρους ἐλάσσους τῆς τοῦ αἶματος παχύτητος ·). Ces pores sont remplis de πνεῦμα σύμφυτον et aboutissent aux veines qui s'étendent depuis le cœur, organe central des sensations, jusqu'au cerveau (v. ad II, 4, 416 a, 14; 12, 424 a, 24—25; KAMPE, Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 15). Gen. an., II, 6, 743 b, 37 : ἀλλὰ τὸ μὲν τῆς ἀφῆς καὶ γεύσεως εὐθύς ἐστιν ἢ σῶμα ἡ τοῦ σώματός τι τῶν ζώων, ἡ δ' ὄσφρησις καὶ ἡ ἀκοὴ πόροι συνάπτοντες πρὸς τὸν ἀἑρα τὸν θύραθεν, πλήρεις συμφύτου πνεύματος, περαίνοντες δὲ πρὸς τὰ φλέδια τὰ περὶ τὸν ἐγκέφαλον τείνοντα ἀπὸ τῆς καρδίας.

422 a, 6. έστι δ' ή όσμή..... ύγρού. — Sur la nature de l'odeur deux textes du *De sensu* semblent fournir des indications contradictoires : *De sensu*, 2, 438 b, 24 : ή δ' όσμή χαπνώδης τίς ἐστιν ἀναθυμίασις, ή δ' ἀναθυμίασις ή χαπνώδης ἐχ πυρός. *Ibid.*, 5, 443 a, 21 : δοχεῖ δ' ἐνίοις ή χαπνώδης ἀναθυμίασις εἶναι όσμή,..... διὸ χαὶ Ἡράχλειτος οὕτως εἶρηχεν, ὡς εἰ πάντα τὰ ὄντα χαπνὸς γένοιτο, ῥῖνες ἂν διαγνοῖεν. ἐπὶ δὲ τὴν ὀσμὴν πάντες ἐπιφέρονται οἱ μὲν ὡς ἀτμίδα, οἱ δ' ὡς ἀναθυμίασιν, οἱ δ' ὡς ἄμφω ταῦτα.... ἀλλ'

#### LIVRE II, CH. 9, 421 b, 28 - 422 a, 6

ούδέτερον τούτων έσιχεν. Mais il est probable que, dans le premier de ces passages, ARISTOTE n'expose pas ses propres idées (v. ad III, 1, 425 a, 5 et NEUHAEUSER, Arist. Lehre v. d. sinnl. Erkenntnissverm., p. 21. L'argument employé par ZIAJA — Arist., De sensu, c. 1, 2, 3 etc., p. 10, note — pour établir que ces deux textes ne se contredisent pas, ne nous semble pas probant. Sans doute, le premier dit seulement que l'odeur est avaθυμίασίς τις, ce qui signifie, sans doute, une espèce d'exhalaison — eine Art Ausdampfung —, mais non pas seulement quelque chose qui ressemble à une exhalaison — etwas ihr Ahnliches - .- . Il est bien vrai, par suite, que le second, en prouvant que l'dour n'est pas une avatoulaois, nie ce que l'autre affirme. D'ailleurs, c'est précisément à la même espèce d'exhalaison que s'appliquent l'un et l'autre : h xanvúôns avaloulasis). Il n'y a donc lieu ni d'admettre (comme le fait notamment WILSON, Journ. of Philol., 1882, p. 122) gu'ARISTOTE repousse, dans le chapitre V du De sensu, la doctrine qu'il adopte dans le chapitre II, ni d'accepter les conjectures de Essen (D. zweite Buch etc., p. 78) qui modifie ainsi le texte du De sensu, 2, 438 b, 24 : ή δ' όσμη χαπνώδης τις έστιν αναθυμίασις μέν ού, θερμή δε την φύσιν, τὸ δε ψυγρὸν ἀφανίζει τὰς ὀσμάς. — ARISTOTE exprime ainsi sa propre opinion à ce sujet (De sensu, 5, 442 b, 27) : τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον δεῖ νοῆσαι χαὶ περὶ τὰς ὀσμάς . όπεο γάρ ποιεί έν τῷ ύγρῷ τὸ ξηρόν, τοῦτο ποιεί έν άλλψ γένει τὸ έγγυμον ύγρόν, ἐν ἀέρι καὶ ὕδατι ὁμοίως. κοινὸν δὲ κατὰ τούτων νῦν μὲν λέγομεν τὸ διαφανές, ἔστι δ' ὀσφραντὸν οὐγ ἡ διαφανές, ἀλλ' ή πλυντικόν ή ρυπτικόν έγχύμου ξηρότητος · ού γάρ μόνον έν άέρι άλλα καί έν ύδατι το της δοφρήσεως έστιν. Ce texte parait, à première vue, en désaccord avec celui du De anima et contradictoire en lui-même. Torstrik (p. 138) et NEUHAEUSER (op. cit., p. 25) conjecturent τὸ ἔγχυμον ξηρὸν pour τὸ ἕγχυμον ύγρόν (b, 29). Mais le De anima d'Alexandre et son commentaire du De sensu montrent qu'il n'y a pas lieu d'adopter cette conjecture, et que les contradictions qu'on a cru remarquer dans le texte du De sensu ne sont qu'apparentes. La saveur, dit-il, résulte de la dissolution dans l'humide du sec terreux (ξηρόν ἔγχυμον ou γεῶδες); pour que le sec terreux puisse donner naissance à l'odeur, il faut qu'il ait déjà réalisé la saveur, -et, de fait, il n'y a que les choses savoureuses qui puissent être odorantes, - c'est-à-dire qu'il ait déjà été dissous dans l'humide. L'odeur est produite par une nouvelle dissolution du sec terreux dans l'air ou dans l'eau. On peut donc affirmer à la

fois que l'odeur a pour cause la dissolution du sec savoureux et celle du savoureux humide, car, pour que le sec soit savoureux, il faut qu'il ait été dissous dans l'humide. ALEX., De an., 53, 2 : ώσπερ δε χυμός ύγροῦ έστι καὶ ἐν ύγρῷ, ..... οὕτως καὶ ἡ ἀσμή τοῦ ξηροῦ τε καὶ ἐν ξηρῷ. ἡ γὰρ φύσις ἡ τῶν ὀσμῶν δεκτική, ῆν δίοσμον χαλούμεν, ούσα έν ἀέρι τε χαὶ ὕδατι, πλυντική τε χαὶ ῥυπτική ἐστιν ἐγχύμου ξηρότητος, ήν έγχυμον ξηρότητα δεξαμένη γίνεται κατ' ένέργειαν δοφραντή, ώς προείρηται. οὐδὲν γὰρ τῶν μὴ ἐγχύμων δοφραντόν..... (15) τὸ μὲν γὰρ γεῶδες ξηρὸν μηδέπω χυμὸν ἔχον ἐν αὐτῷ, μιγνύμενον χαὶ ἐναποπλυνόμενόν πως τῷ ὕδατι διά τινος πέψεως τοὺς γυμοὺς ποιεῖ. τάς δε όσμάς ούχετι τὸ άγυμον ξηρὸν ποιεί, άλλά τὸ μεμιγμένον ήδη τῷ ύδατι καί γυμόν έγον. ότι γάρ αί δσμαί ύπο της έγγύμου ύγρότητός τε χαὶ ξηρότητος (ἄμφω γὰρ ἐν τῷ χυμῷ), δῆλον ἐχ τοῦ πάντα τὰ όσφραντά καί γυμόν έγειν τινά. ID., De sensu, 185, 2 : ώς γάρ τόν γυμόν έποίει ξηρόν τό έν τη γη μιγνύμενόν πως χα! έναποπλυνόμενον τῷ ὕδατι ὑπὸ θερμότητος συνεργούμενον, οὕτω φησὶ τὸ ὑγρὸν τὸ ἦδη χυμόν έχον, τοῦτο δέ πως τῷ ξηρῷ μεμιγμένον, ὄν τρόπον εἴρηχεν, ἐν άέρι χαὶ ὕδατι ἀποπλυνθέν πως ποιεῖν τὴν ὀσμήν. « ἐν ἄλλψ δε γένει » είπεν · ούτε γάρ χαθό ύγρά έστι ταῦτα, γίνεται ἐν αὐτοῖς ἡ ὀσμή, οὕτε καθό διαφανή ή χυμοῦ δεκτικά, άλλὰ καθό άλλης φύσεως κεκοινώνηκε της δυναμένης δέχεσθαι τὰς όσμάς, ην ἀνάλογον ἄν τις δίοσμον όνομάζοι.

422 a, 7. τὸ δὲ δσφραντικὸν.... τοιούτον, i. e. : δυνάμει δὲ τὸ δσφραντικὸν οῖον τὸ δσφραντόν (SIMPL., 154, 33).

## CHAPITRE X

422 a, 8. τὸ δὲ γευστόν ἐστιν ἀπτόν τι. — V. ad II, 3, 414 b, 11—13; III, 12, 434 b, 18; Part. an., II, 10, 636 b, 37; 17, 660 a, 17: ὁ μὲν οῦν ἄνθρωπος ἀπολελυμένην τε καὶ μαλακωτάτην ἔχει μάλιστα τὴν γλῶτταν καὶ πλατεῖαν, .... πρός τε τὴν τῶν χυμῶν αἴσθησιν (ὁ γὰρ ἄνθρωπος εὐαισθητότατος τῶν ἄλλων ζψων, καὶ ἡ μαλακὴ γλῶττα · ἀπτικωτάτη γάρ, ἡ δὲ γεῦσις ἀφή τίς ἐστιν)...

422 a, 9. άλλοτρίου όντος. — PHILOP., 398, 12 : προσέθηχε δὲ άλλοτρίου ὄντος σώματος, διότι, ὡς ἐρεῖ ἐν τῷ περὶ ἀφῆς λόγψ, ἔστιν οὖν χαὶ ἐν τούτοις μεταξύ τι, ἀλλ' οὐχ ἀλλότριον, ὥσπερ ἐπὶ τῶν τριῶν αἰσθήσεων.

317

422 a, 11. ἐν ὑγρῷ ὡς ὅλη. — ALEX., De an., 54, 5 : ὑγρὸν δὲ δ χυμός, ὅτι ὕλη τῆ ποιότητι ταύτη τὸ ὑγρὸν ὕδωρ γίνεται. οὐδὲν γὰρ γευστὸν ἄνευ ὑγρότητος. τὸ γὰρ ὕδωρ ἄχυμον δν xaθ' ἀὐτό, .... xτλ. TORST., p. 159 : aqua non tenet medii locum, imo in aqud tanquam in materid continetur res gustabilis.

422 a, 14. καθάπερ έπι του ποτου. — ΤΗΕΜ., 129, 13 : καί γτρ των πομάτων γευόμεθα έν ύγρῷ ὄντων, άλλ' οὐ τοῦ ὑγροῦ μεταξύ ὄντος άλλ' αὐτοῦ δεξαμένου τὸν χυμόν.

τὸ δὲ χρῶμα.... 15. ἀπορροίαις. — V. ad II, 7, 418 b, 15.

422 a, 15. ώς μέν ούν το μεταξύ ούθέν έστιν. — SIMPL., 155, 27: ώσπερ έπὶ τῶν χρωμάτων καὶ τῆς ὄψεως ἔστι τι καὶ το μεταξύ άλλότριον το διαφανές, ούχ οὕτως ἐπὶ τῆς γεύσεως ἔστι τι μέσον ἔξωθεν. ὡς μέντοι το χρῶμα προς τὴν ὄψιν... κτλ.

422 a, 18. οἶον τὸ άλμυρόν..... 19. συντηπτιπὸν γλώττης. — τὸ ἀλμυρὸν == οἱ ẵλες (THEM., 129, 27; SIMPL., 155, 33). Les substances salées font venir l'eau à la bouche; elles exercent une action fondante sur les organes de la langue (SIMPL., l. l. : οἱ δὲ ἄλες αὐτοί τε τηπόμενοι ὑπὸ τοῦ ἐν τῷ στόματι ὑγροῦ διαχέονται καὶ συντήποντες τὴν γλῶσσαν... πτλ.). Bien que οἱ ἄλες (au pluriel) désigne ordinairement le sel, il faut sans doute traduire ἀλμυρόν par le salé ou les substances salées, car le sel proprement dit n'est pas seul à posséder les propriétés dont il s'agit. Meteor., IV, 9, 383 b, 22 : τὸ δὲ νίτρον τήπεται μέν,.... ὅτι ἐν μὲν τῷ νίτρφ δι' ὅλου οἱ πόροι, ὥστε γε διαιρεῖται εὐθὺς ὑπὸ τοῦ ὅδατος τὰ μόρια.

422 a, 20. δσπερ δέ..... 81. τῆς γεύσεως. — Il faut distinguer trois parties dans ce morceau. L'une (a, 20: ὥσπερ δέ..... 26. βίαιος) rappelle que la vue et l'ouïe saisissent respectivement le visible et l'invisible, le sonore et le non-sonore; la seconde (a, 26: ἀόρατον δέ..... 29. ἀπύρηνον ·) indique en quel sens il faut prendre ici invisible et non-sonore. L'invisible que saisit la vue n'est pas ce qui est invisible radicalement et dans tous les sens (δλως), comme le son ou l'odeur, mais ce qui pourrait être visible quoique ne l'étant pas actuellement, par exemple, l'obscur; la troisième (a, 29: οὕτω δη..... 31. γεύσεως.) constate que le goût saisit, de même, le sapide et l'insipide, ce dernier terme étant pris dans le sens indiqué par la remarque précédente (cf. BONITZ, Arist. Stud., II--III, p. 43).

422 a, 21. τοῦ λίαν λαμπροῦ. — PHILOP., 403, 25 : τοιοῦτον δέ ἐστιν ... τὸ δι' ὑπερδολὴν λαμπρότητος φθαρτικὸν τῆς δψεως.

422 a, 26. τρόπον τινά. — Comme le remarquent BONITZ (l. l.) et MADVIG (Adv. crit., I, p. 472), il faut mettre une virgule avant et non après ces mots. THEM., 130, 14 : οὐ μόνον δ μικρός ψόφος ἀνήχουστος, ἀλλὰ τρόπον τινὰ καὶ ὁ μέγιστος καὶ ὁ βίαιος.

άόρατον δέ..... 29. άπύρηνον. — Chaque sens saisit le sensible qui lui est propre et sa privation (στέρησις, v. ad II, 9,. 421 b, 3-5). Seulement, tout ce qui est, par exemple, invisible, n'est pas la privation du visible, et, par suite, la vue ne saisit pas toutes les sortes d'invisibles. La privation d'une chose, en effet, n'est pas, comme sa négation, quelque chose de purement indéterminé; c'est l'absence de cette chose en un sujet qui pourrait la posséder. La privation du visible c'est l'obscur, c'est-à-dire ce qui pourrait être visible. Et c'est ce genre d'invisible qui saisit la vue; elle ne saurait discerner ce qui est invisible comme le sont la voix ou l'odeur (v. ad III, 6, 430 b, 21). Pour compléter l'idée exprimée par ARISTOTE, il faudrait donc ajouter que la vue ne saisit pas l'invisible όλως, c'està-dire simplement ce qui n'est pas le visible, mais seulement l'invisible au sens de privation du visible. Smpl., 156, 13: όταν μέν οὖν ἀναίσθητον λέγωμεν χατὰ στέρησιν..... ὅταν μὴ ἔχῃ τὸ είδος, καίτοι πεφυκός έχειν, ..... τὸ τοιοῦτον ἀναίσθητον γνωρίζει ἡ οίχεία έχάστου αΐσθησις. όταν δε άντι άποφάσεως το άναίσθητον λέγωμεν, ώς την φωνήν άδρατον, ούχετι πάντως το τοιοῦτον αἰσθητον τη οίχεία αίσθήσει, ... (22) του μέν γάρ άδυνάτου δραθήναι, ώς έχει ή φωνή, ούχ άντιλαμδάνεται ή όψις, τὸ δὲ πεφυχός χάν μὴ έχη ή φαύλως έχη, γνωρίζει.

422 a, 27. δσπερ καί..... 28. άδύνατον. — Nous venons de dire qu'ARISTOTE distingue ici deux sortes d'invisibles : 1° ce qui est invisible absolument comme la voix ou l'odeur; 2° ce qui, bien que n'étant pas visible en fait, est néanmoins susceptible de recevoir la lumière ou la couleur. La comparaison ώσπερ καί ἐπ' ἄλλων τὸ ἀδύνατον s'applique, d'après le texte, à la première espèce d'invisibles. Mais ARISTOTE distingue de même, ailleurs, deux sortes d'impossibles correspondant exac-

tement aux deux sortes d'invisibles dont il parle ici (De cælo, I, 11, 280 b, 12; Mot an., 4, 699 b, 18 : οὐ γὰρ ώσαύτως τήν τε φωνήν αδύνατόν φαμεν είναι όραθηναι και τους έπι της σελήνης ύφ' ήμῶν το μέν γάρ έξ άνάγχης, το δε πεφυχός δράσθαι ούχ δφθήσεται.). Il semble, par suite, que les mots ώσπερ χαι έπ' άλλων το άδύνατον devraient s'appliquer à la fois à rò µèv.... et à rò ôè, ou plutôt que le texte devrait porter à peu près ceci : dépatov de to mèv όλως λέγεται, ώσπερ και έπ' άλλων το άδύνατον έξ άνάγκης, το δ' έαν πεφυχός μή έγη ή φαύλως, ώσπερ ό έτερος τρόπος του άδυνάτου. Mais il est probable qu'Aristote n'a pas songé ici à sa distinction des deux sortes d'impossibilités et qu'il a donné à àdúvator son sens ordinaire de àdóvator ét àráyanç. C'est là, d'ailleurs, la signification exacte de ce mot. Car ce qui n'est impossible qu'en raison de sa difficulté ou de circonstances contingentes n'est pas à proprement parler àdúvatov. V. Pol., VIII, 6, 1340 b, 24 (où il faut prendre f dans le sens disjonctif); Part. an., I, 2, 642 b, 6 : Tỹ μèν où pádiov, Tỹ dè adúvatov. Cat., 7, 8 a, 30 et WAITZ, ad loc. — Peut-être aussi faut-il considérer ωσπερ xal έπ' άλλων τὸ ἀδύνατον comme une parenthèse s'appliquant à la fois à ce qui précède et à ce qui suit (v. ad II, 9, 421 b, 10-11), ou encore lire : άόρατον δέ, ώσπερ χαι έπ' άλλων τὸ ἀδύνατον, τό μέν όλως λέγεται, τὸ δ' ἐἀν..... xτλ. - La conjecture de MADVIG (op. cit., I, p. 472) : άδρατον δε δλως λέγεται, ώσπερ καί έπ' άλλων τὸ ἀδύνατον, ὅταν (aut ὃ ἀν) μὴ πεφυκὸς ἔχῃ ή φαύλως, ώσπερ... xτλ. ne nous semble pas indispensable.

422 a, 29. τὸ ἄπουν καὶ τὸ ἀπύρηνον. — Meta., Δ, 22, 1022 b, 32 : καὶ ὀσχῶς δὲ ai ἀπὸ τοῦ ā ἀποφάσεις λέγονται, τοσαυταχῶς καὶ ai στερήσεις λέγονται · ἄνισον μὲν γὰρ τῷ μὴ ἔχειν ἰσότητα πεφυκὸς λέγεται, ἀόρατον δὲ καὶ τῷ ὅλως μὴ ἔχειν χρῶμα καὶ τῷ φαύλως, καὶ ἄπουν καὶ τῷ μὴ ἔχειν ὅλως πόδας καὶ τῷ φαύλους . ἕτι καὶ τῷ μικρὸν ἔχειν, οἶον τὸ ἀπύρηνον · τοῦτο δ' ἐστὶ τὸ φαύλως πως ἔχειν. (PHILOP., 404, 2 : καὶ γὰρ ἀπυρήνους ἐλαίας λέγομεν...... μικρὰς ἐχούσας ·). Il résulte de ce passage de la Métaphysique que la comparaison ὥσπερ καὶ τὸ ἄπουν καὶ τὸ ἀπύρηνον s'applique à la fois à ἀόρατον.... ὅλως et à τὸ δ' ἐὰν..... φαύλως. Par suite, il semble bien que les mots ὥσπερ καὶ ἐπ ἄλλων τὸ ἀδύνατον doivent être mis entre parenthèses (v. la note précédente). — ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 61, n. 3) se fonde sur le même texte (1022 b, 35) pour conjecturer, avec raison peut-être : τὸ μὲν ὅλως <μὴ ἔχον χρῶμα> λέγεται (a, 27).

422 a. 29. οδτω δή..... 31. γεύσεως. — L'invisible, comme le non-sonore, peut s'entendre, d'après ce qui précède, en quatre sens : 1° ce qui n'est visible sous aucun rapport ou la négation du visible; 2º l'invisible, privation du visible, ou l'obscur; 3º ce qui est à peine visible; 4º ce qui est visible à l'excès, qui dépasse la réceptivité de la vue et tend à détruire l'organe (De an., III, 4, 429 a, 31 : ή μέν γάρ αΐσθησις ού δύναται αίσθάνεσθαι έχ τοῦ σφόδρα αἰσθητοῦ, οίον ψόφου έχ τῶν μεγάλων ψόφων, ούδ' έχ τῶν ἰσχυρῶν γρωμάτων χαὶ ἀσμῶν οὕτε ὀρᾶν οὕτε ἀσμᾶσθαι ·). C'est en ces trois derniers sens seulement que l'invisible est saisi par la vue. Le goût saisit, de même, trois sortes d'insipides : 1º la privation du sapide; 2º ce qui est à peine sapide; 3º ce qui l'est à l'excès. Aristote ne semble, cependant, mentionner explicitement que les deux dernières. Simplicius (136, 27) pense qu'il emploie tò µixpóv (a, 30) pour indiquer la privation de la saveur : τὸ μιχρὸν ή ἀντὶ τοῦ οὐδὲ ὅλως κατά 'Αττικήν είρηκώς συνήθειαν, soit, ce qui est plus probable, que l'omission s'explique : ώς έχ τῶν πολλάχις εἰρημένων γνώριμον όν.

422 a, 30. φαῦλον (cf. 28. φαύλως). — Il résulte du passage de la *Métaphysique* cité plus haut (v. l'avant-dernière note) quę φαῦλον a ici à peu près le sens de μιχρόν. φαῦλος χυμὸς ne désigne pas un mauvais goût mais un goût insignifiant, ou insuffisant à atteindre sa fin qui est de mouvoir le sentant. Au moral, φαῦλος a à peu près la même signification quand il s'oppose à χρηστός (*Ind. Ar.*, 813 b, 37). SIMPL., 156, 30 : ἀμωδρῶς ἔχον χαὶ φαῦλον.

422 a, 31. δοχεϊ δ' είναι...... 32. άποτον. — La forme du sapide est la saveur; la saveur ne peut s'actualiser que dans l'humide; l'humide est donc le principe de la saveur et l'humide en acte c'est le potable. SIMPL., 156, 36 : τὸ δὲ ἐνεργείς ὑγρὸν ποτόν. THEMISTIUS (130, 24) et PHILOPON (404, 14) disent, de même, que le potable est le principe matériel de la saveur.

422 a, 32. γεύσις γάρ τις ἀμφότερα. — PHILOP., 404 a, 17 : τὸ δὲ γεῦσις γάρ τις ἀμφότερα ἀντὶ τοῦ γευστά. Le potable et le non-potable sont chacun du sapide, mais chacun en un sens différent. Ils correspondent respectivement aux deux sortes (γεῦσις γάρ τις) de sapides qui viennent d'être mentionnés : τὸ μὲν φαύλη..... τὸ δὲ κατὰ φύσιν. **422 a, 32. φαύλη.** — V. ad II, 10, 422 a, 30. SIMPL., 157, 1: σαφῶς δὲ τὸ φαῦλον εἴρηται, ἐν ῷ xaì τὸ μηδ' ὅλως ἔγχυμον, xaì τὸ ἀμυδρῶς xaì τὸ ἀηδῶς περιληπτέον.

422 a, 33. έστι δὲ κοινόν..... 34. τὸ ποτόν. — Comme le remarque SIMPLICIUS (157, 5), τὸ ποτὸν désigne ici le potable et le non-potable. — ΤΗΕΜ., 131, 4 : κοινὸν δὲ ἀφῆς καὶ γεύσιως τὸ ποτόν \* καὶ γὲρ ὑγρὸν καὶ ἕγχυμον, ὥν τοῦ μὲν ἡ ἀφή, τοῦ δὲ ἡ γεῦσις ἀντιλαμβάνεται.

422 b, 1. και τὸ αἰσθητήριον.... 2. ὑγραίνεσθαι. — V. De an., II, 5, 418 a, 3 : τὸ δ' αἰσθητικὸν δυνάμει ἐστὶν οἶον τὸ αἰσθητὸν ἤδη ἐντελεχείς.... πάσχει μὲν οῦν οὐχ ὅμοιον ὄν, πεπονθὸς δ' ὡμοίωται καὶ ἔστιν οἶον ἐκεῖνο.

422 b, 4. δυνάμενον μέν ύγραίνεσθαι σωζόμενον. — Il faut que l'huméfaction ne détruise pas l'organe (THEM., 131, 14 : ύγραίνεσθαι δὲ οῦτως, ώστε σώζεσθαι αὐτοῦ τὴν οἰχείαν χατασχευὴν χαὶ ὑπηνίχα ὑγραίνεται.), autrement dit, qu'il soit comme l'éponge que l'humide n'altère pas, mais non comme le sel que l'humide fait fondre. V. WILSON (Trans. of Oxf. philol. Soc., 1882-1883, p. 7) et PHILOPON (403, 28) : τὸ δὲ σωζόμενον δύναται λέγεσθαι καὶ ὡς πρὸς ἀντιδιαστολὴν ἄλλων, νίτρου καὶ τῶν ὁμοίων.

422 b, 6. αύτη γἀρ ἀφή..... 7. ὑγροῦ. — PHILOP., 406, 1 : τουτέστιν διὰ τοῦτο οὐχ ἀντιλαμβάνεται ἡ λίαν ὑγρὰ γλῶττα τῶν χυμῶν, διότι ἡ ἐν αὐτῆ ὑγρότης ἔγχυμος οὖσα καὶ πρώτη αὐτῆ προσβάλλουσα γίνεται τῆς γλώττης ἀφὴ ἐαυτῆς ἀντίληψιν αὐτῆ παρέχοῦσα, καὶ ταύτῃ οὐχ ἐῶσα ἀντιλαμβάνεσθαι τῆς ἔξωθεν. ARGYR. : is enim tactus fit humidi primi.

422 b, 9. διά τό.... 10. αίσθάνεσθαι, *i*. e. : διά τὸ τὴν ὑγρότητα τὴν περὶ τὴν γλῶτταν τούτον ἔχειν τὸν χυμόν (Philop., 406, 8).

422 b, 10. τὰ δ' είδη τῶν χυμῶν. — V. De sensu, 4, 442 a, 12.

422 b, 12. ἐχόμενα. — Ind. Ar., 306 a, 39 : ἔχεσθαι... de qualibet serie. Cf. Meta., Z, 12, 1037 b, 32 : τὸ πρῶτον ζῷον, τὸ δ' ἐχόμενον ζῷον δίπουν.

422 b, 13. δριμύ —; 14. όξό. — TREND., p. 329 : δριμύ; et Tome II. 21 όξὺς ita fortasse differunt gustus, ut ille magis mordeat, hic magis pungat.

422 b, 13. στρυφνόν = astringent. V. le passage d'AETIUS cité par TRENDELENBURG (l. l.), d'après H. ETIENNE : δταν τὸ πλησιάζον τῆ γλώττη σῶμα σφοδρῶς ξηραίνη καὶ συνάγη καὶ τραχύνη μέχρι βάθους πλείονος αὐτ/ν, στρυφνὸν ằπαν τὸ τοιοῦτον ἀνομάζεται. THEOPH., De sens., 89, 526, 19 Diels : συνάγειν γὰρ τοὺς πόρους τὸ στρυφνὸν ἦ στυπτικὸν... κτλ.

422 b, 15. γευστόν δέ..... 16. αύτοῦ. — ΡΠΙΔΡ., 407, 15 : γευστὸν ποιεῖ τὸ γευσταὸν ἐνεργεία τοιοῦτον, οἶόν ἐστιν αὐτό. Le sens est assez clair pour qu'il ne soit pas nécessaire d'ajouter οῖον αὐτὸ après αὐτοῦ (b, 16), comme le propose Torstrik (p. 159) d'après les passages analogues II, 5, 418 a, 3—6; 11, 424 a, 1-2.

## **CHAPITRE XI**

422 b, 17. περί δέ..... λόγος. — C'est à-dire : s'il y a plusieurs touchers il y a plusieurs tangibles, et s'il y a plusieurs tangibles il y a plusieurs touchers. Ρυπορ., 422, 18 : ὡς γὰρ ἕν ἔγη τὸ ἀπτόν, οὕτως ἀνάγκη καὶ τὴν ἀφὴν ἔχειν, καὶ ἔμπαλιν.

422 b, 22. πρῶτον αἰσθητήριον. — L'organe ou le sensorium immédiat, par opposition à la chair qui ne serait qu'un intermédiaire. ALEX., De an., 56, 16 : ἡ ἐντός τί ἐστιν ἄλλο τὸ τῶν ἀπτῶν ἀντιληπτιχόν; THEM., 132, 10 : ...τὸ δὲ ὅργανον ἄλλο τι καὶ ἐἴσω;

422 b, 23. έντός, i. e. : ἕνδον τῆς σαρχός (Philop., 422, 39).

πάσά τε γάρ..... 27. τοιαύτα. — ARISTOTE vient de dire que l'on rencontre dans l'étude du toucher deux difficultés : 1° Le toucher est-il en réalité un sens unique ou plusieurs sens réunis sous une même dénomination? 2° Quel en est l'organe? — Il expose maintenant la raison qui fait nattre la première de ces difficultés. Il faut donc rattacher πᾶσά τε γὰρ αἔσθησις à b, 19: ἔχει δ' ἀπορίαν..... (20) f<sub>i</sub> μία, et donner à τε γάρ

le sens de etenim (cf. BONITZ, Oestr. Gymn. Zeitschr., 1867, p. 682).

422 b, 26. Θερμόν.... 27. τοιαύτα. — Gen. et corr., II, 2, 329 b, 18 : εἰσὶ δ' ἐναντιώσεις κατὰ τὴν άφὴν αἴδε, Θερμόν ψυχρόν, ξηρόν ὑγρόν, βαρὺ κοῦφον, σκληρὸν μαλακόν, γλίσχρον κραῦρον, τραχὺ λεῖον, παχὺ λεπτόν.

422 b, 32. άλλὰ τί τὸ ἐν τὸ ὑποπείμενον.... 33. ἐνδηλον. — Quoique la vue, l'ouïe et le goût puissent percevoir plusieurs oppositions sensibles, ils n'en ont pas moins chacun un objet propre (v. ad II, 6, 418 a, 13; 14—15); dans le cas du toucher, on n'aperçoit pas bien quel est cet objet, ni s'il est unique ou multiple (THEM., 133, 9 : τἱ οὖν τὸ γένος ἢ τίς ἡ φόσις ἡ ὑποκειμένη ταύτη τῷ alσθήσει; καὶ πότερον μία ἢ πλείους;). Du reste, la pluralité apparente des oppositions sensibles que l'ouïe, par exemple, peut percevoir (b, 29), provient de ce que nous avons ajouté aux sensibles propres les sensibles communs. ALEX., De an., 56, 1 : ἡ οὐx εἰσιν αὐται ai ἐναντιώσεις, τὸ μέγεθος καὶ ἡ μικρότης καὶ ἡ λειότης καὶ ἡ τραχύτης, ἰδια alσθητὰ φωνῆς . κοινὰ γὰρ ταῦτα alσθητά. De même THEM., 132, 27.

422 b, 34. πότερον δ' έστί..... 423 a, 21. άντιστρέφειν. --On pourrait penser que la chair est l'organe immédiat du toucher, parce qu'au moment même où elle rencontre un objet, la sensation tactile a lieu. Mais cette conclusion ne serait pas légitime. Car la sensation ne se produit pas moins subitement si l'on interpose une membrane entre la chair et l'objet. A plus forte raison se produirait-elle instantanément si la membrane était, comme la chair, naturellement adhérente à l'organisme (Alex., De an., 56, 21 : έτι δ' αν μαλλον εύθύς αίσθανοίμεθα διά τοῦ ύμένος, εἰ συμφυής ήμῖν ούτος ὁ ὑμὴν γένοιτο, ώσπερ έστι καί ή σάρξ συμφυής.). Et, cependant, on ne devrait pas en conclure que la membrane est l'organe immédiat du toucher. Si notre organisme était enveloppé d'une couche d'air qui y serait naturellement adhérente, toutes les impressions olfactives, visuelles ou sonores s'exerceraient sur elle, et il nous semblerait que la vue, l'odorat et l'ouïe ne sont qu'un seul sens. La chair est précisément une enveloppe naturelle de ce genre (Them., 133, 26 : τάχα ούν καὶ νῦν τὸ τοιοῦτον μόριον τοῦ σώματος οδόν έστιν ή σάρξ,..... (134, 1) περιπέπλασται έν και όμοιον άπασιν ώσπερ έλυτρον, χαθάπερ εί χαι άτρ έν χύχλω τριτν περιεπε-

φύχει χαί συμφυής ήν..... χτλ. Cf. WADDINGTON, Psych. d'Ar., p. 60). Seulement, un organisme naturel ne peut pas, ainsi, être composé d'air ou d'eau; par suite, l'air et l'eau, qui servent d'intermédiaires aux sensibles, sont distincts de ses organes et, par suite encore, on apercoit clairement que l'odorat, la vue et l'ouïe sont des sens différents. Mais, en ce qui concerne le toucher, c'est le contraire qui a lieu. L'animal doit, en effet (a, 12. μέν γάρ, qu'il ne faut point remplacer par μέν ούν comme le propose Essen, D. zweite Buch etc., p. 66, n. 4), être composé d'un mélange solide de terre et des autres éléments (v. ad III, 13, 435 a, 13-b, 2), et c'est ce mélange qui est la chair et qui sert d'intermédiaire pour la transmission des sensibles tangibles. Comme la chair ne peut pas s'isoler de l'organisme animal dont elle est une partie nécessaire, nous ne voyons pas clairement si ces sensibles correspondent à un ou à plusieurs organes immédiats (et, par suite, à un ou à plusieurs sens), comme nous le constatons pour les autres. Mais, encore une fois, si les trois autres sens s'exerçaient au moyen d'une enveloppe d'air ou d'eau formant la surface de notre organisme, nous serions dans le même embarras à leur sujet (ALEX., De an., 58, 5 : τοῦ δὲ τὸ μεταξύ, δι' οἱ μέσου ἡ τῶν ἀπτῶν άντίληψις γίνεται, έπὶ μὲν τῆς ἀφῆς προσπεφυκέναι τῷ αἰσθανομένψ - τοιούτου γάρ ή σάρξ, - ἐπὶ δὲ τῶν ἄλλων αἰσθήσεων ἐκτὸς είναι χεγωρισμένον... χτλ.). Ce qui prouve, du reste, que la chair peut servir d'intermédiaire à des sensations qui relèvent de sens différents, c'est que la langue, qui en est une partie, perçoit à la fois les sapides et les tangibles. A quoi reconnaissons-nous donc que le toucher et le goût sont deux sens distincts? Uniguement à ce que d'autres parties de la chair ne peuvent servir qu'aux sensations tactiles, et non aux sensations gustatives. Mais, sans cette circonstance, nous confondrions le goût et le toucher comme, sans doute, nous confondons actuellement plusieurs sens différents sous la dénomination unique de tact. ΤΗΕΜ., 135, 4 : ότι δ' ούγ ικανόν τεκμήριον τοῦ μίαν είναι αἴσθησιν τήν άφήν τὸ τὴν σάρχα είναι μίαν, δι' ής τῶν ἀπτῶν λεγομένων ποιούμεθα τὰς ἀντιλήψεις, δηλοϊ ἡ ἐπὶ τῆς γλώττης ἀφή . ἀπάντων γὰρ των άπτων αlσθάνεται κατά τὸ αὐτὸ μόριον καὶ γυμοῦ. εἰ μὲν οὖν καὶ ή άλλη σάρξ ήσθάνετο τῶν τε άλλων ἐναντιώσεων καὶ τοῦ γυμοῦ, έδόχει αν ή αυτή χαι μία αΐσθησις γεύσις χαι άφή. - Il est à remarquer que l'argumentation d'ARISTOTE n'aboutit qu'à des conclusions probables : la chair *peut* ne pas être l'organe du toucher mais seulement l'intermédiaire. Sur ce point, cepen-

#### LIVRE II, CH. 11, 422 b, 34 - 423 a, 14

dant, on obtiendrait un résultat plus défini en faisant appel au principe :  $\pi \dot{\alpha} \sigma_{i,\zeta} \alpha i \sigma \theta / \sigma \epsilon \omega_{\zeta} \dot{\alpha} \nu_{\alpha\gamma} \kappa z i \delta \tau \tau_i \epsilon i \nu_{\alpha i} \mu \epsilon \tau z \xi \dot{\delta}$ . L'intermédiaire du toucher ne pouvant être qu'inhérent à l'organisme, s'il a nécessairement un intermédiaire, ce doit être la chair. Mais la question de savoir si cet intermédiaire sert à un ou à plusieurs sens reste indécise. L'impossibilité de ramener les sensibles tangibles à un genre unique, comme le son pour l'ouïe, conduit à penser que le toucher est, en réalité, plusieurs sens. Toutefois, cet argument n'a pas été présenté (II, 11, 422 b, 32) par ARISTOTE comme décisif. Il ne dit même pas formellement qu'il soit impossible de trouver ce qui serait, pour ce que nous appelons le toucher, ce que le son est pour l'ouïe; il se borne à poser la question.

422 b, 34. πότερον..... 423 a, 1. ή σάρξ. — D'après ARISTOTE, l'organe du toucher est le cœur; la chair ne joue que le rôle d'intermédiaire (v. les notes suivantes et ad III, 2, 426 b, 15—17). Seulement cet intermédiaire, — la périphérie charnue de l'animal, — se trouve adhérent à l'organe, comme si le diaphane adhérait à l'organe visuel. Part. an., II, 8, 653 b, 25 : tò δi' οῦ συνειλημμένον, ὥσπερ ἄν εἴ τις προσλάδοι τῆ χόρῃ τὸ διαφανὲς πῶν. Ibid., 10, 656 b, 34 : ἐπὶ μὲν οὖν τῆς ἀpῆς τοῦτ' ἄδηλον · τούτου δ' αἴτιον ὅτι οὐx ἕστι τὸ πρῶτον αἰσθητήριον ἡ σὰρξ xaì τὸ τοιοῦτον μόριον, ἀλλ' ἐντός. PRISC., 18, 7 : βούλεται δὲ δ 'Αριστοτέλης, ῷ xal ὁ Θεόφραστος ἕπεται, μὴ τὴν γλῶτταν εἶναι τὸ ὄντως αἰσθητήριον τῆς γεύσεως, μηδὲ τὴν σάρχα τῆς ἀφῆς, ἀλλὰ ἀναλογεῖν ταῦτα τοῖς μεταξὺ γινομένοις ἐπὶ ὄψεως xal ἀκοῆς. — Sur les rapports de l'organe tactile avec le πρῶτον αἰσθητήριον, v. ad l. l.

**423 a, 4.**  $d\psi d\mu \epsilon vo \varsigma$ . — Il n'est pas nécessaire de lire  $d\psi a\mu \epsilon vo \upsilon$ , comme le propose Torstrik (p. 159), ni de supposer qu'Aristote a écrit par négligence  $d\psi d\mu \epsilon vo \varsigma$  pour  $d\psi a\mu \epsilon v \psi$  (Trend., p. 331). Il faut sous-entendre  $\delta \delta \mu \tau / \nu$  (Bonitz, Ind. Ar., 253 a, 50).

423 a, 14. οἰον βούλεται. — Ind. Ar., 140 b, 41 : ita saepe per βούλεται είναι significatur quo quid per naturam suam tendit, sive id assequitur quo tendit, sive non plene et perfecte assequitur. Il n'est pas nécessaire d'ajouter, après βούλεται, είναι καὶ, comme le veut TORSTRIK (l. l.), ni même είναι, comme le fait BIEHL (v. app. crit.). On comprend sans peine que ce

mot, qui précède immédiatement, soit sous-entendu. — V. De an., III, 13, déb.

423 a, 15. ώστε άναγκαίον.... 16. προσπεφυχός. — SIMPL., 162, 16 : τὸ μὲν σῶμα λέγει τὸ τῶν ζώντων · τοῦτο δὲ προσπεφυχὸς ὅν μεταξὺ ἀνάγχη είναι τοῦ τε ἀπτιχοῦ χαὶ τοῦ ἀπτοῦ..... (23) χαὶ οῦτω νοητέον τὴν λέξιν, ὥστε ἀναγχαῖον τὸ προσπεφυχὸς σῶμα είναι τὸ μεταξὺ τοῦ ἀπτιχοῦ...... χαὶ δηλονότι χαὶ τοῦ ἀπτοῦ.

428 a, 20. νον δέ..... 21. άντιστρέφειν. — ΤΠΕΜ., 135, 12: νῦν δὲ δύο φαίνονται διὰ τὸ μὴ ἀντιστρέφειν τὰ ὄργανα, ἀλλὰ δι' οῦ μὲν μορίου τῶν χυμῶν αἰσθανόμεθα, διὰ τοῦ αὐτοῦ xαὶ τῶν ἀπτῶν · δι' οῦ δὲ τῶν ἀπτῶν, οὐ διὰ παντὸς xαὶ τῶν χυμῶν. Ind. Ar., 66 a, 32: ἀντιστρέφειν intrans et ἀντιστρέφεσθαι pass dicuntur termini duo, inter quos ea intercedit ratio, ut alter in alterius locum substitui possit vel substituatur.

423 a, 22. άπορήσειε..... b, 28. ή σάρξ. - La première partie de ce morceau (a, 22-b, 12. - Nous avons suivi, jusqu'à b, 3, l'interprétation de BONITZ, Arist. Stud., II-III, p. 62) est destinée à établir que dans le toucher, - et aussi bien dans le goût, — il n'y a pas contact immédiat entre la chair et le tangible; qu'en réalité une mince couche d'air ou d'eau est toujours interposée entre la chair et l'objet; que l'air ou l'eau interviennent dans le tact, comme dans la vision ou l'audition, mais en moindre quantité. La conclusion qui semblerait devoir en résulter c'est que l'intermédiaire du tact est le même que celui des autres sens (air ou eau) et, par suite, que la chair en est le véritable organe, comme l'œil est celui de la vue. ARISTOTE conclut, au contraire (b, 17-26), que c'est la chair qui est l'intermédiaire du toucher, dont l'organe immédiat, le cœur, est à l'intérieur (v. De an., III, 4, 426 b, 45 : - 5 καί δήλον ότι ή σάρξ ούκ έστι το έσγατον αίσθητήριον - et les notes ad loc; ad II, 11, 422 b, 34 sqg.). Le toucher aurait donc, semble-t-il, ceci de particulier qu'il s'exercerait au moyen de deux intermédiaires successifs. Mais telle ne paratt pas être, à y regarder de plus près, l'opinion d'ARISTOTE. Il vient d'indiquer, dans les paragraphes précédents, des raisons qui donnent à penser que la chair ne joue, dans la sensation tactile, que le rôle d'intermédiaire. Il se trouve en présence de l'opinion générale suivant laquelle l'organe du toucher est en contact immédiat avec l'objet. C'est pour réfuter cette opinion

#### LIVRE II, CH. 11, 423 a, 14 - b, 1

qu'il montre qu'il n'y a même pas contact immédiat entre le tangible et la chair; qu'en réalité une mince couche d'air est interposée entre l'une et l'autre. L'organe du toucher n'est donc, d'aucune facon, en contact immédiat avec le tangible; le toucher, comme les autres sens, s'exerce au moyen d'un intermédiaire, et cet intermédiaire est la chair. Quant à l'existence d'une couche d'air ou d'eau entre la chair et l'objet, elle prouve bien, contre la croyance populaire, que le toucher n'est pas un sens immédiat, mais non pas que ce sens s'exerce, à la différence des autres, à travers deux milieux : l'air ou l'eau et la chair. Car, dans le toucher, l'air ou l'eau ne jouent pas, à proprement parler, le rôle d'intermédiaires comme dans la vision ou l'audition. Ils ne transmettent pas la forme tangible comme la forme visible ou sonore ; ils n'agissent pas sur le sensorium ; ils ne font autre chose que recevoir le choc ou le contact en même temps que la chair.

**423 a, 23. tò tpítov μέγεθος.** — Meta.,  $\Delta$ , 13, 1020 a, 11 : μεγέθους δὲ τὸ μὲν ἐφ' ἐν συνεγὲς μῆχος, τὸ δ' ἐπὶ δύο πλάτος, τὸ δ' ἐπὶ τρία βάθος.

423 a, 25. tò dispóv. — TREND., p.  $334: 5\gamma p \delta v$  aquae, dispôv aëris naturam significare videtur. Mais ARISTOTE luimême indique que ce n'est pas en ce sens qu'il faut prendre dispóv. V. Gen. et corr., II, 2, 330 a, 16: xaì dispòv µév èsti tò žχον άλλοτρίαν ύγρότητα ἐπιπολῆς. L' ύγρὸν c'est soit l'eau ellemême, soit ce qui est imbibé ou imprégné d'eau, soit, enfin, ce qui est composé d'eau en majeure partie. Le dispòv c'est ce qui est seulement mouillé à la surface. L'exemple de PHILOPON (428, 20): διερὸν δὲ τὸ ἀλλότριον (sc. ἔχον ὑγρότητα), ὡς ὁ πηλός est mal choisi; l'humidité du διερὸν n'est pas seulement étrangère, mais superficielle. V. WILSON, Trans. of Oxf. philol. Soc., 1882-1883, p. 6.

423 a, 80. λανθάνει δὲ μᾶλλον.... b, 1. ἄπτεται. — TREN-DELENBURG (l. l.) explique : λανθάνει δὲ μᾶλλον ἡμᾶς, εἰ διερὸν διεροῦ ἄπτεται . ὥσπερ xαὶ τὰ ἐν τῷ ὕδατι ζῷα λανθάνει, εἰ ὑγρὸν ὑγροῦ. Mais cette explication, d'accord avec la signification attribuée par TRENDELENBURG à διερόν (v. la note précédente), ne semble pas exacte. Le sens paraît être : L'air se comporte comme l'eau, c'est-à-dire s'interpose entre la chair et le tangible. Mais nous nous en apercevons encore moins (que dans

le ças de l'eau); nous sommes, en effet, habitués à vivre dans l'air et, par suite, il est moins sensible pour nous. De même, les êtres habitués à vivre dans l'eau ne doivent pas apercevoir que l'humidité enveloppe et sépare le touchant et le touché. THEM., 137, 18 :  $\lambda x v d xvet$  dè tò µésov xi tosoúte µã $\lambda$ lov, ősep xal superistrepov të dorave. — La traduction d'Argyropule (latet autem nos magis in iis quæ in aëre collocantur, quam in animalibus quæ sunt in aqua, si humectatum humectatum tangit.) paraît correspondre à une leçon voisine de celle que suit PHILOPON (428, 26; cf. SOPHON., 98, 5) :  $\lambda a v \theta d v et$  dè  $\mu \tilde{a} \lambda \lambda o v$  $\hbar \mu \tilde{a} \zeta$  tà èv të dépt xal tà èv të ëdatt Çëa, el despoù despoù anterat. — Peut-être faut-il lire  $\hbar \mu \tilde{a} \zeta$  d' $\hbar \rho$ , au lieu de  $\hbar \mu \tilde{a} \zeta$ , wostep.

**423 b, 2.** xαθάπερ νῦν δοχεζ. — Comme c'est l'opinion commune. V. *ad* I, 1, 402 a, 4.

423 b, 4. το δ' ούχ έστιν. — Int. : τοῦτο οῦν..... οὐχ ἔστιν ἀληθές, ἀλλὰ χαὶ ἐπὶ τῆς ἀφῆς ἐστί τι μεταξῦ ὥσπερ χαὶ ἐπὶ τῶν ἀλλων (Philop., 431, 14).

423 b, 6. άλλα τα μέν πόρρωθεν..... 8. έπι τούτων λανθάνει. - Comme le remarque TRENDELENBURG (p. 335), ce passage est probablement altéré. Pour lui trouver un sens littéral, sans apporter de modification au texte, il faut considérer b, 6 : άλλά τὰ μὲν..... διὸ λανθάνει comme une parenthèse, et expliquer : nous sentons le dur et le mou à travers un intermédiaire comme le sonore et le visible (mais les uns de loin et les autres de près, c'est pourquoi, en ce qui concerne ceux-ci, le fait passe inaperçu) puisque c'est à travers un intermédiaire que nous sentons tous les sensibles, mais, en ce qui concerne le dur et le mou, le fait nous échappe. - On pourrait aussi substituer à διὸ λανθάνει · ἐπεὶ quelque chose comme διὸ λεκτέον öτι. Mais il est plus probable que les mots b, 6 : άλλα τα μέν..... διὸ λανθάνει sont interpolés. Ils font l'effet d'une glose marginale inscrite par quelque lecteur qui aura jugé utile d'indiquer, plus explicitement qu'ARISTOTE, pourquoi έπ? τούτων  $\lambda \alpha \nu \theta \alpha \nu \epsilon_i$ , et introduite ensuite dans le texte.

**423 b, 11. αὐτῶν, sc.** τῶν ἀπτῶν (THEM., 137, 15; PHILOP., 431, 26).

428 b, 12. άλλά διαφέρει..... 15. πληγείς. — PHILOP., 431, 35 : x2ì γὰρ τὰ χρώματα χινητικὰ ἐλέγοντο είναι τοῦ κατ' ἐνέργειαν διαφανοῦς...... ἐπὶ δὲ τῆς ἀφῆς καὶ τῆς γεύσεως οὐ τοῦ μεταξῦ πάσχοντος ὑπὸ τῶν αἰσθητῶν ποώτως οὕτω διαδίδοται εἰς ἡμᾶς διὰ τοῦ μεταξῦ τὸ πάθος αὐτοῦ ποιοῦντος εἰς ἡμᾶς, ἀλλ' ἄμα σὸν τῷ μεταξῦ πάσχομεν ὑπὸ τοῦ αἰσθητοῦ. TREND., p. 335 : differt tamen in his sensibus medii aëris ratio...... in tactu autem non movere, sed una cum sensu moveri; in illis aërem agendi quasdam partes sustinere, in hoc patiendi tantum. Aërem se habere quasi clipeum, qui telum transmittat, idque, quod feriat, transire patiatur nec vero ipse feriat. Cf. PRISC. (sans doute d'après Théo-PHRASTE), 18, 14 : οἶον εἰ μέση εἶη ἡ ἀσπίς, οὐ διὰ τῆς ἀσπίδος ὁ λίθος πλήττει, ὡς τὸ χρῶμα ὁρᾶται διὰ τοῦ ἀἰρος (leg. ἀἰρος), ἀλλὰ σὺν τῆ ἀσπίδι καὶ τὴν χεῖρα, ὡς ἄμφω ἄμα πληγῆναι.

423 b, 27. antal pèr oùr..... 29. στοιχείων. — D'après THEMISTIUS (139, 4), ce passage aurait pour but de résoudre définitivement la première àπορία (v. ad II, 11, 422 b, 23—27; 422 b, 34—423 a, 21 in f.), et de montrer que le toucher est plutôt une collection de sens qu'un sens unique : μία αἴσθησις περὶ μίαν ἐστὶν ἐναντίωσιν, ἡ δὲ δοκοῦσα ἀφὴ περὶ πλείους, οὐα ἄρα μία αἴσθησις ἡ ἀφή.

άπταὶ μὲν οὖν. — SIMPLICIUS (164, 18) a lu αὐται et explique : αὐται, περὶ ῶν ἔλεγεν, ὅτι ἐπιτιθέμεναι τῆ σαρκὶ αἰσθηταὶ γίνονται. Avec la leçon ἀπταί, μὲν οὖν peut, soit signifier : sont donc, comme nous l'avons dit (v. ad II, 11, 422 b, 26—27), soit indiquer que l'étude des sensibles tangibles doit venir à cette place, en conséquence du plan suivi pour l'examen de chacun des sens. Il se peut, enfin, que ces mots n'impliquent aucune idée de conséquence. V. Ind. Ar., 454 a, 35; ad II, 7, 418 a, 26.

τοῦ σώματος ἦ σῶμα. — Gen. et corr., II, 2, 329 b, 7 : ἐπεὶ οὖν ζητοῦμεν αἰσθητοῦ σώματος ἀρχάς, τοῦτο δ' ἐστὶν ἀπτοῦ,... κτλ. Philop., 434, 20 : προσέθηκε δὲ καὶ τὸ ἢ σῶμα εἰκότως. οὐ γὰρ ἢ σώματά εἰσι τὰ κεχρωσμένα κέχρωσται εἰ γὰρ τοῦτο, πᾶν σῶμα ἔδει κεχρῶσθαι.

423 b, 29. έν τοζς περί τῶν στοιχείων. — Tous les commentateurs sont d'accord (ALEX., De an., 58, 28; THEM., 140, 20; SIMPL., 164, 24; PHILOP., 434, 10. Cf. BON., Ind. Ar., 102 b, 43) pour admettre que ces mots désignent le De generatione et corruptione. Le même traité est indiqué de la même facon. De sensu, 4, 441 b, 12. — Dans le second livre du De generatione et corruptione, ch. 2 et 3, ARISTOTE, pour déterminer le nombre et la nature des éléments ou corps simples, cherche quels sont les corps qui présentent des différences de qualités irréductibles. Se bornant à l'examen des gualités tangibles, parce que les qualités tangibles sont les seules qui appartiennent nécessairement au corps en tant que tel, il remarque qu'elles se ramènent toutes à deux couples de qualités opposées : le chaud et le froid, le sec et l'humide. En combinant ces guatre termes, et en éliminant les combinaisons des contraires qui ne peuvent coexister, on trouve qu'il doit y avoir quatre corps simples : le chaud et sec (feu); le chaud et humide (air); le froid et humide (eau); le froid et sec (terre).

423 b, 30. καὶ ἐν ϕ̃...... 31. πρώτψ. — TREND., p. 336 : in quo tractus (leg. tactus) inest tanquam prima sede i. e. carne. Mais, comme ARISTOTE l'a montré, la chair ne joue, dans le toucher, que le rôle d'intermédiaire. La chair n'est pas plus le premier organe du tact, que le diaphane n'est le premier organe de la vision. Il faut donc, sans doute, entendre par ἐν ϕ̃..... πρώτψ l'organe interne et immédiat du toucher, comme plus haut (422 b, 22) τὸ πρῶτον αἰσθητήριον. V. ad II, 11, 422 b, 34—423 a, 1; 423 a, 22—b, 26.

428 b, 81. τὸ δυνάμει..... μόριον. — ΤΗΕΝ., 140, 24 : τὸ μόριον ἐν ῷ πρώτῷ ἡ δύναμις αὕτη τῆς ψυχῆς, δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν οἶα τὰ ἀπτὰ ἐνεργεία.

424 a, 1. τὸ γὰρ αἰσθάνεσθαι πάσχειν τι ἐστίν. — Sentir ce n'est pas être passif, mais la sensation n'en est pas moins une passion, en tant qu'elle a pour condition la modification de l'organe : διὸ οὐχ ἀπλῶς ἀλλὰ τὶ πάσχειν (SIMPL., 164, 33). V. ad II, 5, 417 b, 12—16; 16—19; 20.

ώστε τὸ ποιούν.... 2. δυνάμει δν. -- Constr. : ώστε τὸ ποιοῦν ποιεῖ ἐχεῖνο δυνάμει δν τοιοῦτον οἶον αὐτὸ ἐνεργεία.

424 a, 2. διὸ τοῦ ὁμοίως.... 3. αἰσθανόμεθα. — ΤΗΕΜ., 141, 2 : διὸ τοῦ ὁμοίως θερμοῦ ἡ ψυχροῦ ἡ σκληροῦ ἡ μαλακοῦ τὸ αἰσθη-

#### LIVRE II, CH. 11, 423 b, 29 - CH. 12, 424 a, 23 331

τήριον τῆς ἀφῆς οὐχ αἰσθάνεται, (χαὶ οὐ μόνον γε τὸ εἶσω, ἀλλ' οὐδὲ τὸ μεταξύ, οἴον ἡ σὰρξ)..... χτλ.

424 a. 4. της αίσθήσεως..... 5. έναντιώσεως. - Philop., 435, 25 : αίσθησιν νῦν τὸ αἰσθητήριον λέγει. De même SIMPL., 165, 11. - L'organe du toucher diffère, à ce point de vue, de celui des autres sens. Tandis que l'organe de la vue est incolore, celui de l'oure sans qualité sonore etc., l'organe du toucher possède des qualités tangibles moyennes, de façon à jouer, par rapport à chacun des deux extrêmes, le rôle de l'autre, et, par suite, à pâtir sous son influence (οὐδὲν δὲ ὑπὸ τοῦ ὁμοίου πάσγει, PHILOP., 435, 20). Il faut bien qu'il en soit ainsi puisque l'organe du toucher, étant un corps, ne peut être dépourvu des qualités nécessaires au corps en tant que tel. THEM., 141, 13 : έχει μέν γάρ άχρουν παντάπασιν ήν, έν ψ πρώτψ ή δύναμις ή όρατιχή, ..... ένταῦθα δὲ οὐχ οἴόν τε ἀπάσης αὐτὸ ἀπτῆς ποιότητος ἀμοιρεῖν . σῶμα γάρ ἐστι τὸ ἀπτιχόν. De même Alex., De an., 59, 12. Cf. Meteor., IV, 4, 382 a, 17 : ἐπεὶ δὲ πρὸς τὴν αἴσθησιν πάντα χρίνομεν τὰ αἰσθητά, δῆλον ὅτ: καὶ τὸ σκληρὸν καὶ τὸ μαλακὸν ἀπλῶς πρὸς τήν άφην ώρίχαμεν, ώς μεσότητι χρώμενοι τη άφη διό το μέν ύπερδάλλον αὐτῆς σκληρόν, τὸ δ' ἐλλεῖπον μαλακὸν εἶναί φαμεν. V. ad III. 13, 435 a, 21.

424 a, 13. μικράν έχον πάμπαν διαφοράν. — Soit ce qui ne possède qu'à un très faible degré les qualités tangibles (ΤΗΕΜ., 141, 28 : μικράν παντάπασιν έχον καὶ ἀμυδρὰν τῶν ἀπτῶν διαφοράν); soit ce dont l'état, au point de vue des qualités tangibles, ne diffère que très peu de l'état de l'organe (PHILOP., 436, 24 : ..... τὰ ἠρέμα ἀπτά · τοιαῦτα δ' ἂν εἴη τὰ μὴ πολὺ ἀφεστηκότα τῶν αἰσθητηρίων κατὰ τὰς ἀπτὰς ποιότητας).

## CHAPITRE XII

424 a, 17. χαθόλου..... λαδείν. — ALEX., De an., 60, 3 : χαθόλου δε συλλαδόντι περί αίσθήσεως άληθές έστιν είπειν... χτλ.

424 a, 21. ομοίως δέ..... 28. άλλ' ἤ τοιονδί. — ΡΗΙΔΡ., 437, 17 : οὕτως οὖν Χαὶ ἡ αἴσθησις δέχεται τὸ ἐν τῷ μέλιτι τῆς γλυχύτητος εἶδος, οὐ Χαθὸ μέλι ἐστίν, ἀλλὰ Χαθὸ ἔχει τοιόνδε γλυχύτητος εἶδος. 424 a, 24. καὶ κατὰ τὸν λόγον. — SOPHONIAS (102, 25), interprète : Et il est rationnel qu'il en soit ainsi, car, si la sensibilité recevait, non pas seulement la forme, mais la matière des choses, elle deviendrait les choses mêmes, et il y aurait, non pas sensation, mais production ou destruction : εἰ γὰρ καθὸ χρυσῆ ἡ σφραγὶς ἡ σιδηρᾶ ὡμοίωται τῷ κηρῷ, γένεσις ἑν τοῦτο ἐλέγετο καὶ φθορά, γένεσις μὲν χρυσοῦ καὶ σιδήρου, φθορὰ δὲ κηροῦ. Mais il est plus probable que κατὰ τὸν λόγον signifie dans sa forme (ἡ οὐσία ἡ κατὰ τὸν λόγον). Les sensibles sont des formes engagées dans la matière (λόγοι ἔνυλοι, v. ad I, 1, 403 a, 25). C'est le sens que parait avoir adopté ALEXANDRE, qui écrit, dans le passage de son *De anima* correspondant à celui-ci, (60, 8) : ἀλλὰ ὁ λόγος καὶ τὸ εἶδος. V. aussi THEOPH., ap. PRISC., 1, 8.

αίσθητήριον δέ..... 25. δύναμις. - Ind. Ar., 653 b, 25 :  $\pi \rho \tilde{\omega} \tau o v$  relatum ad aliud id dicitur, quod alteri ita est proxi-L'organe immédiat de la sensibilité, dont il est ici question, est constitué par le cœur et le πνεῦμα qui y réside (v. ad II, 8, 420 a, 3-19; Part. an., III, 3, 665 a, 11 : iv h - sc. Th χαρδία — την άργην φαμεν της ζωής και πάσης χινήσεώς τε χαι αίσθησεως. Ibid., II, 10, 656 a, 28 : άργη των αλοθήσεων έστιν ό περί την xαρδίαν τόπος. Ibid., III, 4, 666 a, 16 et sæp.; Ind. Ar., 365 b, 34; 20 b, 17); il est le siège de la sensibilité proprement dite ou du sens commun (De somno, 2, 456 a, 4 : πάντα γὰρ τὰ ἕναιμα χαρδίαν έχει, χαὶ ἡ ἀρχὴ τῆς χινήσεως χαὶ τῆς αἰσθήσεως τῆς χυρίας έντεῦθέν έστιν. Vit et mort., 3, 469 a, 10 : άλλά μήν τό γε χύριον τῶν αἰσθήσεων ἐν ταύτη — sc. τῆ xapδίą — τοῖς ἐναίμοις πἄσιν · ἐν τούτψ γάρ άναγχαΐον είναι τὸ πάντων τῶν αἰσθητηρίων χοινὸν αἰσθητήριον. Ibid., a, 6; 4, 469 b, 5). Le cœur est, en effet, la source de la chaleur animale (*Ibid.*, b, 9: avayzatov di raúti $\zeta$  tiv apyiv ti $\zeta$ θερμότητος έν τη χαρδία τοις έναίμοις είναι. Part. an., III, 7, 670 a, 24 et sxp.; Ind. Ar., 365 b, 27) et du sang (De somno, 3, 458 a, 15 : παντός δε του αίματος άρχή, ..... ή χαρδία. Part. an., III, 4, 666 a, 33; b, 1 et sæp.; Ind, Ar., 365 a, 18); or, toutes les parties sensibles du corps contiennent du sang (Part. an., II, 10, 656 b. 20 : διόπερ ούδεν έν τοῖς εναίμοις άναιμον αἰσθητιχόν. Ibid., III, 4, 666 b, 16; a, 34 : αίσθητιχόν δε πρώτον τό πρώτον έναιμον, τοιούτον δ' ή xapôla. Vit. et mort., 3, 469 a, 1 : xaì δτι τὸ αίμα τοῖς έναίμοις έστι τελευταία τροφή, ..... ή δε χαρδία χυριωτάτη,

χαί τὸ τέλος ἐπιτίθησιν. ώστ' ἀνάγχη χαὶ τῆς αἰσθητιχῆς χαὶ τῆς θρεπτικής ψυγής έν τη χαρδία την άργην είναι τοις έναίμοις ·). Les organes des sens spéciaux. sont munis de canaux (πόροι, Gen. an., II, 6, 743 b, 36; ZELLER, II, 2<sup>3</sup>, p. 518 t. a) qui aboutissent au cœur. C'est donc à tort qu'on a voulu voir dans le cerveau le siège de la sensibilité (Part. an., II, 10, 656 a, 16 : suarour viac ένεχεν άσαρχον — sc. τὸν ἐγχέφαλον — εἶναί φασιν · αἰσθάνεσθαι μὲν γὰρ τῶ ἐγχεφάλω, τὴν δ' αἴσθησιν οὐ προσίεσθαι τὰ μόρια τὰ σαρχώδη λίαν. τούτων δ' οὐδέτερόν ἐστιν ἀληθές, ...... τῶν τ' αἰσθήσεων οὐχ αἴτιος ούδεμιας, ός γε αναίσθητος και αύτός έστιν ώσπερ ότιουν των περιττωμάτων.). Il est vrai que les canaux de certains organes sensoriels externes se dirigent vers le cerveau (Vit. et mort., 2, 469 a, 20 : αί μέν τῶν αἰσθήσεων φανερῶς συντείνουσι πρός τὴν χαρδίαν, αὶ δ' cioiv by τη χεφαλή. Cf. Hist. an., I, 11, 492 a, 21; De sensu, 2, 438 b, 25); mais, sans doute, y rejoignent-ils les veines qui vont du cœur à cet organe (Gen. an., II, 6, 744 a, 1, cf. SusE-MIHL, Burs. Jahresb., LXVII, pp. 103-106), car c'est une loi sans exception que tous les mouvements sensibles aboutissent au cœur (Vit. et mort., 3, 469 a, 12 : dúo di - sc. aloufosis φανερώς ένταῦθα — sc. πρὸς τὴν χαρδίαν — συντεινούσας όρῶμεν, τήν τε γεύσιν καί την άφην, ώστε καί τας άλλας άναγκαϊον. Part. an., III. 4, 666 a, 11 : al χινήσεις..... πάσης alσθήσεως έντεῦθεν ἀργόμεναι φαίνονται καί πρός ταύτην — sc. την καρδίαν — περαίνουσαι. Gen. an., V, 2, 781 a, 20 : οι γέρ πόροι των αίσθητηρίων πάντων, ώσπερ είσηται έν τοῖς περί αἰσθήσεως, τείνουσι πρός την χαρδίαν. Rose, Arist. libb. ord., p. 226; WADDINGTON, Psych. d'Ar., p. 46; CHAIGNET, Essai sur la Psych. d'Ar., p. 339; SCHELL, D. Einh. d. Seelenleb., etc., p. 51; BAEUMKER, Arist, Lehre v. d. auss, und inn. Sinnesverm., pp. 84 sqq.; 87 sqq.; NEUHAEUSER, Arist. Lehre v. d. sinnl. Erkenntnissverm. — qui soutient avec raison, contre BAEUMKER, que ce n'est pas le sang qui transmet l'impression sensible, pp. 71 sqq.; 111 sqq.; DEMBOWSKI, Quaest. Ar. duæ, p. 49 sqq.; SCHIEBOLDT, De imag. disq. ex Ar. libb. rep., pp. 23, n. 58; 35 sqg.; 47; 30; Boutroux, Ét. d'hist. de la phil., p. 158 sqq.; SUSEMIHL, Rhein. Mus., 1883, p. 583 sqq; Burs. Jahresb., LXXV, p. 98; XXXIV, p. 31, n. 34; LXVII, l. l.). De même qu'un organe spécial correspond à ce qu'il y a de propre dans chaque sensation, de même, à la sensation, doit aussi correspondre un organe, puisqu'à toute forme correspond une matière. On peut donc dire à la fois qu'il y a et qu'il n'y a pas d'organe pour les sensibles communs. Ils n'ont pas d'organe spécial, puisqu'ils ne sont propres à aucun sens,

mais ils ont pour organe la partie et comme la racine communes de tous les organes spéciaux (De an., III, 1, 425 a, 13 : άλλὰ μὴν οὐδὲ τῶν κοινῶν οἶόν τ' εἶναι αἰσθητήριόν τι ίδιον. De somno, 2, 455 a, 20 : ἔστι μὲν γὰρ μία αἴσθησις, καὶ τὸ κύριον αἰσθητήριον ἕν. Juv. et sen., 1, 467 b, 28 : τῶν ἰδίων αἰσθητηρίων ἕν τι κοινόν ἐστιν αἰσθητήριον, εἰς ὅ τὰς κατ' ἐνέργειαν αἰσθητοις ἀναγκαῖον ἀπαντᾶν, τοῦτο δ' ἐν εἴη μέσον τοῦ πρόσθεν καλουμένου καὶ ὅπισθεν. Vit. et mort., l. l.; V. ad II, 6, 418, a, 18–19). — ἡ τοιαύτη δύναμις désigne, par conséquent, la sensibilité. SIMPL., 167, 13 : τὸ δὲ ἐν ῷ τὸ κοινὸν πάσης αἰσθήσεως, περὶ οῦ νῦν ὁ λόγος, πρῶτον, εἰκότως τὸ ζωτικὸν ἕν πνεῦμα. ἐν ῷ ἡ τοιαύτη δύναμις, ἡ κοινὴ πασῶν περιληπτικὴ αἴσθησις, καὶ οὐχὶ τἰς ἀλλ' ἀπλῶς οὖσα αἴσθησις, κτλ. De même Philop., 438, 25.

424 a, 25. έστι μέν ούν ταύτόν. — ΤΗΕΜ., 143, 8 : καὶ τῷ μὲν ὑποχειμένψ τάὐτὸν ῆ τε αἴσθησις καὶ τὸ αἴσθητήριον. ΡΗΙLOP., 438, 30 : ἡ αἴσθησις, φησί, τουτέστιν ἡ δύναμις ἡ αἰσθητική, καὶ τὸ αἰσθητήριον ἐν ῷ πρώτψ ἡ δύναμις αὐτὴ ἴδρυται, ταὐτὰ μέν εἰσι τῷ ἀριθμῷ.

424 a, 26. μέγεθος μέν γάρ..... αίσθανόμενον. — ΤΗΕΝ., 143, 11 : τὸ μὲν γὰρ ὄργανον μέγεθός τι καὶ σῶμά ἐστιν. De même, PHILOP., 438, 37.

**424 a, 28. ἐκείνου.** — SIMPL., 167, 34. (ἐκείνου) εἰκήτως τοῦ αἰσθητηρίου.

424 a, 30. λύεται ό λόγος..... 31. ή συμφωνία. — ΑLEX., De an., 60, 9 : al δὲ τῶν aἰσθητῶν ὑπερδολaὶ φθε!ρουσι τὰς aἰσθήσεις διὸ φθεἰρουσι τὴν συμμετρίαν τοῦ σώματος, οῦ al aἰσθηταιaὶ δυνάμεις είδη. φθειρομένης δὲ τῆς ἐν ἐχείνφ συμμετρίας, φθείρεται χαὶ τὸ είδος τὸ ἐπ' aὐτῆ. — λόγος ne désigne pas ici la proportion ou la loi du mélange des éléments corporels qui constituent les organes des sens, car la faculté sensitive ne consiste pas dans cette proportion même, mais dans la forme qui s'y ajoute et qui est rendue possible par elle (v. ad I, 4, 407 b, 34). Par suite, comme le remarquent SIMPLICIUS (168, 20) et PHILOPON (439, 35), la sensibilité ne correspond pas exactement à la συμφωνία τῶν χορδῶν : διαφέροι δ' Ἀν ἡ ἀρμονία τῶν χορδῶν χαὶ ἡ aἰσθητικὴ δύναμις ἐν τῆ τῶν aἰσθητηρίων συμμετρία τῷ τὴν μὲν ἀρμονίαν εἶναι aὐτὴν τὴν συμμετρίαν, ..... τὴν δὲ aἴσθησιν τὴν ἐπὶ τῆ τοιặδε συμμετρία δύναμιν (PHILOP., l. l.). — Ce qu'il faut retenir c'est que l'assemblage

des éléments corporels suivant certaines lois est nécessaire, comme on l'a vu dans les chapitres précédents, à la sensibibilité; que, par suite, elle devient impossible quand cet assemblage est détruit. Étant donné que l'organe est en puissance ce que le sensible est en acte, et que le sensible en acte est identique à la sensation en acte, on peut conclure de là, comme ARISTOTE le fera plus loin (III, 2, 426 a, 27 — b, 3), que le sensible et la sensation sont, eux-mêmes, proportion et harmonie.

424 a, 33. έχοντά τι μόριον ψυχικόν, i. e. : καίτοι τὸ φυτικὸν μόριον τῆς ψυχῆς ἔχοντα (Philop., 440, 11).

424 b, 1. αίτιον γάρ...... 3. τῆς ὅλης. — V. ad III. 12, 434 a, 27—30. Une des raisons pour lesquelles les plantes ne sentent pas est, aussi, l'absence des conditions physiques nécessaires, d'une part à la transmission des formes sensibles, d'autre part à la réalisation en elles de l'âme sensitive. μεσότητα désigne, soit, comme le pense PHLOPON (440, 17) τὰ αἰσθητήρια, soit plutôt, comme le dit THEMISTIUS (144, 5): τὸ σῶμα ἐν μεσότητι κεκραμένον τῶν ἀπτῶν ἐναντιώσεων. ARISTOTE ne parlerait que du sens du toucher parce que : περί..... τῶν ἀλλων αἰσθησεων οὐδ' Ἐν ἀπορήσειἑ τις εὐλόγως, εἰ ἀκούει τὰ φυτὰ ἡ ὀσφραίνεται (ID., 143, 27). — τοιαύτην ἀρχὴν == la sensibilité, qui suppose des conditions organiques que ne réalisent pas les plantes. SIMPL., 168, 26 : τὸ μὲν γὰρ μὴ ἔχειν μεσότητα κατὰ τὴν σωματοειδῆ νοητέον τῶν ἀκρων μεταξὺ συμμετρίαν, τὴν δὲ τῶν αἰσθητῶν ὀεχτικὴν εἰδῶν ἀρχὴν κατὰ τὴν αἰσθητικὴν ζωήν.

424 b, 8. πάσχειν μετά τῆς ὅλης. — ΤΗΕΜ., 144, 10 : πάσχει οῦν συνεισιούσης τῆς ὅλης τῆς τοῦ ποιοῦντος · ὑγραίνεται γὰρ εἶσω τοῦ ὑγροῦ εἰσιόντος, xaì ψύχεται εἶσω τοῦ ψυχροῦ εἰσιόντος μετὰ τῆς ὅλης.

424 b, 5. εἰ δὲ τὸ ἀσφραντὸν..... 8. ἀδμῆς. — SOPHON., 104, 17 : εἰ γὰρ ἡ ἀσμὴ τοῦ ἀσφρανθῆναι..... ἀσφραίνεται δὲ ὅσφρησις...... τὸ μὴ τὰς τοιαύτας ἔχον ἀρχὰς πῶς ἂν...... πείσεται;

424 b, 8. οὐδὲ τῶν δυνατῶν...... 9. ἐκαστον. — SIMPLICIUS (170, 4), PHILOPON (441, 34) et SOPHONIAS (104, 20) donnent la même interprétation de ces mots : οὐδὲ τῶν δυνατῶν παθεῖν τι ὑπὸ τῶν αἰσθητῶν πάθοι Ἐν ὑπ' αὐτῶν κατ' ἄλλο τι ἡ κατ' ἐκεῖνο, xaθ' ὅ ἐστιν αἰσθητικόν...... οὐ γὰρ ឪν πάθοι ὁ ὀφθαλμὸς ὑπὸ ἀκουστοῦ (Philop., *l. l.*). Peut-être faut-il lire : ἐκάστου au lieu de ἕκαστον (b, 9).

424 b, 10. οῦτε γὰρ φῶς..... 11. ἀλλ' ἐν οἶς ἐστίν. — PHILOP., 442, 20 : οὐχ ὑπὸ τῆς βροντῆς, ἡ ἀχουστόν, πάσχει τὰ ἡηγνύμενα ὑπ' αὐτῆς σώματα, ἀλλ' ὑπὸ τοῦ ἀέρος τοῦ ψοφοῦντος χινουμένου βιαίως πλησσόμενα διίσταται,.... οὐχ ὑπὸ τοῦ ψόφου, ἡ ψόφος ἐστὶ καὶ ἀχουστός.

424 b, 12. άλλὰ τὰ ἀπτά..... 18. αἰσθητὸς γίνεται. -ARISTOTE vient de dire que la couleur, l'odeur etc. n'agissent que sur le sujet sentant. Mais, prise à la lettre, cette théorie aboutirait à la négation de l'agir et du pâtir. Aussi ajoute-t-il que les qualités tangibles et les saveurs agissent, cependant, sur les corps et, à un moindre degré, les odeurs et les sons. Seulement, ce n'est pas en tant que sensibles qu'ils agissent ainsi, mais seulement en tant que corps ou en tant que dissemblables (Philop., 443, 2; Sophon., 104, 29 : πλήν ούχ ώς αἰσθητὰ εἰς αἰσθητικά, ἀλλ' ὡς ἀπλῶς εἰς σώματα σώματα.). Mais, pourrait-on dire, la sensation elle-même ne se réduit-elle pas à une action de ce genre? On ne saurait identifier les deux choses : un corps qui subit l'influence de la chaleur ou de l'odeur devicnt sensible, mais non sentant. La passivité dans le sujet sentant n'est que la condition de la sensation qui en elle-même n'est pas passivité mais développement spontané des facultés du sujet. V. ad II, 5, 417 b, 12-16; 16-19; 20.

εί γάρ μή,.... 13. άλλοιοζτο; — PHILOP., 443, 4 : εἰ γὰρ μη πάσχει, φησίν, ὑπὸ τῶν ἀπτῶν καὶ γευστῶν ποιοτήτων, ὑπὸ τίνος ἂν πάθοι; κινδυνεύει οὖν ἀπαθῆ αὐτὰ εἶναι καὶ ἀναλλοίωτα, ὅπερ ἅτοπον.

424 b, 14. ἀρ' οὖν κάκεῖνα ἐμποιεῖ. — ID., 443, 11 : εἰπὼν ὅτι ὑπὸ τῶν ἀπτῶν ποιοτήτων πάσχει τὰ σώματα καὶ ὑπὸ τῶν γευστῶν, ζητεῖ εἰ καὶ ὑπὸ τῶν ἄλλων αἰσθητῶν πάσχει τὰ σώματα..... κτλ.

424 b, 15. καὶ τὰ πάσχοντα.... 18. γίνεται. — ΤΠΕΜΙSTIUS (145, 16) explique ainsi : bien que les corps qui subissent l'influence de l'odeur ou des sons soient plus passifs que les autres, on ne peut pas en conclure que la sensation soit une passion :  $\dot{\alpha}\lambda\lambda^2$  εἰ καὶ εὐπαθέστερα τῶν σωμάτων τὰ ἀόριστα, ὅμως

τὸ αἰσθάνεσθαι οὐ τὸ χυρίως πάσχειν ἐστίν. ΡΗΙLOPON (443, 18) et SOPHONIAS (104, 31) comprennent : les corps qui n'ont pas de forme déterminée, comme l'air et l'eau, sont ceux qui patissent sous l'influence du son et de l'odeur, mais il ne semble pas en être ainsi parce que ces corps ne conservent pas longtemps la qualité qui leur est transmise : οὐ δοχεῖ δὲ πάσχειν, φησίν, ὅτι ἀόριστα ὄντα χαὶ ὑγρὲ οὐ τηρεῖ τὰ πάθη τοῦ ψόφου ἡ τὰ τῆς ὀσμῆς ἡ τὰ τοῦ χρώματος (PHILOP., l. l.).

424 b, 17. ή το μέν.... αίσθάνεσθαι. — PHILOP., 444, 20 : ού γὰρ εἶ τι ὑπό τινος πάσχει αἰσθητοῦ, ἤδη καὶ αἰσθάνεται, ἐπεὶ ἦν ἂν καὶ τὸ ὕδωρ καὶ ὁ ἀἦρ καὶ τὰ κάτοπτρα αἰσθανόμενα.

ό δ' άηρ.... 18. γίνεται. — SIMPL., 171, 2 : τὸ μὲν διαφανὲς ἀθρόαν δέχεται την ἀπὸ τοῦ φωτίζοντος ἐνέργειαν, τὸ δὲ διηχὲς καὶ δίοσμον οὐχ ἀθρόως μέν..... ταγέως δέ.

ARISTOTE a commencé l'étude des sens par la vue et c'est le toucher qu'il a examiné en dernier lieu, allant ainsi du supérieur à l'inférieur, ou des sens les moins nécessaires aux sens les plus nécessaires. La vue est, par elle-même, le premier et le plus important de tous les sens, en ce qui concerne la connaissance intellectuelle; c'est celui qui nous fait connaître le plus de différences (De sensu, 1, 437 a, 4-9; Meta., A, 1, 980 a, 26). Tous les corps sont colorés, et il en résulte que les sensibles communs de la vue sont plus nombreux que ceux de n'importe quel autre sens (De sensu, l. l.; 4, 442 b, 13; V. ad II, 6, 418 a, 13). La vue est, en somme, de tous les sens, celui qui mérite le plus véritablement ce nom (ή ὄψις μάλιστα αἴσθησ!ς ἐστι, De an., III, 3, 429 a, 2). Aussi vaut-il être mieux privé d'un autre sens, de l'odorat, par exemple, que de la vue (Rhet., I, 7, 1364 a, 37). Mais, par cela même qu'il est le plus pur (Eth. Nic., X, 5, 1176 a, 1) et le plus parfait de tous, il est aussi le moins nécessaire ; il fait défaut à beaucoup d'animaux (De somno, 2, 455 a, 6; Hist. an., IV, 8, 532 b, 32-533 a, 3). - L'ouïe, il est vrai, nous rend, au point de vue intellectuel, plus de services encore que la vue, puisque c'est grâce à elle que le langage est possible. Mais ce n'est pas par soi et en tant que sens des qualités sonores qu'elle remplit cet office (v. ad III, 13, 435 b, 24-25). Au contraire, les qualités du son, sensibles propres de l'ouïe, sont en petit nombre (De sensu, 1, 437 a, 9). — L'odorat Tome II

UNIVE

338

### NOTES SUR LE TRAITÉ DE L'AME

paralt être un sens exclusivement affectif et utilitaire. Les odeurs offrent si peu de prise à la connaissance claire, que, pour les nommer, nous sommes obligés de leur appliquer, par analogie, les termes qui désignent les saveurs (De an., II, 9, 421 a, 31-b, 3). Il y a, cependant, des raisons pour placer l'odorat avant le goût. D'abord, en effet, la connexion du goût et du toucher fait qu'on ne peut séparer l'un de l'autre. En outre, l'odorat, malgré son importance, est moins nécessaire que le goût; il y a des animaux qui en sont dépourvus (De sensu, 5, 443 a, 9). Enfin, une raison d'un autre genre nous engage à étudier l'odorat après l'ouïe et avant le goût. L'odorat. en effet, s'exerce, comme la vue et l'ouïe, à travers un intermédiaire extérieur à l'organisme du sujet; pour le goût et le toucher, cet intermédiaire est une partie de l'organisme. - Ces deux derniers sont les plus nécessaires de tous; ils constituent les éléments indispensables de la nature animale. Se livrer aux plaisirs de la vue, de l'ouïe ou de l'odorat n'est pas de la débauche (axolzoia). On appelle débauchés, au contraire, ceux qui se laissent aller aux plaisirs du goût et du toucher, faisant ainsi dominer en eux la partie bestiale de la nature humaine (ανδραποδώδεις καί θηριώδεις, Eth. Nic., III, 13, 1118 a, 6-25; VII, 8, 1150 a, 9; 6, 1148 a, 6; Eth. Eud., III, 2, 1231 a, 22). Le goût, néanmoins, n'est pas le plus nécessaire des sens; le toucher l'est encore davantage. On peut dire qu'il est le caractère essentiel de l'animalité, puisque l'animal se définit par la sensation, et que la sensibilité tactile est la seule qui ne fasse défaut à aucun animal (v. ad II, 2, 413 b, 4-5; 414 a, 3; 3, 414 b, 6-13; 415 a, 4; III, 12, 434 b, 10; b, 23). Par rapport au toucher, tous les autres sens ne servent pas à l'être, mais au bien-être (De an., III, 13, 435 b, 19); s'il vient le dernier dans l'ordre de la perfection, il est le premier comme fondement et condition de la vie animale et, par suite; de tous les autres sens (De an., III, 12, 434 a, 28; b, 23; 13, 435 b, 4; Hist. an., I, 3, 489 a, 17; IV, 8, 535 a, 4 et sxp.). Il semble, il est vrai, nous faire connaître plus de différences que la vue, mais ce n'est là, sans doute, qu'une apparence provenant de ce que le toucher est moins un sens unique qu'une collection de sens (v. ad II, 11, 423 b, 27-29; 422 b, 34-423 a, 21). - En traitant d'abord des sens les plus élevés, Aristote a suivi l'ordre inverse de celui qu'il avait adopté pour l'étude des facultés de l'âme. La raison en est, peut-être, que le toucher est le sens dont l'étude offre

le plus de difficultés (*De an.*, II, 11, 422 b, 19), et que, par suite, il y a un intérêt didactique à étudier d'abord le mécanisme de la sensation dans les autres sens, où il est plus aisément discernable.

٠

.

.

,

# LIVRE III

## CHAPITRE PREMIER

Ch. 1. — Ce chapitre et les deux suivants sont aussi bien du second livre que du troisième, et c'est au second que les interprètes arabes les rattachent. Simplicius (172, 11) justifie ainsi leur présence au début du troisième livre : ἄρχεται δὲ ἀπὸ τῆς αἰσθήσεως, ὅμα μὲν συνεχῆ πρὸς τὰ πρότερα τὸν λόγον ἐργαζόμενος, ὅμα δὲ ἕνα ῥᾶον ἐx παραθέσεως τὴν ἐτερότητα θεωρῶμεν τῆς λογακῆς ζωῆς πρὸς αὐτήν, καὶ πρός γε ἕνα καὶ ὅσον εἰς τὴν αἴσθησιν τοῦ λόγου ῆκει ἔχνος ἐπισκοπῶμεν, ὡς τὸ ἀμέριστον, ὡς τὸ χωριστόν πως, ὡς τὸ ἐαυτῆς ἀντιληπτικόν, καὶ ἐπειδὴ χρῆται ὁ πρακτικὸς νοῦς καὶ τῷ αἰσθήσει.

424 b, 22. δτι δ'...... 425 a, 13. ἐκλείποι αίσθησις. — ALEXANDRE (ἀπ. x. λύσ., III, 6, 90, 4) commente ainsi ce passage : Nous avons la sensation de toutes les choses pour lesquelles nous possédons des sensoria. S'il y a des sensibles dont nous n'ayons pas la sensation, c'est donc parce que des sensoria nous font défaut. La proposition : nous avons la sensation de toutes les choses pour lesquelles nous possédons des sensoria (j'adopte la conjecture de BRUNS, *ad loc.*), est exprimée par ARISTOTE sous cette forme : εἰ γὰρ παντὸς οῦ ἐστιν αἴσθησις ἀφή, καὶ νῦν αἴσθησιν ἔχομεν · πάντα γὰρ τὰ τοῦ ἀπτοῦ ἡ ἀπτὸν πάθη τῷ ἀφῷ ἡμῦν alσθητά ἐστιν. Après avoir fait mention du toucher, ARISTOTE a omis d'ajouter : et il en est de même pour les autres sensoria et les autres sensations. Si l'on considère l'ensemble de celles-ci, on en tire la proposition générale : nous avons la sensation de toutes les choses pour lesquelles nous possédons des sensoria. Que, s'il y a des sensibles dont nous n'ayons pas la sensation, il faut qu'il nous manque des sensoria, c'est ce qu'Aristote exprime ainsi : άνάγχη τε, είπερ έχλείπει τις αίσθησις, χαι αλοθητήριόν τι ήμιν έχλείπειν. Puis il s'attache à démontrer que c'est le contraire du conséquent qui est vrai, à savoir qu'aucun sensorium ne nous fait défaut, d'où il résultera qu'il ne nous manque aucune espèce de sensation. ARISTOTE ne fait pas cette démonstration directement, mais, considérant les sensoria que nous possédons, il montre qu'il ne peut pas y en avoir un plus grand nombre. et que, par conséquent, il ne nous en manque aucun. Il énumère les sensoria que nous avons en ces termes : xxì δσων μèν αύτοι άπτόμενοι αίσθανόμεθα, τη άφη αισθητά είναι, ην τυγγάνομεν έγοντες, όσα δὲ διὰ τῶν μεταξύ χαὶ μὴ αὐτῶν ἀπτόμενοι, τοῖς ἀπλοῖς, λέγω δ' οισν άέρι και ώδατι. Par ces mots, en effet, Aristote indique que nous possédons le sensorium tactile et, en outre, que, en ce qui concerne les sensibles que nous sentons à travers un milieu, c'est au moyen des corps simples, desquels certains de nos sensoria sont faits, à savoir l'air et l'eau, que la sensation a lieu. Il restait à prouver ensuite que, parmi les corps simples, il n'y a que ces deux là qui puissent constituer des sensoria. En effet, ce point établi, il résulte qu'aucun sensorium ne nous manque. Mais ARISTOTE ne fait pas immédiatement cette démonstration. En effet, il remarque d'abord qu'il y a trois sensoria, le toucher et ceux qui sont faits des corps simples (à savoir celui qui est formé d'eau et celui qui est formé d'air), mais que les genres des sensibles sont en plus grand nombre, puisqu'il y a les visibles, les sonores, les odorants, les sapides et les tangibles. Que les sensoria ne sont donc pas en même nombre que les sensibles, c'est ce qu'il montre en disant : έγει δ' ούτως, ώστ' εί μεν δι' ενός πλείω αίσθητά έτερα όντα άλλήλων τῷ γένει, ἀνάγκη τὸν ἔγοντα τὸ τοιοῦτο αἰσθητήριον άμφοῖν αἰσθητικὸν είναι. On peut, en effet, apercevoir par là que, si des sensibles génériquement différents les uns des autres peuvent être sentis par un sensorium unique, celui qui possédera ce sensorium sentira les sensibles génériquement différents. Car, de ce que les sonores et les odorants, par exemple, sont génériquement différents, il ne résulte pas que les sensoria au moyen desquels ils sont sentis doivent différer de même. En effet, c'est par l'intermédiaire de l'air que l'un et l'autre sont sentis, de sorte que celui qui possédera un sensorium formé d'air percevra, grâce à lui, ces deux sensibles.

Réciproquement, si plusieurs milieux peuvent servir à la sensation d'un même sensible (tels semblent être les sensibles odorants, car leur sensation peut avoir lieu par l'intermédiaire de l'eau et par celui de l'air. En effet, les animaux aquatiques paraissent percevoir les odeurs par l'intermédiaire de l'eau et les animaux qui respirent, par l'intermédiaire de l'air), celui qui possédera un sensorium formé de l'un ou de l'autre seulement de ces éléments percevra le sensible en question. Après avoir établi ainsi que, du fait qu'il y a cing sensibles génériquement différents, on ne peut pas conclure qu'il doive y avoir cinq espèces différentes de sensoria, ARISTOTE montre, ensuite, que l'air et l'eau sont les seuls éléments dont un sensorium puisse être fait; que la pupille est faite d'eau et l'ouïe d'air: que l'odorat est composé d'air chez l'homme et chez les animaux terrestres, tandis qu'il est composé d'eau chez les animaux aquatiques. Un sensorium ne peut pas être fait de feu, comme Aristote l'établit dans le De sensu, ni de terre seule. Il ne peut donc y avoir d'autres sensoria que ceux dont sont doués les animaux parfaits. Et, s'il en est ainsi, il ne manque aucun sensorium aux animaux qui possèdent les cing sens. Par suite, il ne leur manque aucune sensation.

Cette interprétation, que nous avons reproduite à peu près textuellement, paraît être, de toutes les interprétations anciennes, celle qui serre de plus près la pensée d'ARISTOTE. ALEXANDRE semble, toutefois, attribuer un caractère trop empirique à la proposition b, 27 : xai δσων μέν..... (30) xai ΰδατι. PHILOPON se méprend encore davantage quand il prétend (449, 18; 31; 430, 8) que le raisonnement d'ARISTOTE est fondé sur l'expérience et l'induction. Cette opinion, qu'avait déjà soutenue JAMBLIQUE, est repoussée avec raison par SIMPLICIUS (174, 38) : àλλ' δ μέγας ΊΔμδλιχος..... βούλεται...... μτ, δεῖν ἐx τῆς ἐπαγωγῆς διἴσχυρίζεσθαι τὸ ποσὸν τῶν αἰσθήσεων, ὀρθῶς λέγων. οὐ μτ,ν δ 'Αριστοτέλης τῆ ἐπαγωγῆ ἐπερείδεται, ἀλλὰ τῆ τελειότητι τῆς ζωῆς, xaì τῷ μτ, ἐνδεῖν τι ἡμῖν αἰσθητήριον. Cf. ID., 173, 8.

Parmi les modernes, c'est BONITZ (Arist. Stud., II—III, p. 36 sqq.) qui a donné de ce passage le commentaire le plus satisfaisant. Le principe général de l'argument d'ARISTOTE est, pense-t-il, que l'âme de l'animal est essentiellement  $\alpha i \sigma \partial \eta \tau \iota x f$ ; que, par suite, elle est apte à saisir tous les sensibles et que, si quelques-uns d'entre eux lui échappent, ce ne peut être que faute d'un organe. — L'interprétation de BONITZ reproduit, sur ce point, celle de SIMPLICIUS (473, 46) :  $\pi \delta \theta \varepsilon v \sigma \delta v$ ,  $\delta \tau \iota \pi \ell v \tau \varepsilon \mu \delta v \sigma \iota$  αι αίσθήσεις, πιστούται ό 'Αριστοτέλης; έκ τε της ζωτικής έν ήμεν τελειότητος καί έκ των αίσθητηρίων μή έλλειπόντων . έλλείποι γάρ άν τις αισθησις ή διὰ τὸ ἀμυδρὸν χαὶ οἶον ἀπεψυγμένον τῆς ζωῆς. άδυνατούσης κατά πάσας ένεργεϊν, ή διά τὸ τὰ ὄργανα ένδεϊν, απερ έστε τὰ αἰσθητήρια..... xτλ. - La démonstration se compose de six propositions, dont voici l'enchaînement, abstraction faite de la quatrième (b, 31 : έγει δ' ούτως..... 425 a, 2 : τοῦ δι' άμφοῖν · ) qui ne se rattache pas directement à l'argument principal : I. La sensation suppose soit un contact immédiat, soit un contact médiat avec l'objet. La première sorte de sensibilité, le toucher, appartient aux animaux et ils sont, par suite, capables de saisir toutes les propriétés tou antou à antou. II. En ce qui concerne les sensations qui ont lieu grâce à un contact médiat, il faudrait, en vertu du principe général de l'argument, pour qu'il nous en manquât quelqu'une, qu'un organe nous fit défaut (b, 26 : avayar, r', einep exdeiner ru aisθησις, xal alσθητήριόν τι ήμιν έχλείπειν). III. Les organes sont composés d'éléments de même espèce que les milieux à travers lesquels l'excitation leur est transmise (b, 29 : όσων διά του μεταξύ αἰσθανόμεθα τοῖς άπλοῖς, λέγω δ' οἴον ἀέρι καὶ ὕδατι ·). V. Parmi les éléments, il n'y en a que deux, l'air et l'eau, qui puissent jouer le rôle de milieux. Pour être susceptible d'éprouver tous les genres de sensations possibles, il suffit donc de posséder des organes composés de ces deux matières. VI. Or les animaux supérieurs ont des organes de ce genre (425 a, 8 : ταῦτα δὲ χαὶ νῦν ἔχουσιν ἔνια ζῷα ·). Ils sont donc capables d'éprouver toutes les sensations.

Cette explication ne nous paraît pas complètement juste. La parenthèse πάντα γὰρ τὰ τοῦ ἀπτοῦ ἡ ἀπτοῦ.... κτλ. (b, 25) n'a pas précisément pour but de prouver que les animaux sont capables de saisir toutes les propriétés τοῦ ἀπτοῦ ἡ ἀπτόν, mais, plutôt, que chaque sens épuise la totalité des sensibles qui lui sont propres, et que, par suite, si quelque genre de sensible nous échappait, ce ne pourrait être que faute d'un organe (SIMPL., 175, 34 : ἡ ἀφή,... οὐδὲν ἀφίησι τῶν ἀπτῶν ἄγνωστον). Le toucher n'est mentionné ici que comme exemple (ALEX., op. cit., 90, 9; SIMPL., l. l.). En outre, la proposition b, 26 : ἀνάγαη τ', εἴπερ...... (27) ἐκλείπειν ne paraît pas s'appliquer seulement aux sensations qui s'exercent à travers un milieu, mais avoir une portée générale. Voici quelle est, croyons-nous, la marche de l'argument : Chaque sens, ou plutôt chaque organe, nous sert à percevoir tous les sensibles

que la sensibilité peut atteindre par son moyen. Par suite, pour que nous fussions incapables de percevoir quelque genre de sensibles, il faudrait qu'un organe nous fit défaut. Mais les considérations suivantes prouvent qu'il ne peut y avoir d'autres organes que ceux que nous possédons : Il est vrai a priori qu'une sensation ne peut avoir lieu que de deux façons : soit par un contact immédiat, soit par l'intermédiaire d'un milieu. Mais les sensations qui se produisent par suite d'un contact immédiat ont, évidemment, pour organe, l'organe tactile que nous possédons, et il ne saurait y avoir pour elles d'autre organe que celui-là. Quant aux sensations qui se produisent grâce à l'intermédiaire d'un milieu, leurs organes doivent être de même nature que ce milieu. Or, il n'y a que l'air et l'eau, parmi les corps simples, qui soient aptes à jouer le rôle de milieux. Les organes dont il s'agit ne peuvent donc être faits que d'air ou d'eau. Comme les animaux qui ne sont ni imparfaits ni mutilés possèdent, en fait, des organes formés de ces éléments et, en outre, l'organe tactile, ils ont tous les organes et, par suite, toutes les sensations possibles.

Pour que ce raisonnement ait quelque valeur, il faut qu'il soit établi a priori qu'il n'y a pas, dans le monde sensible, d'autres éléments que le feu, l'air, l'eau et la terre; que, seuls, l'eau et l'air peuvent jouer le rôle de milieux sensibles; qu'enfin les organes doivent être de même nature que les milieux. - Quant au premier point, on en trouve, dans ARISTOTE, deux démonstrations. Dans le De generatione et corruptione (II, 3, 330 a, 30 sqq.), il détermine le nombre et la nature des éléments en prenant pour base les qualités irréductibles que révèle le toucher : chaud et froid, sec et humide (v. ad II, 11, 423 b, 29). Mais il est clair que cette démonstration, qui repose sur les données de la sensation et l'importance des sensations tactiles par rapport aux autres, ne saurait, sans cercle vicieux, servir de principe à l'argument exposé ici. Dans le De cœlo (I, c. 2 et 3), au contrairé, ARISTOTE démontre qu'il n'y a ici-bas que quatre corps simples, et cing dans l'ensemble de l'univers, en se fondant sur les espèces dernières du mouvement (v. ad I, 3, 406 a, 16-22). Cette démonstration, il est vrai, n'est pas purement a priori, puisque le mouvement est un des sensibles communs (De an., II, 6, 418 a, 17). Mais le mouvement local est l'élément essentiel de notre concept de la nature, car la nature est un principe de mouvement (v. ad II, 1, 412 b, 5---6). D'autre part, notre concept de la nature est complété et confirmé par

celui de l'être qui n'est pas nature. Car, dans l'être surnaturel, qui est tout acte, il n'y a plus ni matière, ni puissance, ni, par suite, de mouvement. Ce n'est donc pas seulement l'observation sensible, mais la pensée, qui nous autorise à voir, dans le mouvement, le caractère essentiel de la nature, et, en fondant la théorie des éléments sur le concept de nature ou de mouvement, nous lui donnons une base rationnelle. C'est donc, sans doute, à cette déduction que nous devons nous référer pour compléter la démonstration du De anima. On peut aussi considérer comme démontré antérieurement que les organes doivent être de même nature que les milieux. Car le patient doit être, au moins en un sens, semblable à l'agent (v. ad II, 4, 416 a, 22-25; 5, 417 a, 1), et c'est, en réalité, le milieu qui agit sur l'organe de la sensation (v. ad II, 7, 419 a, 18-19). Mais ce qu'Aristote ne démontre pas ici et n'a guère démontré ailleurs, c'est que l'eau et l'air puissent seuls jouet le rôle de milieux sensibles. Car le passage du De sensu (2, 437 — et non 436 qu'indique Bruns, in app. crit. ad loc., par inadvertance — a, 22 sqq.), auquel renvoie ALEXANDRE (l. c.), ne concerne que la vue et ne comporte pas de conclusion générale (SIMPL., 178, 36 : μόνον έκ τῆς ἐπαγωγῆς λαδών τὸ δύο είναι τὰ μεταξύ ἀέρα τε καὶ ὕδωρ. ID., 179, 21). ΤΗΕΟΡΗRASTE remarquait déjà qu'Aristote ne s'était pas expliqué clairement sur ce point (cf. PRISC., 19, 22 : ζητει δ Θεόφραστος πρωτων μέν, πόθεν, ώς διὰ μόνων ἀέρος καὶ ὕδατος.). ΙΙ γ a donc quelque obscurité et quelque incertitude dans son argumentation. Sans doute THEMISTIUS (149, 23) n'a-t-il pas tort de penser qu'il a sous-entendu la véritable raison d'admettre que l'homme est capable d'éprouver toutes les sensations possibles : c'est que, sans cela, l'activité intellectuelle et la science elles-mêmes seraient incomplètes et fragmentaires (An. post. I, 18, 81 a, 38; V. ad III, 8, 432 a, 7-8; 1, 1, 402 a, 19; 402 b, 16 - 403 a, 2). Cf. THEM., l. l. : δήλη δέ έστιν ή φύσις, δτι πανταγοῦ τάς άτελεστέρας δυνάμεις όλοχλήρους ταις τελειοτέραις προϋδάλλεται. ώστε είπερ έν ανθρώπψ λόγος καί νοῦς, πάσαι αν αὐτῷ προϋπάργοιεν ai aiobhosic. SIMPL., 173, 32; PHILOP. (450, 9, qui rapporte, en l'approuvant, l'opinion de THEMISTIUS); SOPHON., 105, 29. ALEXANDRE (De an., 66, 3) semble, lui aussi, donner la préférence à cet argument : čôci ôć, ci ačobyoiç tiç čheinev, xai aiobyτήριόν τι λείπειν, ώς έδειξεν Άριστοτέλης έν τῷ τρίτψ Περί ψυχής. δειχνύοιτο δ' άν χαι διά του πάσαν μέν αΐσθησιν έν ζώω είναι, μηδέν δὲ ζῷον ἔχειν ἄλλην τινὰ παρὰ τὰς προειρημένας. ἀλλὰ χαὶ διὰ τοῦ

τελειοτάτην μέν τῶν ψυχικῶν δυνάμεων εἶναι τὴν λογικήν, ἐπὶ δὲ ταῖς πρώταις τετελεσμέναις αἰ τελειότεραι, ώστε ἐν οἶς ἡ λογική, ἐν τούτοις πρῶτων πάσα ἡ αἰσθητική.

424 b, 22. oùn écriv alcongus tripa mapà ràs mévre. — Démocrite avait admis la possibilité que d'autres êtres eussent des sens qui nous manquent. AET., *Plac.*, IV, 10, 399, 15 Diels :  $\Delta \eta \mu \dot{\alpha} \chi \rho \tau \sigma \sigma \lambda e lous elvai alcongue, mepì tà àloya ζῷα xaì mepì toùs$ σοφούς xaì mepì toùs θεούς. V., pour l'interprétation de ce texte,ZELLER, tr. fr., t. II, p. 333, n. 1, I<sup>5</sup>, 912, 2 t. a. et KRISCHE,*Forsch.*, p. 154.

424 b, 30. τοῖς ἀπλοῖς. — La leçon de quelques manuscrits est τοῖς ἀπλοῖς διαστήμασι. BEKKER a supprimé, avec raison, ce dernier mot que n'ont lu ni ALEXANDRE (ἀπ. ×. λύσ., III, 6, 90, 23), ni PHILOPON (451, 24), ni SOPHONIAS (103, 24). SIM-PLICIUS (177, 39; 178, 4) lit: τοῖς ἀπλοῖς ἀποστήμασι.

424 b. 31. έγει δ' ούτως..... 425 a, 2. του δι' άμφοιν. - Ce passage, disent les commentateurs (ALEX., op. cit., 90, 32; Philop., 451, 31; Sophon., 106, 20), a pour but de résoudre une difficulté dont l'énoncé est sous-entendu : σιγηθείσαν άπορίαν ἐπιλύεται..... ὀφείλων γὰρ ἀπορῆσαι ὅτι εἰ δύο ἐστὶν αἰσθητήρια, άτρ και ύδωρ, τρία δε αίσθητά, χρώμα ψόφος όσμη, και είθ' ούτως έπιλύσασθαι, ώς ήδη άπορήσας φησίν (Philop., l. l.). Si l'on prenait à la lettre les assertions d'Aristote, il en résulterait (comme l'objectait Théophraste, ap. Prisc., 19, 25) qu'un seul sensorium formé d'air, comme l'organe de l'ouïe, pourrait servir, par exemple, à la perception de la couleur (SIMPL., 178, 25 : άλλα δια τί, ..... ούγι και όρξ ή άσπάλαξ, έγουσα άέρα, ψ άκούει; διά τι δε ούχι και άκούει ή πορφύρα, έχουσα το ψ όσφραίνεται, είτε άήρ τούτο είτε ϋδωρ είη;). Mais la proposition b, 32 : άνάγκη τὸν ἔχοντα..... (34) xaì χρόας doit signifier seulement ceci : il arrive nécessairement que l'animal, dont l'organe est constitué par l'un de ces milieux, sent l'un et l'autre sensible, pourvu, bien entendu, qu'il possède dans sa plénitude la faculté sensitive et qu'il soit doué de tous les organes que comporte son espèce. SIMPL., à la suite du texte cité : διότι, έρω, ούτε άξιουται άπλῶς οὕτε ἀληθεύει τὸ λεγόμενον, ἀλλ' ἐπὶ τῶν τελείων ζψων (ὅθεν, ώς εἶρηται, καὶ ἐπὶ ἡμῶν ἐποιεῖτο τὸν λόγον, « ἡμῖν » λέγων καὶ « όσων αύτῶν άπτόμενοι αἰσθανόμεθα ». De même, les mois b, 34 : εί δε πλείω..... (425 a, 2) άμφοιν veulent dire sans doute :

quoique certains sensibles admettent deux milieux, l'organe qui sert à les percevoir n'a pas besoin d'être composé de ces deux milieux, mais il suffit qu'il renferme l'un ou l'autre. SOPHON., 106, 29 : οὐχ ἐπειδὴ δύο τινῶν μεταξύ τῶν αὐτῶν αἰσθητῶν ἡ ἀντίληψις γίνεται, ἀνάγχη χαὶ διπλᾶ εἶναι τὰ αἰσθητήρια, ἀλλ' ὥσπερ εἰ ἀνέλοι τις ἐπινοία τὸ ἐν τῶν μεταξύ, ἀρχεῖ εἰς τὴν τῶν αὐτῶν αἰσθητῶν διαπόρθμευσιν τὸ ὑπολειπόμενον ἕτερον. — La leçon τοῦ δι' ἀμφοῖν (TW et SIMPL., 179, 11), admise par la majorité des éditeurs, est préférable à τοῖν ἀμφοῖν (L) ou à ἀμφοῖν qu'ont la plupart des manuscrits et qu'adopte BEKKER.

425 a, 3. ἐχ δύο τούτων αἰσθητήρια μόνον ἐστίν, i. e. : μη οϊόν τε είναι αἰσθητήριον ἐξ ἄλλου τινὸς τῶν ἀπλῶν σωμάτων, ή ἐξ ὕδατος χαὶ ἀέρος (ALEX., op. cit., 91, 12. De même, PHLOP., 452, 25; SOPHON., 106, 34).

425 a. 5. ή δ' δσφρησις θατέρου τούτων. -- Philopon (452, 26) signale deux interprétations de ce passage : τινές φασιν ότι τούτο λέγει, ότι ή όσφρησις θατέρου μετέγει, τουτέστιν έχατέρου και άέρος και ύδατος, έπι ήμῶν μεν ἀέρος, ἐπι δὲ τῶν ἐνόδρων ύδατος · τινές δε θατέρου λαμβάνουσι το έτερον, τούτεστι τοῦ ετέρου μετέχει, οίον άέρος. SIMPLICIUS (179, 28) semble préférer la première explication et en propose une troisième : f as in fuiv μεν άέρος εν ίχθύσι δε ύδατος όντος, ή ώς του άμφοιν μεταξύ εν πάσι. - Il peut paraître y avoir quelque incertitude dans les idées d'ARISTOTE sur la composition des organes des sens. Le feu, lisons-nous ici, entre, sous forme de chaleur vitale, dans tous les sensoria; la terre ne constitue aucun d'eux ou, plus exactement, elle entre pour une part dans les organes du tact et, par suite, dans ceux du goût (De sensu, 2, 438 b, 30; V. ad II, 9, 421 a, 19; II, 10; III, 12, 434 b, 18); la pupille est faite d'eau; l'organe auditif d'air, et celui de l'odorat soit de l'un et de l'autre, soit de l'un ou de l'autre. Le De sensu (2, 438 b, 17 sqq.) expose une doctrine sensiblement différente : ...... φανερόν ώς δεί τοῦτον τὸν τρόπον ἀποδιδόναι καὶ προσάπτειν ἕκαστον τῶν αἰσθητηρίων ἐνὶ τῶν στοιχείων. τοῦ μὲν ὄμματος τὸ ὁρατικὸν ύδατος ύποληπτέον, άέρος δε τὸ τῶν ψόφων αἰσθητικόν, πυρὸς δὲ τὴν δσφρησιν. Ο γάρ ένεργεία ή δσφρησις, τουτο δυνάμει το δοφραντικόν . τὸ γὰρ αἰσθητὸν ἐνεργεῖν ποιεῖ τὴν αἴσθησιν, ὥσθ' ὑπάρχειν ἀνάγκη αύτην δυνάμει πρότερον. ή δ' όσμη χαπνώδης τίς έστιν αναθυμίασις, ή δ' άναθυμίασις ή χαπνώδης έχ πυρός. διὸ χαὶ τῷ περὶ τὸν ἐγχέφαλον τόπιμ τὸ τῆς δσφρήσεως αἰσθητήριόν ἐστιν ίδιον · δυνάμει γὰρ θερμή

ή τοῦ ψυγροῦ ἕλη ἐστίν ..... οῦτος γὰρ (sc. ὁ ἐγκέφαλος) ὑγρότατος χαὶ ψυγρότατος τῶν ἐν τῷ σώματι μορίων ἐστίν. τὸ δ' ἀπτιχὸν γής. τὸ δὲ γευστικὸν εἴδός τι ἀφής ἐστίν. ZELLER (II, 23, p. 537, n. 3 t. a.), remarque que les deux opinions se contredisent et que, comme l'admettait déjà ALEXANDRE (De sensu, 78, 2 : εἰ οῦτω, φησίν, έπι της όψεως έγει και διά τοῦτο, καθά έγλίγοντό τινες, έκαστον αlσθητήριον έχάστω των στοιγείων άνατίθεται. Ibid., 83, 6; 80, 6: ού γάρ δη άρέσχοντα αύτῷ λέγει ·), ce ne sont probablement pas ses propres idées qu'Aristote expose dans ce passage du De sensu (cf. Part. an., II, 1, 647 a, 12 : TWV & alothitipolwv Exactor πρός Εχαστον έπιζευγνύουσι των στοιχείων). D'ailleurs, ce n'est pas seulement avec le De anima, mais encore avec un autre texte du De sensu, que celui-ci est en contradiction (v. ad II, 9, 422 a, 6). Enfin BAEUMKER (Arist., Lehre v. d. äuss. u. inn. Sinnesverm., p. 48, n. 3) signale que quatre manuscrits du De sensu, sur sept, ont pavepov ic el dei (b, 17), et admet aussi qu'Aristote y expose les conséquences d'une doctrine que lui-même n'adopte pas. Cette opinion nous paraît plus vraisemblable que les conjectures d'Essen (v. app. crit. ad 425 a, 5-7 et ci-dessus ad l. l.), qui ne parvient à concilier les textes du De sensu entre eux et avec celui du De anima qu'en y apportant des modifications que rien ne justifie. -- On a prétendu aussi (v. ZIAJA, Arist. De sensu c. 1, 2, 3 etc., p. 10, note) que le texte du De anima, ne contredit qu'en apparence celui du De sensu et que ce n'est pas l'organe de l'odorat qui est désigné dans ce dernier par őσφρησις. Mais, en ce cas, on ne comprendrait pas comment la remarque ή ὄσφρησις πυρός pourrait confirmer la proposition : φανερόν ώς δεί .... ×τλ. Si, en effet, δσφρησις ne désigne pas l'organe olfactif, les mots πυρός οε την δσφρησιν ne peuvent signifier que ceci : l'odorat ou l'olfaction ont pour objet le feu. Il y a, d'ailleurs, d'autres exemples de l'emploi de organois dans le sens de dorpotoeus aiourtipiov. V. Ind. Ar., 538 a, 30.

425 a, 5. τὸ δὲ πῦρ...... 6. Χοινὸν πάντων. — D'une part, le feu exerce, sur l'organisme, une action destructrice (Simpl., 179, 31 et 326, 17; V. ad III, 13, 433 a, 14); d'autre part, les organes des sens ont besoin de se nourrir, et l'assimilation de l'aliment n'est pas possible sans chaleur. PHILOP., 452, 32: πᾶσα γὰρ αἶσθησις τρέφεται · εἰ δὲ τρέφεται, xal πέττει · πᾶσα δὲ πέψις διὰ θερμοῦ. **425 a, 6.** γη δέ...... 7. ιδίως. — V. De sensu, 2, 438 b, 30, cité dans l'avant-dernière note.

425 a, 9. ένια ζφα. — V. ad II, 4, 415 a, 27; III, 12, 434 b, 9 sqq.; Hist. an., IV, 8, 532 b, 29 : περί δὲ τῶν αἰσθήσεων νῦν λεκτέον · οὐ γὰρ δμοίως πῶσιν ὑπάρχουσιν, ἀλλὰ τοῖς μὲν πῶσαι τοῖς δ' ἐλάττους . εἰσὶ δ' αἰ πλεῖστων, καὶ παρ' ᾶς οὐδεμία φαίνεται ὅδιος ἑτέρα, πέντε τὸν ἀριθμόν, ὄψις, ἀκοή, ὅσφρησις, γεῦσις, ἀφή . ἔνθρωπος μὲν οῦν καὶ τὰ ζωροτόκα καὶ πεζά, πρὸς δὲ τούτοις καὶ ὅσα ἔναιμα καὶ ζωροτόκα, πάντα φαίνεται ἔχοντα ταύτας πάσας, πλὴν εἴ τι πεπήρωται γένος ἕν, οἶον τὸ τῶν ἀσπαλάκων.

425 a, 11. ή ἀσπάλαξ. — Hist. an., à la suite du texte cité : τοῦτο γὰρ ὄψιν οὐχ ἔχει · ὀφθαλμοὺς γὰρ ἐν μὲν τῷ φανερῷ οὐχ ἔχει, ἀφαιρεθέντος δὲ τοῦ δέρματος ὄντος παχέος ἀπὸ τῆς χεφαλῆς χατὰ τὴν χώραν τὴν ἔξω τῶν ὀμμάτων ἔσωθέν εἰσιν οἱ ὀφθαλμοὶ διεφθαρμένοι, πάντ' ἔχοντες ταὐτὰ τὰ μέρη τοῖς ἀληθινοῖς ·..... εἰς δὲ τὸ šξω οὐδὲν σημαίνει τούτων διὰ τὸ τοῦ δέρματος πάχος, ὡς ἐν τῆ γενέσει πηρουμένης τῆς φύσεως. Cf. ibid., I, 9, 491 b, 28. La plupart des auteurs pensent que l'animal auquel ARISTOTE fait allusion est la taupe ordinaire (talpa vulgaris); SCHNEIDER a cru qu'il s'agissait du rat aveugle d'Orient (spalax typhlus; Zemni, Buff.). Cette opinion a été combattue par KARSCH et par SUNDEWALL, qui identifient l' ἀσπάλαξ d'ARISTOTE à la taupe aveugle (talpa cæca). V. Ind. Ar., 115 b, 28.

ώστ' εἰ μή τι ἔτερόν ἐστι ..... 13. αίσθησις. — V. De cælo, I, 2; IV, 1—5. ΤΗΕΜ., 149, 19: ώστε εἰ μὴ ἕτερον σῶμα παρὰ τὰ τέσσαρα στοιχεῖα χαὶ τὰ συγχείμενα ἐξ αὐτῶν, οἶα τὰ ἐνταῦθα σύμπαντα σώματα, μήτε πάθος ἕτερον τούτων ἐστὶ τῶν σωμάτων παρὰ τὰ νῦν ὑπάρχειν δοχοῦντα, οὐδεμία ἂν ἐχλείποι τοῖς ζώοις αἴσθησις. — ALEXANDRE (ἀπ. χ. λύσ., III, 6, 91, 20) prend πάθος dans son sens étroit et interprète : οὐδὲν γὰρ παρὰ τὰ τέσσαρα οἶόν τε ἀπλοῦν παθητὸν εἶναι σῶμα, <ὡς> ἐξ ἐχείνου δύνασθαί τι αἰσθητήριον εἶναι. δεῖ μὲν γὰρ τὸ αἰσθητήριον πάσχειν τι ὑπὸ τοῦ αἰσθητοῦ, διὸ χαὶ παθητοῦ εἶναι σώματος · τὸ δὲ πέμπτον σῶμα ἀπαθὲς ἐνδέδειχται.

425 a, 14. άλλὰ μὴν οὐδέ..... 30. ἡμᾶς ὀρᾶν]. — Voici, d'après les commentateurs grecs, qui ne sont en désaccord que sur les détails de l'interprétation, le sens général de ce passage : on ne saurait prétendre qu'il puisse y avoir, pour les sensibles communs, un sens spécial qui nous ferait défaut. En

effet, s'il en était ainsi. ce ne serait que par accident que nous atteindrious ces sensibles au moyen des autres sens, car les sensibles propres d'un sens particulier ne sont, pour les autres, que des sensibles par accident. Or ce n'est pas par accident que nous sentons par le toucher, la vue etc., les sensibles communs. Les sensibles par accident, en effet, n'exercent aucune action sur l'organe du sens qui les saisit accidentellement (v. De an., II, 6, 418 a, 23). La saveur, par exemple, n'exerce aucune action sur la vue, quand il arrive à celle-ci de la discerner. Au contraire, les sensibles communs impriment un mouvement aux sens, et c'est grâce à cette affection que ceux-ci les perçoivent; ainsi la vue et l'ouïe discernent la grandeur et la forme par l'intensité de l'impression (De mem., 2, 452 b, 9 : νοεί γάρ τά μεγάλα και πόρρω οὐ τῷ άποτείνειν έχει την διάνοιαν..... άλλα τη ανάλογον χινήσει· ἕστι γαρ έν αὐτῆ τὰ δμοια σχήματα καὶ κινήσεις.). Par conséquent, les sensibles communs ne sont pas sentis par accident par les cinq sens que nous possédons. Ils ne sont donc pas des sensibles propres pour un autre sens. - L'obscurité du morceau provient, en partie, de l'emploi du même mot (xívyous) pour désigner, d'une part, le mouvement senti comme tel, et, d'autre part, l'impression produite sur les sens par les sensibles communs.

SUSEMIHL (Burs. Jahresb., XXX, p. 42, n. 52) pense qu'il faut rétablir ainsi le texte : άλλα μήν ούδε των χοινών οໂον τ' είναι αίσθητήριόν τι ίδιον, ών έκάστη αἰσθήσει αἰσθανόμεθα <ous κατά συμδεδηχός (οίον χινήσεως, στάσεως, σχήματος, μεγέθους, άριθμοῦ, ένος · ταῦτα γὰρ πάντα χινήσει αἰσθανόμεθα, οἶον μέγεθος χινήσει, ώστε καί σχημα · μέγεθος γάρ τι τὸ σχημα · τὸ δ' ήρεμοῦν τῷ μή κινεῖσθαι · ό δ' άριθμός άποφάσει του συνεγους \*\*)\*\* και τοις Ιδίοις · εκάστη γάρ έν αἰσθάνεται αἴσθησις. ὥστε δῆλον ὅτι ἀδύνατον ὁτουοῦν ἰδίαν αἴσθησιν είναι τούτων, οίον χινήσεως. ούτω γάρ έσται ώσπερ νῦν τη ὄψει τὸ γλυχύ αίσθανόμεθα , τοῦτο δ' ότι ἀμφοῖν ἔγοντες τυγγάνομεν αἶσθησιν, ή καὶ ὅταν συμπέσωσιν ἅμα γνωρίζομεν. [εἰ δὲ μή, οὐδαμῶς ἂν ἀλλ' ή κατά συμδεδηχός ήσθανόμεθα, οίον τόν Κλέωνος υίον ούχ ότι Κλέωνος υίος άλλ' ότι λευκός, τούτω δε συμδέδηκεν υίω Κλέωνος είναι]. τά γάρ άλλήλων ίδια κατά συμβεδηκός αίσθάνονται αι αισθήσεις, ούχ ή αύταί, άλλ' ή μία, όταν άμα γένηται ή αἴσθηςις ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ, οἶον χολήν ότι πιχρά χαί ξανθή · ού γάρ δή ετέρας γε τὸ είπεῖν, ότι ἄμφω έν (1. έν άμφω) · διο και άπατάται, και έαν ή ξανθόν, χολήν οίεται είναι · των δε χοινων ήδη έγομεν αίσθησιν χοινήν ού χατά συμβεδηχός. ούχ ἄρ' έστιν ίδία. [ούδαμῶς γάρ ἂν ήσθανόμεθα άλλ' ή ούτως ώσπερ

t<sup>γ</sup>ρηται τὸν Κλέωνο; olòv ήμᾶς ὁρᾶν]. Sans doute, ce passage gagne ainsi en clarté. Mais comme ces corrections, que n'autorisent ni les manuscrits ni les commentateurs, ne sont pas absolument indispensables à l'explication (v. les notes suivantes), il nous a paru plus sôr de conserver le texte traditionnel. — L'interprétation d'ESSEN (*D. zweite Buch*, etc., p. 79 sqq.) s'applique à un texte qui n'a plus que des rapports lointains avec celui des manuscrits.

Sur la nature et les fonctions du sens commun, v. *ad* II, 6, 418 a, 18—19. Le sens commun n'est pas un sens spécial; il est la sensibilité primitive non encore différenciée, et se retrouve, par conséquent, comme base, dans tous les sens spéciaux. De même, les sensibles communs sont des généralités qui ne sont pas encore spécifiées par l'acte; c'est pour cela qu'ils sont impliqués, à la façon du genre dans les espèces, dans les sensibles d'espèces différentes. Il est naturel, par conséquent, qu'ils soient saisis par le sens commun. V. De mem., 1, 450 a, 9.

425 a, 14. άλλα μήν..... ίδιον. - Ριιιορ., 456, 20 : φαμέν γὰρ ὅτι ταῦτα τὰ κοινὰ αἰσθητὰ αὐτά ἐστιν τὰ ταῖς μαθηματικαῖς έπιστήμαις ύποχείμενα · σχήματα γάρ καὶ ἀριθμοὶ καὶ κινήσεις καὶ μεγέθη και ήρεμίαι είσιν τὰ κοινὰ αίσθητά, άτινα ταῖς μαθηματικαῖς έπιστήμαις είσιν ύποχείμενα . έπειδή ούν έχρην τα μαθηματικά ύποχείμενα αχριδώς γινώσχεσθαι, αχριδώς δε γινώσχονται τῷ ὑπὸ πολλῶν αίσθήσεων γνωρίζεσθαι, και διά τοῦτό ἐστι κοινά αίσθητά. άλλ' εί ταῦτα οῦτως ἔχει, ἐναντιοῦται ἑαυτῷ ᾿Αριστοτέλης · αὐτὸς γάρ ἐν τῷ δευτέρψ λόγψ τούτου τοῦ βιδλίου λέγει ότι τὰ ίδια αἰσθητὰ ἀχριδέστερον γινώσκεται · πως ούν νῦν λέγει ότι τὰ κοινὰ αίσθητὰ ἀκριδέστερά ἐστι; λέγομεν ούν ότι ούχ έναντιοῦται ἑαυτῷ, ἀλλὰ τὰ ἴδια αἰσθητὰ ὑπὸ τής οίχείας αίσθήσεως άχριδέστερον γινώσχονται τῶν χοινῶν αἰσθητῶν, οΐον ίδιον όψεως το λευχόν, χοινόν δε αύτης αίσθητον το μέγεθος • ή ούν όψις αχριδέστερον γινώσχει το λευχον ήπερ το μέγεθος . ώστε προς έχάστην αξσθησιν τὸ ζδιον αλσθητὸν τοῦ χοινοῦ ἀχριδέστερον γινώσχεται. οίδεν ούν ή όψις άμυδρώς το χοινον αίσθητον, οίδεν δε αύτο χαι άφή άμυδρῶς, καὶ ἀπλῶς ἐκάστη ἀμυδρότερον τοῦ οἰκείου αἰσθητοῦ οἶδεν αύτό · συνεργομένη δε ή των πλειόνων αίσθήσεων γνωσις απριδή ποιεί τήν τοῦ χοινοῦ αἰσθητοῦ γνῶσιν. TRENDELENBURG (p. 348) conclut de ce passage qu'on pourrait conjecturer soit qu'il y a une lacune dans le texte d'ARISTOTE, soit que PHILOPON a lu : dla μήν ούδε των χοινών, οίόν τ' είναι (αίσθητήριον) άχριδέστερόν τι ίδιον, ών έκάστη..... κτλ. Mais la phrase πῶς οὖν νῦν λέγει..... κτλ. ne

## LIVRE III, CH. 1, 425 a, 14 - 15

paralt pas signifier qu'ARISTOTE exprime explicitement les idées que Philopon lui prête, mais qu'il le fait implicitement; que c'est une conséquence qu'on pourrait tirer du passage dont il s'agit. Le morceau que nous venons de citer est, d'ailleurs, précédé de cette phrase significative (456, 16) : .....'Apiστοτέλης φησίν ότι διὰ τοῦτο πλείους αἰσθήσεις τῶν αὐτῶν ἀντιλαμδάνονται πραγμάτων, <sup>ε</sup>ίνα ώσι χοινὰ αἰσθητά . καὶ ὁ μὲν ᾿Αριστοτέλης ταῦτα εἰπών ἔπαυσε τὴν λέξιν. Il n'a donc pas pour but de commenter les mots : άλλά μήν οὐδὲ τῶν Χοινῶν... Χτλ., mais de justifier ce qui est dit un peu plus loin (425 b, 5 sqq.) sur l'importance de la connaissance des sensibles communs. PHI-LOPON a l'habitude de résumer et de discuter les idées exposées dans un morceau avant de le commenter phrase par phrase. Le texte dont il s'agit appartient à un de ces résumés. Les mots vuv léget s'appliquent donc, en réalité, à 425 b, 5 (v. ad h. l. et b, 10). Enfin, comme le constate TRENDELENBURG lui-même, Philopon cite un peu plus bas (457, 7) le texte d'Aristote tel que nous l'avons.

425 a, 15. ών έκάστη αίσθήσει αίσθανόμεθα κατά συμδε-6ηχός. — Torstrik (p. 162) et Neuhaeuser (Arist. Lehre v. d. sinnl. Erkenntnissverm., p. 36), se fondant sur ce qu'Aristore a déjà dit des sensibles communs (II, 6) et sur la proposition énoncée un peu plus loin (a, 27) : τῶν δὲ χοινῶν ήδη ἔχομεν αἴσθησιν κοινήν, οὐ κατὰ συμδεδηκός, pensent qu'il faut lire ici αἰσθανόμεθα οὐ κατὰ συμδεδηκός, conjecture que Susemini a adoptée, après l'avoir d'abord combattue (v. la note précédente et app. crit.), et que BIEHL admet aussi. Mais cette addition ne semble pas nécessaire; ARISTOTE, en effet, n'expose pas ici ses propres idées; il énonce une objection : on ne saurait dire : il y a pour les sensibles communs un sens spécial et, par conséquent, c'est par accident que chacun de nos autres sens les discerne. V. THEM., 149, 28 : allà une oude exervé έστιν είπεϊν, ότι τῶν χοινῶν αἰσθητῶν, ῶν νῦν ἀπάσαις ἀντιλαμβανόμεθα ταῖς αἰσθήσεσιν, εἶναι μὲν αἴσθησιν ἰδίαν ἔστιν ἀναγκαῖον, ἐκλείπει δὲ νῦν, διὸ νῦν μὲν αὐτῶν σχεδὸν χατὰ συμδεδηχὸς αἰσθανόμεθα. SIMPL., 182, 37 : άναγκαϊον και τοις κοινοις επιστήσαι ιδίαν αίσθησιν, εί αι άλλαι κατά συμδεδηκός αύτῶν άντιλαμδάνονται . τοῦτο δὲ τὸ κατά συμδεβηχός έχάστη των πέντε τὰ χοινὰ γινώσχεσθαι φαιεν μέν ἂν οι την αΐσθησιν χρατύνοντες · διὸ χαὶ οὕτως εἴρηχεν ὧν ἐχάστη αἰσθήσει αίσθανόμεθα χατά συμδεδηχός, ώς έχείνων άν τούτο φαμένων. ού μήν άληθές ότι κατά συμβεδηκός, ώς εύθυς δείκνυσι..... ΡΗΠΟΡ., Tome II. 23

454, 5 : ....εί τα χοινα αίσθητα ίδια έστι της έκτης αίσθήσεως. ούχοῦν ταῖς πέντε ταύταις χατὰ συμδεδηχός ἐστιν αἰσθητά. ἀλλὰ μὴν ούχ είσι ταις πέντε ταύταις χατά συμβεδηχός αίσθητά, ώς δείξω · ούχ άρα έστιν έχτη αίσθησις. Τς ίδιά έστιν αίσθητα ταυτα τα λεγόμενα χοινά αίσθητά. SOPHON., 108, 8 : .....δήλον και έπι των χοινών αίσθητών, εί γέ τι ξν αὐτῶν ίδιον αἰσθητήριον καὶ ίδία αἴσθησις παρά τὰς πέντε, αύται αν κατά σμμβεβηκός αύτων άντελαμβάνοντο. Les commentateurs grecs sont donc unanimes sur le sens à donner à ce texte et ne formulent ni doutes, ni réserves, quant à la possibilité de le lui attribuer. Si Torstrik peut invoguer leur autorité (desiderari negationem intellexerunt exegetae), c'est seulement parce qu'il ne les a pas compris. TRENDELENBURG (p. 350), WALLACE (p. 253), BRENTANO (Psych. d. Ar., p. 98) et ZELLER (II, 2<sup>3</sup>, p. 542, n. 2 t. a.), qui rapporte en l'approuvant l'opinion de BRENTANO, conservent le texte des manuscrits, ce que font aussi BAEUMKER (Arist. Lehre v. d. äuss. u. inn. Sinnesverm., p. 65, n. 4) et KAMPE (Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 104, n. 4), mais ils admettent, néanmoins, qu'Aris-TOTE exprime ici son opinion personnelle. Ils s'attachent à montrer, en distinguant deux sens des expressions xatà suµ6ε-6ηχός, que la contradiction dans laquelle ARISTOTE semble tomber ainsi n'est qu'apparente. Il est vrai, sans doute, que, d'après Aristote, les sensibles communs sont sentis par accident, si l'on donne à ce terme le sens de συμδεδηχός χαθ' αύτό (v. ad II, 6, 418 a, 18-19; III, 1, 425 a, 22-29); les sensibles communs sont des conséquences nécessaires des sensibles propres, comme le genre est la conséquence de l'espèce (àxoλουθούντα, v. ad III, 1, 425 b, 5). Mais l'interprétation des commentateurs grecs nous paraît mieux s'accorder avec l'ensemble du texte, et fait disparaître même l'apparence d'une contradiction.

La leçon de E,  $\omega_v xa$ ?  $\epsilon x \alpha \sigma \tau_n$ , qu'adoptent TORSTRIK (p. 162) et ZELLER (l. l.), nous semble inférieure à  $\omega_v \epsilon x \alpha \sigma \tau_n$  qu'ont tous les autres manuscrits et que supposent les commentaires grecs (v. ci-dessus).

**425 a, 16.** xivhorews..... evos. — V. ad II, 6, 418 a, 10; 17; De sensu, 1, 437 a, 9; De mem., 1, 450 a, 9.

ταῦτα γὰρ πάντα χινήσει αἰσθανόμεθα. — TRENDELEN-BURG (p. 348) comprend que le mouvement est la ratio cognoscendi des sensibles communs. La figure et le lieu,

dit-il, supposent le mouvement qui les décrit dans l'espace réel ou imaginaire. De même, le nombre résulte de l'interruption de la continuité, et la continuité spatiale n'est conçue que par la continuité du mouvement. Il cite, à ce propos, Phys., ΙV, 4, 211 a, 12 : πρώτον μέν ούν δει χατανοήσαι ότι ούκ αν έζητειτο ό τόπος, εί μή χίνησίς τις ήν ή χατά τόπον. Mais telle n'est pas, sans doute, la pensée d'ARISTOTE. Loin de supposer la notion du mouvement, celle du lieu et, à plus forte raison, celle de l'étendue en sont les conditions, car tout mobile est dans le lieu (De cælo, I, 7, 275 b, 11; IV, 2, 309 b, 25; Phys., IV, 5, 212 b, 29 et sæp.). Le passage de la Physique auquel TRENDE-LENBURG fait allusion dit seulement que c'est de la considération du mouvement, et spécialement du mouvement des astres, que sont nés les problèmes relatifs à l'espace. D'ailleurs, on ne voit pas bien à quelle conclusion tendrait cette remarque : la connaissance de tous les autres sensibles communs suppose celle du mouvement. En réalité, il ne s'agit pas ici du mouvement connu ou senti comme tel. Aristote veut dire que les sensibles communs exercent une action sur ceux de nos sens qui les discernent et que, par suite, ce n'est pas par accident qu'ils sont sentis (De an., II, 6, 418 a, 21 : xarà συμδεδηκός γάρ τούτου αίσθάνεται..... διὸ καὶ οὐδὲν πάσχει ή τοιοῦτον ύπὸ τοῦ alσθητοῦ.); d'où il résulte qu'il n'y a pas lieu d'admettre, pour ces sensibles, un sens spécial, outre ceux que nous possédons. xivyous est donc ici synonyme de máthos (THEM., 150, 16 : ούδεν γάρ των κατά συμδεδηκός αίσθητων κινει το αίσθητήριον χαὶ ἀλλοιοῖ χαὶ ἐνδίδωσι τὴν ἰδίαν μορφήν. SIMPL., 183, 4 : ταῦτα γάρ πάντα χινήσει αίσθανόμεθα · τῷ τὸ μὲν αἰσθητήριον ή πάσχειν τι ύπό του αίσθητου,..... (10) ύπο μέν ούν των χοινών χινειται χαὶ πάσχει ἐκάστη αἴσθησις, ὑπὸ δὲ τῶν κατὰ συμβεδηκὸς οὐδ' ὀτιοῦν, ώς τὰ χοινῶς αἰσθητὰ μὴ είναι χατὰ συμβεδηχός. Philop., 457, 27: έντεῦθεν ή λύσις τῆς ἀπορίας . τί γάρ φησιν; ὅτι τὰ χοινὰ αἰσθητὰ ούχ έστι χατά συμδεδηχός αἰσθητά, διότι τούτων χινήσει αἰσθανόμεθα . χίνησιν δε λέγει το πάθος, την άλλοίωσιν. τά ούν χοινά αίσθητά, φησί, πάθος ποιεί · οὐδὲν δὲ τῶν χατὰ συμδεδηχός αἰσθητῶν ποιεί πάθος. SOPHON., 108, 11 : ότι δε καθ' αύτο ταις αισθήσεσι των κοινών ή αντίληψις φανερόν · πάσχουσι γάρ.). PRISCIEN (ou peut-être même THÉOPHRASTE) semble avoir prévu l'interprétation erronée à laquelle ce passage pouvait donner lieu. Il dit, en effet (21, 20) : δει ούν ούχ ούτω τη χινήσει λέγεσθαι γνωριστιχούς ήμας είναι των χοινών, ώς προηγουμένως μέν της χινήσεως, χατά συμβεδηχός δε ή δευτέρως των άλλων, άλλ' όμοίως μεν πάντων των χοινών, πάντως

δὲ ἐπὶ πάντων τῷ χινήσει, τουτέστι τῷ ἀλλοιοῦσθαι, συναισθάνεσθαι. — La conjecture de TORSTRIK (p. 163), χοινῷ pour χινήσει, manque de fondement. Le commentaire de SIMPLICIUS, sur lequel il s'appuie, prouve, au contraire, que celui-ci a lu χινήσει (v. le passage cité) et, dans le passage où TORSTRIK a lu χοινῷ, il faut vraisemblablement rétablir χινήσει (v. SIMPL., 184, 7 et l'app. crit. de HAYDUCK, ad h. l.). Cf. NEUHAEUSER, op. cit., p. 32. — Par suite, nous n'adoptons pas, non plus, l'addition que TORstRIK (p. 162) introduit dans la suite du texte, en lisant, après αἰσθανόμεθα (a, 17) : οἶον χίνησιν. τὸ δὲ μέγεθος χινήσει · ὥστε χαὶ σχῆμα... χτλ.

425 a, 17. οἶον μέγεθος κινήσει. — SIMPL., 183, 17 : ότι γὰρ xai ὡς μέγεθος εἰς τὸ aἰσθητήριον δρặ τὸ aἰσθητόν, ὅηλοῖ ἡ ἀπὸ τῆς χιόνος ὡς λευχῆς τῆ ὄψει ἐγγινομένη βλάδη τῆς ἐπὶ πολὺ ἐχτεταμένης πεδίον, ἀλλὰ xai ὁ ἐχ τοῦ μεγάλου πεσόντος λίθου μᾶλλον πλήττων ቫχος.

425 a, 18. μέγεθος γάρ τι τὸ σχήμα. - SIMPLICIUS (183, 23) et Philopon (458, 25) remarquent que, d'après Aristote (*Cat.*, 8, 10 a, 11), la figure  $(\sigma \chi \tilde{\eta} \mu z)$  fait partie de la catégorie de la qualité, tandis que la grandeur appartient à celle de la quantité (v. ad I, 1, 402 a, 21-22). Ils donnent, l'un et l'autre, à cette difficulté, la même solution, que Philopon (458, 26) exprime ainsi : xai λέγομεν ότι ούδε νῶν εἶπεν 'Αριστοτέλης ότι ταύτόν έστι μέγεθος χαί σγημα, άλλ' έπειδή πάντως συναχολουθεί τω σχήματι τὸ μέγεθος καὶ οὐκ ἔστι σχῆμα χωρὶς ἐπινοῆσαι μεγέθους διά τοῦτο είπεν ότι μέγεθος γάρ τι τὸ σχῆμα. — TORSTHIK, p. 163 : Deinde legebatur (17.) ώστε χαί σχημα · μέγεθος γάρ τι τὸ σχημα: quasi τὰ μεγέθη dividantur in figuras et alias quasdam res. Id vero omnibus credo notum est τὰ μεγέθη ubique Aristoteli esse quas nos vocamus magnitudines extensas sive continuas, nunquam ea numeros complecti. Legendum est μεγέθους γάρ τι τὸ σχῆμα..... nec vero quaedam μεγέθη figurae sunt, alia non sunt. Mais FREUDENTHAL (Rhein. Mus., 1869, p. 396, n. 9) remarque avec raison que tous les continus, par exemple le mouvement et le temps, sont considérés par ARISTOTE comme des μεγέθη (cf. Phys., IV, 2, 220 b, 24; 11, 219 a, 13; 16; b, 15; 220 a, 25; VI, 2, 232 a, 24; Cat., 6, 4 b, 23; 5 a, 6). Il est donc parfaitement vrai que τὰ μεγέθη dividuntur in figuras et alias quasdam res, et la correction proposée par Torstrik n'a pas de raison d'être.

425 a, 18. τὸ δ' ἡρεμοῦν τῷ μἡ χινεῖσθαι. — ΡΗΠΟΡΟΝ (458, 31) comprend que ce qui nous permet de discerner le repos, c'est la constance de l'impression produite par les choses immobiles : τὸ δὲ ἡρεμοῦν τῷ μὴ χινεῖσθαι ἀντιλαμδάνεται εἶπε πρὸς τοῦτο, ὅτι ἄνω τὸ πάθος εἶπε χίνησιν · νυνὶ δὲ ἐπειδὴ τὰ ἱστάμενα ὁρῶμεν μήτε μειουμένου μήτε αὐξανομένου τοῦ πάθους, διότι Ἱστανται, τὰ δὲ χινουμένα ἄλλως xaì ἄλλως ὁρῶμεν ἡ μειουμένου ἡ αὐξανομένου τοῦ πάθους πρὸς τὴν χίνησιν αὐτῶν, διὰ τοῦτο εἶπεν ὅτι ἀχινήτως τοῦ ἡρεμοῦντος aἰσθανόμεθα, τουτέστιν ὡσαύτως. Peut-être ARISTOTE veut-il dire, plus simplement, que le repos est perçu comme privation du mouvement, de même que l'obscurité est perçue comme privation de la lumière.

425 a. 19. o 8' api0µds (sub. yvwpilstai - SIMPL., 184, 2, - ου γινώσχεται - PHILOP., 459, 12 -) τη άποφάσει ..... 20. αίσ-Onois. — Le nombre est saisi, d'une part, grâce à l'interruption de la continuité qui, faut-il sans doute ajouter, produit une impression particulière sur les organes (Sophon., 108, 12 : ού γάρ άν όμοίως πάθοι όψις ύπο πολλού λευχού χαι όλίγου όμοίου, ούδε ύπο του ήρεμούντος και κινουμένου, ή ύπο του συνεχούς ή διηρημένου.); d'autre part, grâce aux sensibles propres. Chaque sensation, en effet, est une unité et la pluralité des sensations fournit, par conséquent, la notion de nombre. — SIMPLICIUS (184, 5) pense qu'il faut rattacher les mots xai roïc idioic à ταῦτα γὰρ πάντα χινήσει αἰσθανόμεθα · (ίνα συνάψης πρὸς τὸ πάντα γάρ ταῦτα χινήσει αἰσθανόμεθα τὸ χαὶ τοῖς ἰδίοις. C'est à tort que BRENTANO — Psych. d. Ar., p. 98, n. 55 — invoque le commentaire de Simplicius pour établir que a, 15 : ofor xiviσεως..... (19) συνεγοῦς doit être considéré comme une parenthèse et qu'il faut expliquer : xatà συμβεδηχός χα! τοῖς ίδίοις). Il nous semble plutôt qu'il faut, avec TRENDELENBURG, les rapporter à γνωρίζεται ou à γινώσχεται sous-entendu : Unum aliquid quisque sensus percipit; oculi colorem, aures sonum, nasus odores, etc. Si in eadem re aliquid a pluribus sensibus cognoscitur, inde plurium eius rei virtutum i. e. numeri notio exsistit. Unde fit, ut non solum, spatii continuitate discreta, sed etiam, ubi spatium cernitur nullum, propria eaque diversa sensuum natura numerus cognoscatur (TREND., p. 349). Cette remarque est, d'ailleurs, indépendante de l'ensemble de l'argument et forme une sorte de parenthèse. - De sensu, 7, 447 b, 21 : άλλα μήν εί τα ύπο τήν αύτην αίσθησιν αμα άδύνατον, έαν ή δύο, δηλον ότι ήττον έτι τα κατά

δύο αἰσθήσεις ἐνδέχεται ἅμα αἰσθάνεσθαι, οἶον λευχὸν καὶ γλυκύ. φαίνεται γὰρ τὸ μὲν τῷ ἀριθμῷ ἕν ἡ ψυχὴ οὐδενὶ ἐτέρι λέγειν ἀλλ Ϝ τῷ ἅμα, τὸ δὲ τῷ εἶδει ἕν τῷ κρινούνῃ αἰσθήσει καὶ τῷ τρόπφ.

425 a, 20. ώστε δήλον.... 21. χινήσεως. - ARISTOTE vient de dire que chacun de nos cinq sens discerne les sensibles communs, grâce à l'impression que ceux-ci exercent sur le sensorium, et que, par suite, ce n'est point par accident que les sensibles communs sont sentis par la vue, le toucher, etc. Il en résulte qu'il n'y a pas, pour ces sensibles, un sens spécial, puisque, en ce cas, les autres sens ne les connaîtraient que par accident. xivfocos désigne ici, non plus le mouvement subi par l'organe, mais le mouvement pris comme exemple de sensible commun (Philop., 439, 21 : ώσει έλεγεν ότι δηλον γεγονὸς ἀδύνατον εἶναι ἕχτην αἴσθησιν, ήτις ἀντιλαμδάνεται τῶν χοινῶν αίσθητῶν. χαι τέθειχε την χίνησιν παράδειγμα τῶν χοινῶν αίσθητῶν. εί γάρ έστι, φησίν, άλλη τις αίσθησις μεριχή έχτη, ήτις ώς ιδίων άντιλήψεται τῶν χοινῶν αἰσθητῶν, ἔσται ταῦτα τὰ χοινὰ αἰσθητὰ ταῖς πέντε άλλαις αίσθήσεσι χατά συμδεδηχός γινωσχόμενα.). L'interprétation erronée que donne Trendelenburg des mots : rauta yàp márta xiviori alotavometa l'empêche de trouver à cette phrase un sens satisfaisant. Les diverses raisons qu'il invoque (v. ad III, 1, 425 a, 14), et qu'approuve SUSEMIHL (Burs. Jahresb., XVII, p. 267, n. 31, et XXX, p. 41, n. 51), pour admettre qu'il y a quelque lacune dans ce passage, nous paraissent donc dénuées de fondement.

425 a, 21. οῦτω γἀρ..... 22. αἰσθανόμεθα. — S'il en était ainsi, c'est-à-dire si nos sens percevaient par accident les sensibles communs, nous les saisirions comme nous saisissons la saveur par la vue, c'est-à-dire sans qu'ils exercent aucune action sur l'organe. V. Philop., 459, 23.

425 a, 22. τοῦτο δ' ὅτι ἀμφοῖν...... 29. [τὸν Κλέωνος υἰὸν ἡμᾶς ὅρᾶν]. — Nous venons de voir que les sensibles communs ne sont pas pour nos sens des sensibles par accidents, parce qu'ils exercent une action sur eux, ce que ne font pas les sensibles par accident. Pour confirmer ce dernier point, ARISTOTE distingue deux espèces de sensibles par accident et montre que les sensibles communs ne font partie ni de l'une, ni de l'autre. La première sorte de sensibles par accident est celle à laquelle nous venons de faire allusion en par-

lant de la perception de la douceur par la vue (τοῦτο δὲ == τούτο δε ώδε συμδαίνει - THEM., 150, 27; - PHILOP., 459, 29: τούτο δ'ότι ..... χτλ. την έννοιαν λέγει, πως από του ξανθού έστι γνῶναι τὸ γλυχύ, διότι έχομεν άμφοιν αισθησιν πρότερον --- λείπει γάρ έν τῷ όητῷ τὸ πρότερον, ὡς φησι Πλούταργος, — τοῦ γλυχέος τυχόν xa? τοῦ ξανθοῦ·). Si la vue nous permet de discerner la douceur, c'est parce que nous avons, à la fois, la sensation de la couleur et celle de la saveur (àμφοῖν. SIMPL., 184, 21 : ..... άμφοιν έγοντες τυγγάνομεν αίσθησιν, ...... γρώματος μέν την όψιν ούσαν, του δε γλυχέος την γεύσιν.) et qu'ainsi nous saisissons ensemble, par la vue seule, la saveur et la couleur quand elles coïncident (ή καὶ ὅταν συμπέσωσιν ἄμα γνωρίζομεν. Nous adoptons cette lecon qui a pour elle l'autorité de E et que paraît avoir suivie SIMPLICIUS, 184, 25. T donne avayvuol ζωμεν que préfèrent BEKKER et TRENDELENBURG; les autres manuscrits et Philopon, 459, 30, γνωρίζωμεν), [parce que nous avons antérieurement senti simultanément telle couleur unie à telle saveur]. (On pourrait aussi considérer la phrase 7 xai brav συμπέσωσιν αμα ywollower comme exprimant cette dernière idée. La proposition sous-entendue serait alors : par suite, nous saisissons par la vue Seule la saveur et la couleur quand elles coïncident. Mais, en ce cas, la partie essentielle de l'argument se trouverait omise. En outre l'emploi de aupoiv - qui indique la simultanéité — de alorgou au singulier — qui exprime l'union de la saveur et de la couleur dans un acte de perception unique, de xal et du subjonctif συμπέσωσιν, confirme la première interprétation. C'est celle que paraît avoir adoptée PLUTARQUE ap. PHILOP., l. l. — et que suit NEUHAEUSER, op. cit., p. 33. ΡΗΠΟΡ., 460, 2 : ἐπειδή γάρ ἔγομεν, φησίν, αἴσθησιν καὶ γλυκέος καὶ ξανθοῦ, ὄψιν χαὶ γεῦσιν, ταύτη ὅταν ἐμπέση γρῶμα ξανθόν, ..... γινώσχομεν ότι μέλι έστιν έχ του τύπου ου έλαδεν, ότε αμα όψις και γευσις evipyngay.). Mais il y a une seconde espèce de sensibles par accident. Ceux-ci ne méritent pas, à proprement parler, le nom de sensibles. Lorsque, par exemple, voyant une chose blanche, nous jugeons que c'est le fils de Cléon, cette connaissance est par accident, puisque le fils de Cléon, en tant que tel, n'est pas un sensible propre de la vue (v. De an., II, 6, 418 a. 20). Ce n'est même, à la rigueur, le sensible propre d'aucun sens, et c'est ce qui distingue cette seconde forme de perception par accident de la première. Mais, ni dans l'un ni dans l'autre de ces cas, le sensible par accident n'est, à proprement parler, senti en même temps que le sensible propre

qu'il accompagne, car il n'exerce pas d'action sur l'organe. En réalité, la vue ne sent pas plus la douceur du miel qu'elle ne sent le fils de Cléon. Au contraire, les sensibles communs sont sentis par chacun de nos cinq sens, puisqu'ils agissent sur eux (των δε χοινών ήδη έχομεν αἴσθησιν χοινήν. ΡΠΙLOP., 460, 16 : χοινήν δε αίσθησιν λέγει ού περί ής εξής διαλέγεται έχείνης της χοινής αίσθησεως, άλλα χοινήν αίσθησιν χαλεί τας πέντε αίσθησεις.). ΤΗΕΜ., 130, 23 : διττός γέρ ό τρόπος των κατά συμβεβηκός αίσθητών · ή γέρ όταν τη όψει χρίνωμεν τὸ γλυχύ · πολλάχις γάρ θεασάμενο! τι τῶν ύγρῶν ξανθόν, μέλι τοῦτο είναι ἀποφαινόμεθα, οὐκέτι τὴν τοῦ γλυκέος αἴσθησιν άναμείναντες...... (151, 10) έτερος δε όταν προσιόντα τον Κλέωνος υίον θεασάμενοι μή τοῦτο ἀποφαινώμεθα μόνον ὅτι λευκός, ἀλλ' ὅτι καὶ Κλέωνος υίός. χαίτοι ό Κλέωνος υίος ή Κλέωνος υίός, ούχ ήν αἰσθητός. άλλ' έπειδή συμβαίνει τῷ λευχῷ χαὶ υίῷ Κλέωνος είναι, ούγ ίσταται ή ὄψις άγρι τοῦ γρώματος ὅ προσήχει μόνον αὐτῆ, ἀλλὰ κὰκεῖνο προσαποφαίνεται, ο μήτε αὐτῆς ἴδιον μήτε ἄλλης τινός, ...... οἱ μέν οῦν τρόποι του κατά συμβεβηχός ούτοι, κατ' άμφοτέρους δε ούδεν ή αίσθησις τρεπομένη ούτε πάσγουσα ύπὸ τοῦ χατὰ συμβεβηχὸς αἰσθητοῦ χρίνει περί αύτοῦ καί γνωματεύει, οίον ή ὄψις οὕτε ὑπὸ τοῦ Κλέωνος υίοῦ τι πάσχουσα οὕτε ὑπὸ τοῦ γλυχέος τὸ μὲν ξανθὸν εἶναι μέλι τὸ δὲ λευχὸν Kλέωνος υίδν άποφαίνεται. De même Sophon., 108, 17. - La seule difficulté que soulève cette interprétation provient de ce que la phrase εἰ δὲ μή, οὐδαμῶς ἂν ἀλλ' ή κατὰ συμδεδηκὸς ήσθανόμεθα semble indiquer que, dans le premier cas (c'est-à-dire lorsque la vue discerne la saveur), il n'y a pas, à proprement parler, sensation par accident. — Mais il faut remarquer que, même abstraction faite du συμβεβηχός χαθ' αύτό, qui n'a guère de l'accident que le nom, il y a des degrés dans l'accidentel. Sans doute, c'est par accident que telle saveur accompagne telle couleur dans le miel, mais comme ce rapport se produit. sinon dans la plupart des cas, du moins dans un grand nombre de cas, il est bien près d'avoir quelque chose de nécessaire (συμβεδηχός λέγεται ο υπάργει μέν τινι χαι άληθες είπειν. ού μέντοι οὕτ' ἐξ ἀνάγχης οὕτ' ἐπὶ τὸ πολύ, Meta., Δ, 30, 1025 a, 14 et sæp.). Au contraire, la coexistence de la blancheur avec tel personnage plutôt qu'avec tel autre est purement fortuite. ARISTOTE, préoccupé de distinguer et d'opposer l'un à l'autre les deux cas, a donc pu n'appliquer l'expression « sensible par accident » qu'au second, bien qu'à la rigueur elle convienne aussi au premier. Phys., II, 3, 195 b, 1 : έστι δε xal των συμδεδηχότων άλλα άλλων πορρώτερον χαι εγγύτερον. Cf. Meta., Δ, 2, 1014 a, 4.

Les mots oux ap' έστιν ίδια · ουδαμῶς γάρ αν ήσθανόμεθα άλλ' ή ούτως ώσπεο είσηται expriment la conclusion de l'argument : les sensibles communs ne sont pas pour la vue, l'ouïe etc., des sensibles par accident. Ils ne sont donc pas les sensibles propres d'un sixième sens, car, en ce cas, ils ne seraient, pour les autres, que des sensibles par accident. En d'autres termes, nous les sentirions de la façon dont nous venons de dire que la vue saisit la saveur du miel ou le fils de Cléon. ---TORSTRIK (p. 165), suivi par NEUHAEUSER (op. cit., p. 34), KAMPE (Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 104, n. 5), BIEHL et d'autres, semble avoir raison de considérer les mots a, 29 : tov Kléwvoç viòv tuža opav comme interpolés. Dans le cas, en effet, où les sensibles communs feraient l'objet d'un sens propre, les autres sens devraient les saisir comme nous avons dit, c'està-dire par accident, c'est-à-dire encore soit comme la vue perçoit la douceur, soit comme elle perçoit le fils de Cléon, et non pas seulement de cette dernière façon à l'exclusion de la première; la réciproque serait même plus vraie. Il est, d'ailleurs, inutile de supprimer aussi les mots a, 28 : oùôaµῶς γὰρ äv...... (29) slontai, comme le font Trendelenburg (d. 352), STEINHART (Symb. crit., p. 5) et SUSEMIHL (v. ad III, 1, 425 a. 14-30). La répétition s'explique d'autant mieux que cette proposition constitue, en somme, le centre de l'argument (v. TORST., l. l.). - Le raisonnement serait, sans doute, plus clair si ARISTOTE ne s'était pas embarrassé de la distinction des deux sortes de sensibles par accident. Il n'y a pourtant pas là de quoi justifier la conjecture de Torstrik (p. 163), d'après laquelle deux rédactions successives auraient été confondues dans ce passage. Dans la seconde, ARISTOTE aurait, entre autres choses, renoncé à l'exemple du fils de Cléon, et l'aurait remplacé par cette proposition plus claire : ούτω γάρ έσται ώσπερ νύν τη όψει το γλυχύ αίσθανόμεθα. Mais les deux exemples n'ont pas le même sens et c'est probablement à dessein qu'ARISTOTE a employé successivement l'un et l'autre. D'ailleurs, les mots ei de un (a, 24) signifient, comme l'indique NEUBAEUSER (op. cit., p. 32), dont l'interprétation est voisine de celle que nobs avons adoptée : ei de un aupoir érorres έτυγχάνομεν αίσθησιν et, par suite, ils supposent précisément la phrase que Torstrik considère comme appartenant à la rédaction où ils ne figurent pas.

425 a, 30. τὰ δ' ἀλλήλων..... 31. αἰσθήσεις. — Cette idée

est amenée par celle qui précède : si les sensibles communs ne sont pas perçus par accident par nos sens, c'est qu'ils ne sont pas les sensibles propres d'un autre. Car c'est par accident que les divers sens saisissent mutuellement leurs sensibles propres. La phrase tà δ'  $d\lambda\lambda\eta\lambda\omega\nu$  (δια... xt $\lambda$ . appartient donc aussi bien à l'argument précédent qu'au développement qui suit, et Philopon (460, 27) la rattache au premier : δέδειxται δὲ ὅτι αἰ πέντε αἰσθήσεις οὐ xατὰ συμδεδηκὸς τῶν χοινῶν ἀντιλαμδάνονται αἰσθητῶν · διὰ γὰρ χινήσεως αὐτῶν ἀντιλαμβάνονται, τοῦτο δὲ οὐχ ὑπάρχει τοῖς xατὰ συμδεδηκὸς αἰσθητοῖς . τὰ δὲ ἀλλήλων (δια xατὰ συμδεδηκὸς αἰσθήσεις.

425 a, 31. ούχ ή αύταί, άλλ' ή μία, nämlich die χοινή αίσθησις (BRENTANO, op. cit., p. 97, n. 55). V. ad II, 6, 418 a, 18-19; III, 2, 426 b, 12-427 a, 16. Ce n'est pas en tant que sens particulier et spécifié que la vue sent par accident les propres de l'ouïe et réciproquement, mais en tant qu'elles communiquent et ne font qu'un dans le sens commun. C'est le sens commun qui perçoit la simultanéité de plusieurs sensations différentes, et c'est grâce à lui que l'unité dans la connaissance sensible est possible (v. De an., III, 2, de 426 b, 8 à la fin). Mais cette pluralité même fait que les opérations du sens commun sont susceptibles d'erreur (b, 3 : διὸ xaì ἀπατᾶται, y. ad II, 6, l. l.). Il peut, par exemple, prononcer à tort que telle saveur coexiste avec telle apparence visuelle qu'elle accompagne habituellement (THEM., 152, 4 : Stav our th mig exelven to αύτὸ ύγρὸν ή μὲν γεῦσις πιχρόν, ή δὲ ὄψις ξανθὸν εἰσαγγείλη, συμδή δε έν άλλψ χρόνψ τοῦ ξανθοῦ μόνον αὐτήν λαβέσθαι διὰ τῆς ὄψεως. προστίθησιν εύθέως και τὸ πικρὸν τὴν γεῦσιν μὴ περιμείνασα, και τότε ούχ ή όψις έστιν ή άπατωμένη, άλλ' ή μία έχεινη είς ήν χαι ή όψις xaì ή γεῦσις ẵμα τελευτῶσιν ·). Cette interprétation, que fournit aussi SIMPLICIUS (186, 18), nous paraît préférable à celle de PHILOPON (461, 20) : ἀπατάται γὰρ ἡ μερικὴ αἴσθησις καὶ πῶν ὃ ἂν ίδη ξανθόν νομίζει μέλι είναι. — Nous adoptons, avec Torstrik (p. 165) et BIEHL, la leçon de SIMPLICIUS (186, 5) ji adraí : odx ή αύταί φησιν, τουτέστιν ούγ όταν έχάστη αύτη χαθ' αύτην ένεργη. ότε και ώς διηρημέναι ένεργοῦσι, .....άλλ' ή μία τε και ήνωμένως V. An. post., I, 4, 73 b, 28 : τὸ xaθ' αὐτὸ δὲ xaì 7 αὐτὸ ταὐτόν.

425 b, 2. ού γὰρ δὴ ἐτέρας...... 3. ἔν. — SIMPL., 186, 18 : ὅτι οῦν ἐν τὸ ἄμφω πεπονθὸς οὐκ ἄλλης εἰδέναι ἡ τῆς ἐκάτερον καθ' αὐτὸ γνωριζούσης (i. e. τῆς κοινῆς).

425 b, 4. ζητήσειε δ' άν τις..... 5. μόνην. — On pourrait se demander pourquoi les sensibles communs sont perçus par plusieurs sens et non par un seul. PLUTARQUE, dont SIMPLICIUS (186, 26) rapporte l'opinion en l'approuvant, remarquait que la phrase ne peut avoir d'autre sens et qu'il faut, par suite, sous-entendre τῶν Χοινῶν après alσθήσεις. SIMPL., 186, 26 : προσυπαχουστέον τῶν κοινῶν · καλῶς γὰρ ὁ φιλόσοφος ἐπέστησε Πλούταρχος, ὡς οὐχ ἀπλῶς ζητεῖ νῦν, διὰ τί μἢ μίαν μόνην ἔχομεν alσθησιν ἀλλὰ πλείους (τούτου γὰρ ἄλλαι aitíaι....) ἀλλὰ διὰ τί τῶν κοινῶν πλείοσιν alσθήσεοιν ἀντιλαμδανόμεθα, καὶ οὐ μιῷ μόνη · δηλοῖ δὲ καὶ ἡ ἀπόδοσις τῆς aitíaς τὴν ζήτησιν. Cf. PHILOP., 461, 22; SOPHON., 108, 22.

425 b, 5. τὰ ἀχολουθοῦντα χαὶ χοινά. — Les sensibles communs sont des conséquents (ἀχολουθοῦντα) des sensibles propres, parce qu'ils sont donnés en eux et qu'on peut les en déduire par l'analyse (ΡΗΠΟΡ., 461, 24 : ἀχολουθοῦντα δὲ ἐχάλεσε τὰ χοινὰ [χαὶ] αἰσθητὰ οὐχ ὡς πάρεργά τινα, ἀλλ' ὅτι τοῖς lδίοις αἰσθητοῖς ἐχάστης αἰσθήσεως ἕπονται. V. ad II, 6, 418 a, 18— 19; III, 3, 428 a, 20; b, 22—23). ΡΗΠΟΡΟΝ (v. ad III, 1, 425 a, 14), fait remarquer que les sensibles communs font l'objet des sciences les plus importantes, ce qui explique l'intérêt qu'il y a à ce qu'ils soient saisis en eux-mêmes, indépendamment des sensibles propres. ID., 461, 26 : αὐτὸς δὲ οὐ λέγει ὃ εἔπομεν, ὅτι μεγάλαις ἐπιστήμαις ταῦτα τὰ χοινὰ ὑπόχειται . χίνησις γὰρ χαὶ ἡρεμία ἀστρονομία ὑπόχειται...... τὸ δὲ σχῆμα χαὶ τὸ μέγεθος τῆ γεωμετρία ὑπόχειται, ὁ δὲ ἀριθμὸς ὡς μὲν ἄυλος τῆ ἀριθμητιxῆ, ὡς δὲ ἕνυλος χαὶ ἐν φθόγγοις ὡν μουσιxῆ.

425 b, 6. εἰ γὰρ ἦν ἡ ὄψις μόνη, καὶ αὐτὴ λευκοῦ,... κτλ., i. e. : εἰ μιῷ μόνον αἰσθήσει ὑπέπιπτον τὰ κοινὰ αἰσθητά, οἶον τυχὸν τῆ ὄψει, ὑπέπιπτε δὲ τῆ αὐτῆ ὄψει καὶ τὰ ίδια αἰσθητά, οἶον τὸ λευκὸν ἤτοι τὸ χοῶμα,... κτλ. (PHILOP., 462, 11). SIMPL., 187, 2 : ἀντὶ τοῦ χρώματος νῦν λέγων τὸ λευκόν. τὸ λευκὸν signifie donc ici la couleur en général, comme l'indique le contexte (b, 9 : ἄμα χρῶμα καὶ μέγεθος) et il n'y a pas lieu de rejeter, avec TORSTRIK (p. 165), les mots καὶ αὐτὴ λευκοῦ, sous prétexte que : ..... nec ad demonstrationem necessarium vel etiam utile esset ut visus nullum colorem perciperet nisi album.

425 b, 8. κάν έδόκει ταύτα είναι πάντα, i. e. : έλάνθανον τα

xοινὰ αἰσθητά, xαὶ ταὐτὸν ἐνομίζοντο τῷ χρώματι ἀριθμὸς xαὶ σχīμα xαὶ xίνησις xαὶ τὰ λοιπά (PHILOP., 462, 14). Peut-être Essen (D. zweite Buch etc., p. 82, n. 13) a-t-il raison de conjecturer πάντως pour πάντα.

425 b, 8.  $\dot{\alpha}$ xolou $\theta$ eĩv  $\dot{\alpha}$ là $\dot{\eta}$ lous  $\ddot{\alpha}\mu\alpha$ . — Le pléonasme que forme le rapprochement des expressions  $\dot{\alpha}$ xolou $\theta$ eĩv......  $\ddot{\alpha}\mu\alpha$  ne suffit pas à justifier la conjecture de Torstruk (p. 166),  $\dot{\alpha}$ ei pour  $\ddot{\alpha}\mu\alpha$ .

## **CHAPITRE II**

425 b, 12. inst 5' alobavóµs0a...  $x\tau\lambda$ . — Le sens commun nous permet, non seulement de saisir les sensibles communs, mais de sentir que nous sentons ou de prendre conscience de la sensation; c'est à l'étude de cette fonction et des questions qui s'y rattachent que ce morceau (jusqu'à 426 a, 26) est consacré. — Nous nous sommes expliqué plus haut (v. *ad* II, 6, 418 a, 18—19) sur la contradiction qu'il paratt y avoir entre ce passage et celui du *De somno*, 2, 435 a, 12 sqq.

425 b, 18. δτι όρφ. — Sub. : ή όψις. Cf. SIMPL., 188, 16 : εἰ γὰρ äλλη αἴσθησις εἴη ή τὴν ὄψιν ὅτι ὁρῷ γνωρίζουσα....

άλλ' ή αὐτή ἔσται.... 15. ἔσονται. — Le sens qui serait chargé de sentir l'activité d'un sens particulier, de la vue, par exemple, ne pourrait le faire qu'en sentant aussi l'objet de cette activité ou la couleur, puisque la sensation, acte commun du sentant et du sensible, ne peut se séparer de celui-ci que par abstraction. Il y aurait donc deux sens chargés de percevoir la couleur, ce qui est absurde. ALEXANDRE (ἀπ. x. λύσ., III, 7, 92, 1) commente ainsi ce passage : εἰ γὰρ ἄλλη τις ἔσται, ῆ τοῦ ὀρᾶν αἰσθανομένη ἅμα καὶ μὴ ἡ αὐτὴ ὅψις, <ῆ> ὁρῶμεν, ἔσται ἡ τοῦ ὀρᾶν αἰσθανομένη ἅμα καὶ χρωμάτων αἰσθανομένη . ἡ γὰρ τῆς ἐνεργείας τῆς περὶ τὰ αἰσθητὰ γινομένης αἰσθανομένη αἰσθάνοιτο <ἂν> καὶ τούτων, περὶ ἂ ἡ ἐνέργεια ἡ κατὰ τὸ ὀρᾶν, ἔστι δὲ ταῦτα τὰ χρώματα..... (10) ἀλλ' εἰ τοῦτς, ἔσονται τῶν αἰσθητῶν πλείους αἰσθήσεις,..... τοῦτο δ' ἄτοπον τὸ τὰ ἶδια αἰσθητὰ ἐκάστη αἰσθήσει πλείοσιν αἰσθήσεσιν αἰσθητὰ είναι λέγειν.

## LIVRE III, CH. 1, 425 b, 8 - CH. 2, 425 b, 17

425 b, 15.  $\eta$  aùth aùths. — PHILOPON, 467, 31 : ei dù máliu  $\eta$  aùth eath aidhanou sin ai toù xpúuatoc xal the oixelae evenyelae, máliu álda seven xal toù xpúuatoc xal the oixelae evenyelae, máliu áldo éverai átomou tò aùth eauthe aidhneu elivai. Cette interprétation ne paraît pas correcte. Loin de signaler un second átomou, les mots  $\eta$  aùth aùthe correcte. Loin de signaler un d'ARISTOTE. La seule conséquence absurde est cellé de la seconde alternative ( $\eta$  etcipq), et c'est précisément cette absurdité qui sert à établir la vérité de la première hypothèse (ALEX., op. cit., 92, 12; SOPHON., 109, 18).

έτι δ' εί καί...... 17. ποιητέον. - A supposer même qu'un second sens fût nécessaire pour sentir qu'on sent, ou · bien il en faudrait un troisième chargé, à son tour, de sentir l'activité de celui-ci, et l'on se jetterait ainsi dans un procès à l'infini; ou bien il faudrait admettre que ce second sens est un sens capable de sentir sa propre activité (b, 16 : aut ric éorai αύτης == αύτη άντιλαμδάνεται της οίχείας ένεργείας. --- Philop., 463, 18. — SIMPLICIUS, 188, 22, explique un peu différemment : ή έσται τις αύτή έαυτης γνωριστική αίσθησις.). Mais alors pourquoi n'attribuerait-on pas cette aptitude au premier? — On pourrait être tenté d'expliquer ώστ' έπὶ τῆς πρώτης τοῦτο ποιητέον comme le fait WALLACE (p. 255 et cf. ID., Introd., p. LXXXI) : de sorte que c'est au sens commun, au πρῶτον αἰσθητικόν, qu'il faut attribuer cette fonction. En effet, le sens commun, nous l'avons dit (v. ad II, 6, l. l.), n'est pas un sens particulier; c'est la partie commune que renferme chaque sens à côté de sa partie propre; c'est la sensibilité primitive non encore différenciée. Mais, si séduisante que fût cette interprétation, celle que nous avons suivie nous paraît plus légitime. Elle est suggérée par le contexte, et les commentateurs grecs n'en indiquent pas d'autre : PHILOP., 463, 19 : διὰ τί μη xai ή πρώτη ή τῶν χρωμάτων ἀντιλαμδανομένη τῆς οἰκείας ἐνεργείας ἀντιλήψεται; ID., 468, 2 : ώσεὶ έλεγεν ότι δεῖ στῆναι ἐπὶ τῆς πρώτης καὶ εἰπεῖν ότι αύτή έαυτης άντιλαμβάνεται..... (7) και έδει μαλλον είπειν το εύθύς, Ίνα είπεν ώστε έπι της πρώτης εύθύς τουτο ποιητέον'. De même THEM., 153, 23; SIMPL., 188, 22; SOPHON., 109, 27. ALE-XANDRE, dans le chapitre que nous venons de citer (92, 14), parait comprendre de la même façon : εί [ή] άλλη μέν έστιν ή αίσθανομένη, άλλη δε καθ' ην αίσθανόμεθα εαυτών αίσθανομένων, επ' άπειρον προελεύσεται..... (18) άτοπώτατον δε τοῦτο . Χαταλείπεται τὸ τη αύτη των τε αίσθητων αίσθάνεσθαι ήμας και της περί τα αίσθητα tautuv ivepyelas. On pourrait, toutefois, invoquer à l'appui de

l'interprétation de WALLACE le passage correspondant du De anima du même auteur (65, 5) : οὐ γὰρ δη ἄλλη τινὶ δυνάμει παρż τήν < χοινήν > αίσθησιν αύτων αίσθανομένων αίσθανόμεθα . ού γάρ όρωμεν ότι όρωμεν ουδε ακούομεν ότι ακούομεν...... αλλ' έστιν αύτη ή ένέργεια της πρώτης τε χαί χυρίας αίσθήσεως χαί χοινζε λεγομένης, χαθ' ήν γίνεται συναίσθησις τοῖς αἰσθανομένοις τοῦ αἰσθάνεσθαι. Quoi qu'il en soit, du reste, ce n'est pas à la vue en tant que sens particulier, mais à la vue en tant qu'elle a pour condition et pour élément le sens commun, qu'Aristote attribue la conscience de la vision (cf. THEOPH., ap. PRISC., 21. 32 : έφ' οίς όπως αίσθανόμεθα ότι αίσθανόμεθα, χατά τά αύτά τῷ 'Αριστοτέλει διατίθησι τὸν λόγον, την χοινήν αἴσθησιν βουλόμενος είναι την έπιχρίνουσαν, την χαι της ένεργείας συναισθανομένην έχάστης χαὶ τῆς ἀργίας · τῆς γὰρ αὐτῆς τἀναντία.). Les arguments que DEMBOWSKI (Quæst. Ar. duæ, p. 27 sqg.) invoque en faveur de l'opinion opposée ne nous paraissent pas probants (v. ad II, 6, l. l.). Mais il repousse avec raison l'opinion de BRENTANO (Psych. d. Ar., pp. 85-86), d'après laquelle τῆς πρώτης désignerait un sens spécial et distinct de la vue. NEUHAEUSER (Aristot. Lehre v. d. sinnl. Erkenntnissverm., p. 63) traduit έπὶ τῆς πρώτης τοῦτο ποιητέον par : so muss man es sofort in Bezug auf den Sinn annehmen, dem zuerst und ursprünglich der Act des Wahrnehmens oder Sehens zukommt. Mais, ainsi comprise, la phrase dont il s'agit ne répond pas à la question. Car, comme NEUHAEUSER le remarque lui-même, welcher dieser Sinn, dem zuerst der Act des Sehens zukommt. sei, bleibt ungesagt. Il faut donc expliquer, avec tous les commentateurs anciens : ή πρώτη ή τῶν γρωμάτων ἀντιλαμβανομένη, i. e. ή όψις. - Au lieu de ποιητέον, TRENDELENBURG (v. BELGER, in alt. ed. TREND., p. 355), TORSTRIK (p. 166) et WALLACE (p. 255) proposent BETÉON, SOTÉON OU OINTÉON. Mais aucun changement n'est nécessaire. V. Ind. Ar., 609 a, 15 : ποιείν τι cogitatione i e τίθεσθαι, veluti ποιεῖν ἰδέας,... xτλ. ψγ 2. 425 b 17.

425 b, 17. έχει δ' ἀπορίαν...... 19. τὸ ὀρῶν πρῶτον. — SIMPL., 188, 40 : ἐπεὶ δὲ τὸ ὀρώμενον χρῶμα ἔ, τὸ ἔχον χρῶμα, πῶς οὐχὶ καὶ ἡ ὅψις ϯ χρῶμα ἔσται ϯ χρῶμα ἕξει, ἐἀν ὀρᾶται καὶ αὐτή; ὀρᾶται γάρ, εἴπερ ἐαυτῆ γνωστή. — Le texte de l'interprétation d'ALEXANDRE (ἀπ. κ. λύσ., *l. l.*, 92, 23) parait altéré. Après avoir énoncé la difficulté (si c'est par la vue que nous sentons la vision, la vue se trouvera saisir les couleurs et la vision elle-même; mais, comme tout ce que la vue saisit doit

nécessairement être coloré, la vision, si elle est visible, sera colorée), il continue : πρώτην λύων ἀπορίαν πρῶτον μὲν ἐχρήσατο.... xτλ. Mais, dans ce qui précède et dans ce qui suit, il ne signale qu'une seule ἀπορία. Peut-être faut-il lire : .....xαὶ τὸ ὁρᾶν, εἰ ἔστιν ὁρατόν τι, xεχρωσμένον πρῶτ<ον>. ϟν λύων ἀπορίαν.... xτλ.

425 b, 19. τὸ ὀρῶν πρῶτον. — D'après Simplicius (189, 6), ce mot aurait ici la même signification que xal' abro, et il faudrait expliquer : ce qui voit devra être coloré par soi, et non point seulement par accident et dans le sens où l'on dit que le sapide, par exemple, est coloré (oluar de du xállion to πρῶτον ἀντὶ τοῦ xaθ' aὐτὸ ἀxούειν, ἐπειδή xaὶ εἰ τὸ γευστὸν xέχρωσται, άλλ' ούχ ώς χεχρωσμένον έστι γευστόν, τὸ δὲ δρατόν έστι τὸ χαθ' αύτὸ χρώμα έγον). Philopon (468, 17) indique une autre interprétation : la vue devra être colorée par elle-même, c'est-à-dire alors même qu'elle ne s'exercerait pas sur les sensibles extérieurs (χαλώς πρόσχειται τὸ πρῶτον, ἐπειδή τὰ είδη τῶν αἰσθητῶν δέχεται ή δψις έν τῷ ένεργεῖν πρός τὰ έξω, λέγει δ' ότι χαὶ πρό τούτου αύτή χαθ' έαυτήν γρώμα έξει, είπερ έστιν όρατον ύπο άλλου.). Η semble plus naturel de donner ici à τὸ ποῶτον un sens analogue à celui de τῆς πρώτης (b, 17) : pour que la vue ait conscience d'elle-même, il faut qu'en tant qu'objet de cette conscience, c'est-à-dire en tant que sens immédiat du visible extérieur, elle soit colorée. La vue en tant qu'aperception du visible extérieur est désignée par το όρῶν πρῶτον, par opposition à la vue en tant qu'aperception de la vision. TREND., p. 356 : visus, qui quatenus ab altero observari ponitur, τὸ ὁρῶν πρῶτον dicitur. Peut-être, toutefois, faut-il comprendre que le sens de la vue, dans ce qu'il a de plus intérieur, est, d'une certaine façon, coloré. πρῶτον aurait, en ce cas, la même signification que dans l'expression tò πρῶτον αἰσθητικόν.

425 b, 20. φανερόν τοίνυν..... πτλ. — ARISTOTE résout la difficulté qu'il vient de signaler. Mais les solutions qu'il indique consistent à reconnaître que le fait qui paraît absurde est vrai en un sens. De là l'emploi des expressions φανερόν τοίνυν. PHILOP., 468, 22 : ἐντεῦθέν ἐστιν ἡ λύσις τῆς εἰρημένης ἀπορίας. xaì σχόπει ὅτι ταύτην μὲν ἕλυσε τὴν ἀπορίαν, εἰ δὲ βούλει, παρεμυθήσατο ὡς ἐν μᾶλλον ταύτη τῆ δόξη πειθόμενος.

ούχ έν τὸ τῆ όψει..... 22. άλλ' ούχ ώσαύτως. --

ΤΗΕΜ., 133, 26 : φανερόν τοίνυν ότι ούγ άπλως λέγεται το αίσθάνεσθαι · χαί γάρ όταν μή όρῶμεν, τῆ ὄψει χρίνομεν, χαί οὐ μόνον φωτός άλλά χαι σχότους συναισθανόμεθα...... ή τοίνυν αίσθήσει αίσθανόμεθα ότι ούχ όρωμεν, τη αύτη ταύτη αίσθήσει αίσθανόμεθα και ότι όρῶμεν, αὕτη δέ ἐστιν ή ὄψις. Le sens indiqué par Simplicius (189, 19 sqq.) suppose une virgule ou un point en haut après xρίνομεν et, après τὸ φῶς, l'ellipse de τῆ ὄψει xρίνομεν. « Ce n'est « pas une chose unique, dit-il, que sentir par la vue. D'abord, « en effet, parce que la vue perçoit, non seulement les cou-« leurs éclairées, mais aussi la lumière toute seule..... De « plus, parce qu'elle saisit, d'une autre façon, même l'obscu-« rité; et, en outre, parce que,..... même lorsqu'elle ne voit « pas, elle n'est pas absolument inerte..... mais s'efforce de « voir...... de sorte qu'elle a conscience alors, non pas de la « vision, mais de cet effort (cf. PRISC., 5, 5); c'est pourquoi la « vue juge aussi qu'elle ne voit pas (διὸ καὶ ὅτι οὐχ ὁρặ κρίνει.) ». PHILOPON (463, 38) interprète comme s'il n'avait pas lu zai tò φῶς : λύει δὲ τὴν ἀπορίαν λέγων ὅτι οὐχ ἀεἶ τὸ ὁρᾶν γρωμάτων ἐστίν άντίληψις, έπει και του σχότους άντιλαμδανόμεθα. ALEXANDRE (op. cit., à la suite du texte cité) indique un sens analogue : πρῶτον μέν έχρήσατο τῷ τὴν ὄψιν μὴ μόνον χρωμάτων ή χεχρωσμένων αἰσθητιχήν είναι, άλλα χαί της στερήσεως αύτων. De même Sophon., 110, 1 : οὐ γὰρ εἴ τι ὁρᾶται πάντως γρῶμά ἐστι,..... καὶ γὰρ ὅταν μὴ όρῶμεν, τη ὄψει χρίνομεν, οίον όρῶμεν τὸ Φῶς χαὶ τὸ σχότος, ἄπερ ούχ είσι χρώματα. Il faudrait donc sous-entendre τὸ χρῶμα ου τὰ χρώματα après μή δρῶμεν. — Aristote parait plutôt avoir voulu dire qu'en ayant conscience de lui-même comme vide, comme privé de sensation, et en discernant l'obscurité par rapport à la lumière, le sens se pose comme objet de sa propre activité, passant ainsi de la privation à l'habitude, et que cette opération n'est pas de même nature que celle qui a lieu lorsque se produit l'activité semorielle externe. — Essen (D. erste Buch etc., p. 57; D. zweite Buch etc., p. 84, n. 3) pense qu'il faut lire εἴπερ avant xaì τὸ σχότος.

425 b, 22. ἀλλ' οὐχ ὡσαύτως. — SIMPLICIUS (l. l.) et SOPHO-NIAS (110, 3) appliquent ces mots à xaì τὸ σxότος xaì τὸ φῶς : ce n'est pas de la même façon que nous sentons la lumière et que nous sentons l'obscurité. L'interprétation de THEMISTIUS (154, 10) nous paraît préférable : ἄτοπον δὲ ὅτι μὲν ξανθὸν τὸ χρῶμα ὅ ὁρῶμεν γιγνώσχειν ἡμᾶς τῆ ὄψει, ὅτι δὲ ὁρῶμεν ὅλως μὴ γιγνώσχειν ἡμᾶς τῆ αὐτῆ αἰσθήσει, ἀλλ' ἄμφω μὲν τῆ αὐτῆ ὄψε οὐχ ὡσαύτως δέ.

λέγομεν γάρ ξανθόν τῷ πάσχειν ὑπ' αὐτοῦ, τὸ δὲ ὅτι ὁρῶμεν τῷ πάθους ἀντιλαμβάνεσθαι.

425 b, 22. Eri 82..... 24. Exactor. - La seconde réponse et, sans doute, la plus adéquate, qu'il convienne de faire à la difficulté énoncée, c'est que la vision même est couleur d'une certaine manière, puisqu'elle saisit la forme d'un objet coloré. ALEX., op. cit., 92, 27 : δεύτερον έλαδεν, ότι και το όραν κέχρωσταί πως, εί γε τὸ ὁρᾶν γίνεται τοῦ αἰσθητηρίου δεξαμένου τὸ είδος τοῦ αἰσθητού χωρίς της ύλης της ύποχειμένης αύτῷ, ού σημείον παρέθετο πολλάχις απελθόντων των όρωμένων έτι έν ταϊς αίσθήσεσιν ύπομένειν τινάς αύτῶν αἰσθήσεις τε καὶ φαντασίας. - BONITZ, Ind. Ar., 599 a, 4 : ..... Charmidem respici verisimile est quamquam nec librorum nec Platonis nomen adhibetur ..... Charm., 168 DE 472. 425 b 19. - Cf. Charm., l. l. : otov i axor, gauév, oux allou τινὸς την ἀχοὴ τὴ φωνῆς. Τη γάρ; -- ναί -- οὐχοῦν εἶπερ αὐτὴ αὐτῆς άχούσεται, φωνήν έγούσης έαυτης άχούσεται; οὐ γάρ ἂν ἄλλως ἀχούσειε. - πολλή ανάγκη. - καὶ ἡ ὄψις γέ που, ὦ άριστε, εἶπερ ὄψεται αὐτή ἑαυτήν, χρῶμά τι αὐτήν ἀνάγκη ἔχειν · ἄχρων γὰρ ὄψις οὐδὲν [άν] μή ποτ' ίδη. - ού γάρ ούν.

425 b, 24. διο και άπελθόντων.... 25. αίσθητηρίοις. — De somno, 2, 459 b, 5 : διο το πάθος έστιν οὐ μόνον ἐν αἰσθανομένοις τοῖς αἰσθητηρίοις, ἀλλὰ καὶ ἐν πεπαυμένοις, ...... μεταφερόντων γὰρ τὴν αἴσθησιν ἀκολουθεϊ το πάθος, οῖον ἐκ τοῦ ἡλίου εἰς το σκότος · ...... κὰν προς ἐν χρῶμα πολὺν χρόνον βλέψωμεν ἡ λευκὸν ἡ χλωρόν, τοιοῦτων φαίνεται ἐφ' ὅπερ ἐν τὴν ὅψιν μεταδάλωμεν...... κτλ. *Ibid.*, 460 b, 2. — Le passage du De somno (1, 458 b, 17) auquel TRENDELENBURG (p. 356) renvoie à propos de celui-ci, s'applique à une autre question.

**425 b, 25.** *qavtasia*. — V. Ind. Ar., 812 a, 9; ad II, 8, 420 b, 31—32.

425 b, 26.  $\eta$  δè τοῦ αἰσθητοῦ..... 426 a, 1. ψόφησιν. — Ces considérations et celles qui suivent expriment ce qui est, aux yeux d'ARISTOTE, la vraie solution du problème : La sensation est, en partie, sentiment de nous mêmes parce qu'elle est quelque chose de nous-mêmes; elle n'est pas entièrement passive. Nous sommes en puissance la forme que l'objet actualise en nous. La sensation n'est pas un changement qui renouvelle notre nature, c'est un changement qui l'achève et qui

Tome II

la développe, un progrès vers une plus grande réalité de nousmêmes (v. ad II, 5, 417 b, 12-16; 16-19; 20; 12, 424 b, 12-18; Eth. Nic., IX, 9, 1170, a, 29: ٥ δ' όρῶν ὅτι όρῷ αἰσθάνεται καὶ ὁ ἀκούων ὅτι ἀκούει καὶ ὁ βαδίζων ὅτι βαδίζει, καὶ ἐπὶ τῶν άλλων όμοίως έστι τι το αίσθανόμενον ότι ένεργοῦμεν, ώστε αίσθανοίμεθ' θν ότι αίσθανόμεθα και νοοιμεν ότι νοουμεν. το δ' ότι αισθανόμεθα ή νοούμεν, ότι έσμέν · τὸ γὰρ είναι ην αἰσθάνεσθαι ή νοείν.). Le sensible est le moteur immobile de la sensibilité comme l'intelligible est le moteur immobile de l'intellect: la sensibilité se meut spontanément vers lui, et les mouvements dont l'organisme est alors le théâtre ne sont, sans doute, que les conditions qui permettent à cette spontanéité de s'exercer. Mais, s'il est vrai que le sensible, comme moteur immobile, actualise la sensibilité, ou plutôt que la sensibilité s'actualise en se mouvant spontanément vers la sensation, il est vrai aussi que la sensibilité actualise le sensible; car le moteur, en tant que tel, n'a son acte que dans le mobile (v. ad III, 2, 426 a, 2-6; 7, 431 a, 4-5). Le sensible, en tant que tel, n'est que possibilité de sensation (SIMPL., 191, 8: µlav dé proir eulie doyónevos τοῦ χεφαλαίου χαὶ τὴν αὐτὴν εἶναι τῷ ὑποχειμένψ τήν τε τοῦ αἰσθητοῦ χαὶ τῆς αἰσθήσεως ἐνέργειαν, τὸ δὲ εἶναι οὐ τὸ αὐτό...... ἐνέργεια δὲ τῆς μὲν αἰσθήσεως, ὅταν αἰσθάνηται, τοῦ δὲ αἰσθητοῦ οὐχ ὅταν χρῶμα ή όταν ψόφος ή, άλλ' όταν αίσθητόν, ίνα ώς αίσθητὸν ἐνεργεία ή.). Seulement l'identité du sensible et de la sensibilité en acte n'est pas aussi complète que l'identité de l'intellect et de l'intelligible. Car, dans la sensation, l'objet, qui a de la matière, ne peut pas s'identifier absolument avec le sujet; la sensation est une pensée engagée dans la matière (λόγος ἔνυλος, v. ad I, 1, 403 a, 25). C'est pour cela qu'elle est double : à la fois sentiment de nous-mêmes et d'autre chose. Si le sujet et l'objet n'avaient pas de matière, le sentant s'identifierait avec le senti, et la sensation serait sensation de la sensation comme la pensée est pensée de la pensée. ALEX., op. cit., 92, 33 - 93, 22; ID., ap. PHILOP., 470, 21 : el radróv éstiv à xar' évépyeiav αΐσθησις καὶ τὸ κατ' ἐνέργειαν αἰσθητόν, ἀντιλαμδάνεται δὲ ἡ κατ' ἐνέργειαν αξσθησις τοῦ χατ' ἐνέργειαν αἰσθητοῦ, δῆλον ἄρα ὅτι ἑαυτῆς ἀντιλαμβάνεται ή κατ' ένέργειαν αξσθησις.

425 b, 27. τὸ δ' εἶναι οὐ τὸ αὐτὸ αὐταῖς. — L'acte du sensible et celui du sentant sont, en fait, identiques et n'en font qu'un. Mais ils diffèrent par leur concept (τὸ εἶναι οὐ τὸ αὐτὰ αὐταῖς. Sur le sens de ces expressions v, ad II, 1, 412 b, 11; III, 4, 429 b, 10). ALEX., op. cit., 92, 33 : λέγει τὴν τοῦ αἰσθητοῦ ἐνέργειαν xaì τὴν τῆς αἰσθήσεως μίαν είναι xατὰ τὸν λόγον μόνον διαφερούσας, ὅτι τῆ μὲν xaτ' ἐνέργειαν αἰσθήσει τὸ είναί ἐστιν ἐν τῷ ἔχειν τὸ είδος τοῦ αἰσθητοῦ χωρὶς τῆς ὕλης, τῷ δὲ xaτ' ἐνέργειαν αἰσθητῷ <ἐν> τῷ ἔχεσθαι τὸ είδος αὐτοῦ χωρὶς τῆς ὕλης.

**425 b, 27. ό ψόφος ό κατ' ἐνέργειαν.** — V. De an., II, 8, 419 b, 5.

428 a, 1. άκουσιν.... ψόφησιν. — SIMPL., 192, 5 : άχουσιν μεν την ακουστικην ενέργειαν, ψόφησιν δε την ακουστην ή ακουστή.

426 a, 2. ei 84 ioriv..... 6. xivelobai. - V. ad II, 2, 414 a, 4-14, et Phys., III, 3, 202 a, 13 : xaì tò anopoúmevov δè pavepóv, ότι έστιν ή χίνησις έν τῷ χινητῷ · έντελέχεια γάρ έστι τούτου, χαί ὑπὸ τοῦ χινητιχοῦ. χαὶ ἡ τοῦ χινητιχοῦ δὲ ἐνέργεια οὐχ άλλη ἐστίν • ..... χινητιχόν μέν γάρ έστι τῷ δύνασθαι, χινοῦν δὲ τῷ ἐνεργεϊν · ..... ώστε όμοίως μία ή άμφοῖν ἐνέργεια ώσπερ τὸ αὐτὸ διάστημα ἕν πρὸς δύο χαὶ δύο πρὸς ἕν, χαὶ τὸ ἄναντες χαὶ τὸ χάταντες · ταῦτα γὰρ ἕν μέν έστιν, ό μέντοι λόγος ούχ είς. όμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ κινοῦντος καὶ χινουμένου..... (b, 11) τὸ ποιεῖν χαὶ πάσχειν τὸ αὐτό ἐστι, μὴ μέντοι ώς τὸν λόγον είναι ένα τὸν τ! Τν είναι λέγοντα. — Les mots χίνησις, ποίησις, πάθος ne désignent pas l'action mécanique et la passion au sens propre de ces mots (v. ad III, 2, 425 b, 26 - 426 a, 1), mais l'influence que le moteur, comme fin, exerce sur le mobile. Ce n'est pas une impulsion subie qui meut la sensibilité vers la sensation; elle s'y porte spontanément par l'attrait que le sensible exerce sur elle et, en même temps, actualise celui-ci en tant que tel. Le sensible exerce sur la sensibilité l'influence d'un moteur immobile. Et il ne peut être immobile que parce qu'il a son acte dans le sentant; sans cela, son passage de la possibilité à l'actualité ne pourrait avoir lieu en lui sans qu'il se mût. La phrase διὸ οὐχ ἀνάγχη τὸ χινοῦν xiveiotai (a, 5) que Philopon (474, 16) considère comme une remarque incidente (μεταξυλογία χέγρηται) a donc, au contraire, une importance capitale. SIMPL, 192, 31 : τίς οὖν ή ποίησις κα! ή κίνησις, ής τὸ αἰσθητὸν ποιητικόν; ..... οὕτε δὲ πάθη οὕτε χίνησις, άλλ' εἴδη χαὶ ἐνέργειαι χαὶ τελειότητες..... (193, 8) χαὶ ἀφ' έαυτῆς ἡ ψυχή ἐνεργεῖ δεομένη πρὸς τὴν ἐνέργειαν τῆς τοῦ ὀργάνου ύπὸ τοῦ αἰσθητοῦ πείσεως ' ..... αὐτὸ δὲ τὸ αἰσθητήριον, ..... οὐ πάσγει ώς τὰ ἄψυχα, ἀλλ' ἐνεργητικῶς πάσχει καὶ ταύτῃ προκαλεῖται τὴν χαθαράν τῆς αἰσθητικῆς ψυχῆς ἐνέργειαν.

426 a, 2. ἐν τῷ ποιουμένφ. — TRENDELENBURG (p. 357) remarque avec raison qu'il faut prendre ici τὸ ποιούμενον dans son sens précis : τὸ ποιούμενον non est τὸ πεποιημένον, neque igitur id, quod actu effectum est, sed quod fit, quod efficitur; in hoc, dum efficitur, agere et pati conjungitur. Ita ἡ ἀχοἡ ἡ χατὰ δύναμιν quasi materia est, in qua et res agit et auditus patitur, in qua utrumque concurrit tanquam in communi, quo appareant, spatio. BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 55) propose, d'après l'Aldine, χινουμένφ au lieu de ποιουμένφ.

428 a. 5. διὸ οὐκ ἀνάγκη.... 11. ἐν τῷ αἰσθητικῷ. — D'après Torstrik (p. 167), les mots a, 9 : ώσπερ γάρ ή ποίησις..... (11) iv zw alobyzazw proviendraient de la première rédaction du De anima et feraient double emploi avec a, 4 : 1, yào rou ποιητιχού...... (5) τὸ χινοῦν χινεῖσθαι. Il faudrait les supprimer pour rétablir la suite naturelle du texte : 6 8' autos λόγος xa? έπὶ τῶν ἄλλων αἰσθήσεων καὶ αἰσθητῶν · άλλ' ἐπ' ἐνίων μὲν ώνόµaora...... x7). BIEIIL obtient à peu près le même résultat en transportant a, 9 : ώσπερ γαρ ή ποίησις.... (11) έν τῷ αἰσθητιχῷ avant a, 6 : ή μέν οὖν τοῦ ψοφητιχοῦ. Mais aucun changement ne nous paraît nécessaire. Après avoir 1º prouvé que le son en acte et l'ouïe en acte sont identiques et 2º remarqué que l'acte du son et celui de l'ouïe sont désignés par des termes différents, Aristote ajoute ὁ δ' αὐτὸς λόγος καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων alσθήσεων xal alσθητών, et il explique 1º que la démonstration qu'il a faite pour le son et l'oure vaut pour tous les sens et tous les sensibles (la phrase a, 9: ώσπερ γάρ..... (11) ἐν τῷ alobratizo en indique la raison générale); mais 2º que la remarque faite sur la facon dont sont désignés les actes du son et de l'ouïe n'est pas vraie de tous les autres sens. --La transposition effectuée par BIEHL enlève à duoquarra: son véritable sujet qui est, sans aucun doute, & τοῦ αἰσθητοῦ ένέργεια καί ή του αίσθητικού et qui ne peut pas être ή του ψοφητικοῦ ἐνέργεια καὶ ἡ τοῦ ἀκουστικοῦ. Philopon (474, 16 sqq.) et Sophonias (111, 30) ont, d'ailleurs, suivi l'ordre traditionnel.

426 a, 7. διττόν γάρ ή άχοή, χαὶ διττόν ὁ ψόφος. — SIMPL., 193, 15 : διὰ τὸ ἐφ' ἐχάτερα δυνάμει τε χαὶ ἐνεργεία. — διττόν == διττῶς λέγεται, v. Ind. Ar., 201 b, 39.

**426 a, 16.** τὸ δ' εἶναι ἕτερον. — V. ad III, 2, 425 b, 27 ; 4, 429 b, 10.

426 a, 17. την ούτω λεγομένην άκοην και ψόφον, sc. την κατ' ενέργειαν άκοην και τον κατ' ενέργειαν ψόφον.

426 a, 19. τὰ δὲ κατὰ δύναμιν λεγόμενα ούκ άνάγκη, i. e. : ούχ άνάγκη την δυνάμει αίσθησιν την αύτην είναι τῷ δυνάμει αίσθητῷ (PHILOP., 475, 20). Il ne faut pas se méprendre sur le sens de l'expression « sensible en puissance ». Ce n'est pas la doctrine de la relativité du sujet et de l'objet dans la connaissance, qu'Aristote expose ici. Sans doute, la distance qui l'en sépare n'est pas grande. Mais, cette distance, la pensée antique s'est toujours refusée à la franchir. C'est seulement, aux yeux d'ARISTOTE, le sensible en tant que tel, c'est-à-dire en tant que provoquant dans le sensitif une certaine activité, qui n'a son acte que dans celui-ci. Mais si, en tant que sensible, la blancheur, par exemple, n'est en acte que dans la sensation, il n'en est pas moins vrai que l'objet blanc existe en soi et en tant que blanc. Le sensible est antérieur à la sensation, car il subsiste sans elle (Cat., 7, 7 b, 36 : τὸ γὰρ αἰσθητὸν πρότερον τῆς αίσθήσεως δοχεί είναι. τὸ μὲν γὰρ αίσθητὸν ἀναιρεθὲν συναναιρεί τὴν αΐσθησιν, ή δὲ αΐσθησις τὸ αἰσθητὸν οὐ συναναιρεϊ. Cf. Meta., Γ, 5, 1010 b, 33 : τὸ δὲ τὰ ὑποχείμενα μή είναι, ἂ ποιει τήν αίσθησιν, καὶ ἄνευ αἰσθήσεως ἀδύνατον . οὐ γὰρ δὴ ἥ γ' αἴσθησις αὐτὴ ἑαυτῆς έστιν, άλλ' έστι τι και έτερον παρά την αίσθησιν, ο άνάγκη πρότερον είναι τῆς αἰσθήσεως · τὸ γὰρ κινοῦν τοῦ κινουμένου φύσει πρότερόν ἐστι · χάν εί λέγεται πρός άλληλα ταυτα, ούθεν ήττον.). Autrement dit. l'objet est, indépendamment de la sensation, actuellement pourvu de toutes ses qualités (comme le remarque, notamment, H. SIEBECE, Aristot., p. 76), seulement il n'est, alors, sensible qu'en puissance. L'unique chose qui lui fasse défaut est l'action qu'il pourrait exercer sur un sensitif. Lors donc qu'Aristote affirme que le sensible n'a son acte que dans le sentant, il faut nous garder d'interpréter ces termes dans le sens que l'idéalisme moderne nous a accoutumés à leur donner. Ils signifient seulement ceci : l'objet sensible n'est tout ce qu'il peut être et n'atteint pleinement sa fin que quand il meut le sensitif, de même que le médecin ne réalise pleinement sa fonction que quand il produit la santé chez le malade (Eth.)Nic., X, 3, 1174 b, 23 et, pour l'interprétation de ce texte, HELIOD., 216, 24; MICH. EPH., 557, 24). SIMPL., 191, 8 (v. ad III,

2, 425 b, 26-426 a, 1); 25 : ἐνεργοῦντα ψόφον οὐχ ὡς ψόφον ἀπλῶς λέγων, ἀλλὰ τὸ ὅλον τοῦτο ὡς αἰσθητὸν ψόφον..... ἐπεὶ ἐνδέχεται Χαὶ ψόφον είναι Χαὶ μὴ ἀχούεσθαι. ΤΗΕΜ., 155, 23 : λευχὸν γὰρ είναι Χαὶ γωρὶς ὄψεως δυνατόν.

426 a. 20. οι πρότερον φυσιολόγοι. - Simplicius (193, 27) pense qu'Aristote a désigné ainsi Démocrite et ses disciples. D'après Philopon (471, 31; 475, 23), il s'agirait de Protagoras. La première opinion est la plus vraisemblable (cf. DEMOCR., Fr. phys., 1 Mull. : νόμφ... γλυχό, χαι νόμφ πιχρόν, νόμφ θερμόν, νόμφ ψυχρόν, νόμφ χροιή · έτεη δε άτομα χαί χενόν. V., en outre, les textes cités par Ritter et Preller, t. 157 et notes, et Zeller, tr. fr., t. II, pp. 289, n. 3 et 300, n. 4 et 2, 1<sup>8</sup>, 851, 4; 863, 2; 864, 1 t. a.). ARISTOTE compte Démocrite parmi les physiologues (De sensu, 4, 442 a, 29 : Δημόχριτος δε και οι πλείστοι τῶν φυσιολόγων) et dit, ailleurs (Gen. et corr., I, 2, 316 a, 1), de lui : γροιάν οὕ φησιν είναι · τροπή γάρ γρωματίζεσθαι. Il est possible, du reste, qu'il ait pensé aussi à PROTAGORAS. V. PLAT., Théét., præs. 156 A : έχ δὲ τῆς τούτων όμιλίας τε χαὶ τρίψεως πρός άλληλα γίγνεται έκγονα πλήθει μέν άπειρα, δίδυμα δέ, τὸ μέν αίσθητόν, τὸ δ' αἴσθησις, ἀεὶ συνεκπίπτουσα καὶ γεννωμένη μετὰ τοῦ aloon tou. Belger (in alt. ed. TREND., p. 358) fait, à ce propos, la remarque suivante : quoniam autem in hac quidem re Heracliti placita in suum usum convertit (sc. Protagoras), haud inepte cum aliis physiologus dici potest. Cf. Meta.,  $\Theta$ , 3, 1047 a, 4 : οὕτε γὰρ ψυχρὸν οῦτε θερμὸν οῦτε γλυκὸ οῦτε ὅλως αἰσθητὸν ούθεν έσται μή αίσθανόμενον · ώστε τον Πρωταγόρου λόγον συμβήσεται λέγειν αὐτοῖς. Ibid., K, 6, 1062 b, 13 et al. TRENDELENBURG (l. l.) estime qu'Aristote a pu, en outre, avoir en vue Empédocle et ANAXAGORE. Mais les passages qu'il cite (Meta.,  $\Gamma$ , 5, 1009 a, 39 : όμοίως δε και ή περι τα φαινόμενα αλήθεια ενίοις εκ των αισθητών έλήλυθε. K, 6, 1062 b, 19; Γ, 5, 1009 b, 26 : 'Aναξαγόρου δε καί απόφθεγμα μνημονεύεται πρός των εταίρων τινάς, ότι τοιαυτ' αύτοις έσται τὰ ὄντα οἶα ἂν ὑπολάδωσιν.), dans lesquels, d'ailleurs, Aris-TOTE trahit, en l'interprétant, la pensée de ces philosophes (v. ZELLER, tr. fr., t. II, pp. 244, n. 6 et 425, n. 1; I<sup>5</sup>, 804 et n. 1; 1016, 3 t. a.), ne se rapportent qu'indirectement à la doctrine dont il est question ici.

426 a, 27. εί δη συμφωνία..... b, 3. της αίσθησεως. — La voix, dit Aristote, n'est pas un son simple mais un accord de sons, une proportion, c'est-à-dire une synthèse, conforme à

une certaine loi, d'aigu et de grave. L'identité que nous venons de reconnaître entre le sensible en acte et la sensation nous permet donc de conclure que toute sensation est aussi une proportion ou une synthèse d'éléments coordonnés suivant une loi. THEM., 155, 26 : εί δε ταύτο το κατ' ένέργειαν ακουστον χαὶ ἡ χατ' ἐνέργειαν ἀχοή, ὀρθῶς [δὲ] ἐλέγοντο λόγοι αὶ αἰσθήσεις. δήλον δε έντευθεν τόδίω γαο ήμιν άει τα χεκραμένα των αισθητών..... (156, 5) πάσα δε μίξις και κράσις λόγος, ος όταν γένηται κατ' ένέργειαν αίσθητός, ό αύτὸς γίνεται τη αίσθήσει. εἰχότως ἄρα ή αἴσθησις λόγος. --- TRENDELENBURG (p. 359) conjecture, non sans vraisemblance, εί δ' ή φωνή συμφωνία τίς έστιν. Mais cette transposition n'est pas indispensable. Il suffit de lire, comme le font Simplicius (193, 32) et Philopon (475, 29), à la suite de Plutarque (ap. SIMPL., l. l.), el dr, συμφωνία et de considérer, avec les mêmes commentateurs, quirt ric comme le sujet de oupquira (SIMPL., 194, 8 : ότι δε και την συμφωνίαν καλώς κατηγορεί της τινός φωνής. τουτέστι της κατ' ένέργειαν.... κτλ. De même, Philop., 475, 30). Les mots ή δε φωνή και ή άκοή έστιν ώς εν έστι, και έστιν ώς ούγ έν τὸ αὐτό signifient alors : la voix en acte et l'ouïe sont la même chose en un sens, c'est-à-dire en fait, et ne sont pas la même chose en un autre, c'est-à-dire diffèrent par leur concept (v. ad III, 2, 425 b, 27). SIMPL., 194, 4 : ότι μέν ούν ή xar ένέργειαν άχοὴ ἡ χατ' ἐνέργειαν φωνή ἐστιν ὡς μία χαὶ ἡ αὐτή, διότι τῷ ὑποχειμένψ, ἔστι δὲ οὐγ ὡς αὶ αὐταὶ ἕτεραι οὖσαι χατ' ἰδιότητα. έχ των άρτι προειρημένων γνώριμον. De même Philop., 476, 10; SOPHON., 112, 30. — SIMPLICIUS (194, 1) résume ainsi l'argument : ή κατ' ένέργειαν άκοή ή κατ' ένέργειάν έστι φωνή · ή κατ' ένέργειαν φωνή συμφωνία ύπάρχει · πασα συμφωνία λόγος έστιν · ή κατ' ένέρyeiav apa axon loyoc est!. Cette interpretation, que nous avons adoptée parce qu'elle paraît reposer sur une tradition bien établie, ne va pas, néanmoins, sans quelques difficultés. Ce n'est pas seulement, semble-t il, la voix sensible en acte, c'est-à-dire entendue, mais aussi la voix sensible en puissance, qui est une ouppoula. En outre, la phrase : h dè pour xai ή άχοή..... τὸ αὐτό paraît plutôt signifier que la voix et l'ouïe sont ou ne sont pas identiques suivant qu'on les considère soit en acte, soit en puissance. C'est, en effet, là-dessus qu'Aristote a insisté en dernier lieu (a, 23 : διχῶς γὰρ λεγομέ $vn_{\zeta}$ ....  $x\tau\lambda$ .). Par suite, bien que la correction proposée par TRENDELENBURG ne soit pas nécessaire à la rigueur, on peut étre tenté de l'adopter. Cf. SOPHON., 112, 32 : ή δε φωνή συμφωvia tic. BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 55) pense

428 a, 28. λόγος δ' ή συμφωνία,..... 29. λόγον τινά είναι. - Cf. Meta., H, 2, 1043 a, 10 : συμφωνία δε δξέος καί βαρέος μῖξις τοιαδί. Ibid., A, 9, 991 b, 13; N, 5, 1092 b, 14; De sensu, 7, 447 b, 2. Ces textes et d'autres (v. Ind. Ar., 720 b, 25) prouvent surabondamment que ce sont bien la voix et l'accord considérés en eux-mêmes qui constituent, d'après Aristore, des rapports, et que, par suite, il n'y a pas lieu d'adopter l'interprétation de Théophraste, reprise par Philopon, suivant laquelle le rapport dont il est ici question serait celui de la voix en acte à l'ouïe (PRISC., 21,6 : οὐχ ἐν τη τῶν στοιγείων άλλὰ έν τῆ τοῦ αἰσθητηρίου πρὸς τὰ αἰσθητὰ σχέσει ἀφορίζων - sc. Θεόφραστος - τὸν λόγον. Philop., 472, 29 : ή δε φωνή συμφωνία έστιν ούχ αυτή πρός εαυτήν άλλά πρός την άχογν - τοῦτο γὰρ θέλει ὁ λόγος, συμφωνίαν δὲ την χοινωνίαν λέγει -- ..... ή δε συμφωνία [δ] λόγος, τουτέστι της φωνής προς την άκοην λόγος). Si le rapport auquel ARISTOTE pense était celui de la voix à l'ouïe, on comprendrait mal les expressions : λόγος δ' ή συμφωνία, άναγκή και την άκοήν λόγον τινά είναι et plus bas (b, 5): όλως δε μάλλον το μικτον συμφωνία. D'ailleurs, le rapport du sensible en acte à la sensation est un rapport d'identité, comme ARISTOTE l'a déjà établi.

426 a, 30. καὶ διὰ τοῦτο καὶ φθείρει ἐκαστον ὑπερδάλλον, — εἰς τὸ αἰσθητήριον δρῶν καὶ ἀνεπιτήδειον ἐργαζόμενον πρὸς τὴν τοῦ λόγου ὑποδοχήν...... ἡ δὲ τοῦ αἰσθητοῦ ὑπερδολὴ φθείρει τὴν σύμμετρον τοῦ ὀργάνου κρᾶσιν καὶ διὰ τοῦτο κωλύει καὶ τὴν τῆς αἰσθήσεως δι' αὐτοῦ ἐνέργειαν (SIMPL., 195, 2). V. ad II, 12, 424 a, 30–31. — Peut-être le sens est-il plus simple : les qualités excessives qui

ne sont pas tempérées par le mélange des qualités contraires ne produisent pas de sensation, ou produisent une sensation douloureuse, ce qui revient à dire qu'elles sont moins pleinement sensibles. - Étant donnée l'identité du sensible en acte et du sensitif en acte, nous devons conclure de la gue la sensation est elle-même une synthèse d'éléments divers en proportions déterminées. Il n'y a pas de contradiction entre ce passage et celui du De sensu (ch. VII), où ARISTOTE établit que, lorsque deux sensibles du même genre agissent en même temps sur la sensibilité, le sujet éprouve une sensation composite qui n'est exactement ni celle de l'un, ni celle de l'autre (447 a, 17 : τούτο δη ύποχείσθω, χαὶ ὅτι ἐχάστου μαλλον ἔστιν αἰσθάνεσθαι ἀπλοῦ όντος ή χεχραμένου ...... 24. ἄπαντα τὰ άπλα μαλλον αἰσθητά ἐστίν). Car, si le mélange de sensibles différents peut rendre moins nette l'aperception de chacun d'eux, il n'en est pas moins vrai que, pour être sensibles, il faut d'abord que les qualités extrêmes s'atténuent par leur mélange réciproque. Dans l'accord, l'aigu et le grave ne sont pas distinctement sentis (ibid., a, 19; b, 2); mais, d'autre part, un aigu ou un grave absolus et sans mélange ne sauraient donner lieu à une sensation normale.

426 a, 31. ὑμοίως δὲ καὶ ἐν χυμοῖς τὴν γεῦσιν. — TREN-DELENBURG (p. 360) remarque qu'ARISTOTE n'a pas désigné pour le goût, comme il l'a fait pour les autres sens, les qualités excessives dont la sensation est impossible. Il conjecture qu'il faut sous-entendre τὸ ὀ▷ καὶ τὸ βαρᡠ, en remarquant, d'ailleurs, qu'on trouve dans ARISTOTE des exemples de l'emploi du premier de ces deux termes (*De an.*, II, 40, 422 b, 14), mais non point du second, pour désigner des saveurs. Il nous semble que le sujet sous-entendu est plutôt ἕχαστον ὑπερδάλλον.

**426 b, 3. ώς λόγου τινός.** — Sur le sens de ώς, v. ad I, 5, 411 b, 26.

διὸ καὶ ἡδέα...... 7. λυπεῖ ἡ φθείρει. — Ce passage, bien qu'assez clair dans son ensemble, car il se ramène quant à l'essentiel à ces deux propositions : διὸ καὶ ἡδέα μέν, ὅταν ...... ἄγηται εἰς τὸν λόγον ....... ὑπερδάλλοντα δὲ λυπεῖ ἡ φθείρει (sc. τὴν αἴσθησιν), est difficile à expliquer dans le détail. Les commentateurs anciens ne suivent pas le texte de très près et les modernes renoncent, pour la plupart, à le

comprendre, sans y introduire des modifications assez importantes. Cependant Simplicius (195, 13 sqq.), Philopon (477, 3 sqq.) et Sophonias (113, 10 qui paraît toutefois - 113, 1 avoir lu λύει pour λυπεϊ (b, 7), leçon que fournit aussi Priscien - 22, 27 - et que préfère, peut-être avec raison, Bywater, op. cit., Journ. of Philol., 1888, p. 55) ont commenté le texte tel que nous l'avons, et il nous paraît susceptible d'être expliqué sans le secours d'aucune correction conjecturale. Le sens en est suggéré, en effet, par un passage du De sensu (3, 439 b. 24) : ..... ανάγχη μιχτόν τι είναι χαι είδός τι γρόας έτερον. έστι μέν ούν ούτως ύπολαδειν πλείους είναι χρόας παρά τὸ λευχὸν καὶ τὸ μέλαν, πολλὰς δὲ τῷ λόγψ · τρία γὰρ πρὸς δύο, καὶ τρία πρὸς τέτταρα, καί κατ' άλλους άριθμούς ἔστι παρ' άλληλα κεϊσθαι, τὰ δ' δλως χατά μέν λόγον μηδένα, χαθ' ύπερογήν δέ τινα χαὶ ἔλλειψιν ἀσύμμετρον, χαί τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον ἔγειν ταῦτα ταῖς συμφωνίαις τὰ μὲν γάρ ἐν ἀριθμοῖς εὐλογίστοις χρώματα, καθάπερ ἐκεῖ τὰς συμφωνίας, τὰ ήδιστα των χρωμάτων είναι δοχούντα, οίον τὸ άλουργὸν καὶ φοινιχοῦν χαι όλιγ' άττα τοιαύτα, δι' ήνπερ αιτίαν χαι αι συμφωνίαι όλιγαι, τὰ δὲ μή έν άριθμοϊς τάλλα χρώματα..... Ibid., 4, 442 a, 12 : ώσπερ δε τὰ γρώματα ἐκ λευκοῦ καὶ μέλανος μίξεώς ἐστιν, οὕτως οἱ γυμοὶ ἐκ γλυχέος και πικρού ..... είτε κάτ' άριθμούς τινας της μίξεως και χινήσεις, είτε χαι ἀορίστως, οι δε την ήδονην ποιούντες μιγνύμενοι, ούτοι έν άριθμοῖς μόνον. Il résulte de ces passages, d'abord, que le noir et le blanc, le doux et l'amer, et sans doute aussi les autres qualités simples, sont susceptibles de se combiner pour donner naissance aux qualités composées, soit suivant des rapports simples, que l'on peut exprimer en nombres exacts (ἐν ἀριθμοῖς εὐλογίστοις), soit, d'une manière générale (τὰ δ' ὅλως), suivant des rapports quelconques et dont les termes ne sont pas commensurables (χαθ' ὑπεροχήν δέ τινα χαὶ ἔλλειψιν ἀσύμμετρον); en second lieu, que le type des rapports de la première espèce est l'accord (συμφωνία), et que ces rapports sont les plus rares et ceux aussi qui donnent naissance aux qualités sensibles les plus agréables (la façon dont Bonitz, Ind. Ar., 720 b, 28, cite le texte du De sensu : en apiopois euloristois dlivai συμφωνίαι en fausse un peu le sens. Car, ainsi présenté, il semblerait indiquer qu'il y a d'autres accords que ceux qui consistent èv ἀριθμοῖς εὐλογίστοις. Or, ARISTOTE veut dire, au contraire, que tous les accords consistent dans des rapports de ce genre; c'est précisément pour cela que les accords sont en petit nombre : δι' ήνπερ αίτίαν και αι συμφωνίαι όλίγαι. Cf. ALEX., De sensu, 113, 11 : όταν δε μηδένα λόγον έχωσιν οι φθόγγοι πρός

άλλήλους, άνάρμοστον χαί ασύμφωνον το αχουόμενον έστιν, αχουόμενον μέντοι. Meta., N, 5, 1092 b, 14 : δ λόγος ή συμφωνία άριθμῶν). En faisant l'application de ces idées au texte du De anima, on obtient le sens suivant : C'est pourquoi les qualités sensibles sont agréables (hoéa sc. tà alogytá. PHILOP., 477, 5 : xal pygiv ότι έχεινό έστιν ήδυ αίσθητον ..... χτλ.) lorsque, d'abord pures et sans mélange, elles sont amenées à s'unir suivant la proportion voulue; comme, par exemple, l'aigre (il est difficile de savoir si tò ôξè désigne ici la qualité sapide ou la qualité sonore, l'aigre ou l'aigu. Le premier de ces deux sens est adopté par SOPHONIAS, 113, 12: olov of yupol apixtoi ..... xtl.), le doux et le salé: car elles sont agréables en ce cas. En effet, si les qualités qui s'unissent sont déjà des mélanges complexes d'éléments divers, elles ne sauraient s'unir èv apiquoic eddorforoic et former un rapport simple. Mais il n'en est pas moins vrai que, d'une manière générale (δλως δέ, cf. τὰ δ' δλως dans le texte du De sensu), un mélange, quel qu'il soit, ressemble davantage à un accord, c'est-à-dire à un mélange en proportions définies, que des qualités simples comme l'aigu ou le grave. En ce qui concerne le toucher, par exemple (á $\phi \tilde{\eta}$  ôè = èv  $\tau \tilde{\eta}$  á $\phi \tilde{\eta}$  - SIMPL., 195, 18 -, comme plus haut (b, 2) er doppfort), ce qui peut être échauffé, c'est-à-dire ce qui n'est pas absolument chaud, ou ce qui peut être refroidi, c'est-à-dire ce qui n'est pas absolument froid (Philop., 477, 12 : xaì δρα πῶς εἶπεν τὸ θερμαντόν, τουτέστι τὸ δυνάμενον θερμανθηναι, καὶ ψυχτὸν τὸ δυνάμενον ψυχθηναι.... καὶ ούχ είπεν το θερμον ή ψυχρόν · εί γάρ τοῦτο είπεν, το ἄχρως ἐνόει [τό] θερμόν καί ψυχρόν, όπερ ούχ ήδύνει την άφην, άλλά και φθείρει αύτην. Cf. SOPHON., 113, 16), ressemble davantage à un mélange proportionnel exact que le chaud ou le froid absolus. Or la sensation est proportion, et, par suite, un mélange quelconque de qualités est plus agréable et donne lieu à une sensation plus normale que des gualités pures et excessives. -- Torstrik (p. 168) a bien compris l'enchaînement des idées dans ce passage. Mais, faute d'avoir aperçu le sens de μαλλον τὸ μικτὸν συμφωνία, il considère les mots b, 6 : συμφωνία..... (7) ψυχτόν comme interpolés. DITTENBERGER (Götting. gelehr. Anz., 1863, p. 1614) supprime άφη δε τό θερματόν ή ψυχτόν et met une virgule après tò µuxtóv. Le sens serait ainsi : d'une manière générale le mixte est plus agréable, l'accord, par exemple, est plus agréable que l'aigu ou le grave isolés. MADVIG (Adv. crit., I, 473), qui conjecture ἀλέα pour ἀφῆ, comprend à peu près de même : l'accord, par exemple, est plus agréable que l'aigu ou

le grave isolés, et la chaleur tempérée ( $d\lambda i\alpha$ ), plus agréable que le chaud ou que le froid. Mais, comme nous venons de le voir, la  $\sigma \nu \mu \varphi \omega \nu i \alpha$  n'est pas, d'après ARISTOTE, un mélange quelconque et ne peut, par conséquent, être donnée comme exemple de  $\tau \delta$  $\mu \alpha \tau \delta \nu \delta \lambda \omega c$ . BIEHL transporte  $\dot{x} \varphi \eta$ .....  $\psi \omega \tau \tau \delta \nu$  après  $\dot{\eta}$   $\dot{a} \lambda \mu \omega \rho \delta \nu$ , conjecture qui ne permet pas plus que la précédente d'expliquer l'emploi des expressions  $\vartheta \epsilon \rho \mu \alpha \tau \delta \nu$  au lieu de  $\vartheta \epsilon \rho \mu \delta \nu$ ,  $\dot{\eta} \psi \omega \tau \delta \nu$  au lieu de  $\vartheta \epsilon \rho \mu \delta \nu$ ,  $\dot{\eta} \psi \omega \tau \delta \nu$  au lieu de  $\vartheta \epsilon \rho \mu \delta \nu$ ,  $\dot{\eta} \psi \omega \tau \delta \nu$  au lieu de  $\vartheta \epsilon \rho \mu \delta \nu$ ,  $\dot{\eta} \psi \omega \tau \delta \nu$ . La correction proposée par STEINHART (Symb. crit., p. 5),  $\dot{\alpha} \varphi \eta \varsigma$  (que paraît avoir lu SOPHONIAS, 113, 15) pour  $\dot{\alpha} \varphi \eta$ , n'est pas nécessaire. Les conjectures de ESSEN (D. zweite Buch etc., p. 75, n. 7),  $\ddot{\alpha} \rho \alpha$  pour b, 5.  $\gamma \dot{\alpha} \rho$ , et, b, 6 :  $\langle \epsilon i \rangle \sigma \mu - \varphi \omega \nu i \alpha$ , dénaturent le sens. — S'il y a quelque interpolation dans ce passage, ce ne peut être que celle des mots  $\dot{\eta}$   $\dot{\delta}' \alpha \ell \vartheta \eta \sigma \kappa \delta$  $\lambda \delta \gamma \sigma \varsigma$  qui ont bien l'air d'une glose, et qu'on pourrait supprimer sans inconvénient.

**426 b, 8. ἐκάστη μέν οὖν.** — A partir d'ici jusqu'à la fin du chapitre, ARISTOTE étudie le sens commun dans sa troisième fonction, en tant qu'unité qui distingue les sensibles d'espèces différentes.

**428 b, 8** et **10. to**  $\delta$  **monselutivol.** — Ind. Ar., 798 b, 60 : to  $\delta \pi \circ x \in \{\mu \in v \circ v \text{ non solum est enunciati logici subjectum, sed omnino ea res, de qua in disputatione aliqua vel doctrina agitur.... <math>\psi_{\gamma} 2$ . 426 b 9.

426 b, 9. ὑπάρχουσα ἐν τῷ αἰσθητηρίω ἦ αἰσθητήριον. — La sensibilité réside dans le sensorium en tant que tel, c'està-dire, non en tant que corps, mais en tant qu'organe vivant et pouvant rendre possible l'activité sensitive (Smpl., 196, 8 : .....άλλ' οὐ σωμάτων ἀπλῶς, ὡς δὲ αἰσθητηρίων τῶν ἤδη καὶ ζώντων καὶ τοιαύτην ζώντων ζωήν, ὡς τῷ αἰσθησει ὀργάνου τρόπον ὑπηρετεῖν.). Si l'on peut dire, d'ailleurs, que la sensibilité est dans l'organe, c'est seulement en ce sens que l'organe est la condition de la sensation en acte. ID., 196, 14 : ὡς ὀργάνω τῷ αἰσθητηρίω χρωμένη, ἐνυπάρχειν αὐτῷ λέγεται.

**426 b, 10. πρίνει** et plus bas, **14. πρίνομεν, 17. πρίνειν τ**δ **πρίνον** et sæp. — Cf. An. post., II, 19, 99 b, 35 : ἔχει γὰρ (sc. τὰ ζῷα) δύναμιν σύμφυτον πριτιπήν, ῆν παλοῦσιν αἴσθησιν. V. ad III, 9, 432 a, 16.

426 b, 12. έπει δέ..... 427 a, 16. τον τρόπον τουτον. --ARISTOTE aborde ici la question qu'il a déjà rencontrée (III, 1, 425 a, 30-b, 3), et la plus importante de celles que puisse soulever la théorie de la sensation. Il s'agit de savoir ce qui fait l'unité de la connaissance sensible. C'est le sens commun, répond-il, qui joue le rôle d'unité devant laquelle comparaissent les diverses espèces de sensibles afin d'être distinguées (SIMPL., 196, 36 : ἐχάστην τῶν πέντε ὑπομνήσας ἄλλην ἄλλου είναι ύποχειμένου αίσθητου ίδίου, ότι μία τις χαὶ χοινή πάντων ἐστὶν αΐσθησις δείχνυσιν έχ τοῦ εἶναί τι έν ήμῖν τὸ παραδάλλον χαὶ ἕχαστον χρίνον...... ότι διαφέρει τῶν ἄλλων...... οίον τὸ λευχὸν τοῦ γλυχέος. De même PHILOP., 478, 32). Peu importe, d'ailleurs, que les sensibles dont il faut opérer la distinction appartiennent à un même genre (noir et blanc) ou à des genres différents (noir et doux) (v. De an., III, 7, 431 a, 24 : τί γαρ διαφέρει το απορείν πῶς τὰ μή όμογενη χρίνει ή τὰ έναντία, οἶον λευχόν χαὶ μέλαν .). Mais il y a une difficulté qui se présente dans les deux cas : le blanc imprime au sensorium un certain mouvement, le noir un mouvement opposé, et il faut que le blanc et le noir soient, à la fois, dans le sensorium et dans le même temps pour être distingués. Comment donc le sens peut-il recevoir à la fois deux mouvements opposés? On pourrait être tenté de répondre que la difficulté se résout, dans la connaissance, comme dans les choses mêmes, puisqu'en elles des sensibles différents se rencontrent en même temps, sans se heurter ni se confondre (De sensu, 7, 449 a, 13 : i wontep ent two npayμάτων αύτῶν ἐνδέγεται, οὕτω καὶ ἐπὶ τῆς ψυγῆς . τὸ γὰρ αὐτὸ καὶ εν άριθμῷ λευκόν και γλυκύ έστι, και άλλα πολλά). Sans doute, le problème de l'unité dans la connaissance et celui de l'unité dans les choses ne sont pas sans analogie. Comment de certaines formes sensibles, qui sont toutes des universaux, résulte-t-il l'individualité de Callias? Comment des sensations différentes forment-elles une individualité dans la pensée? Ce sont deux questions connexes.

A la première, il faut répondre que c'est la substance, c'està-dire une chose dans laquelle il y a de la matière sous les attributs, qui constitue le principe d'individualité dans les objets. Le propre de la substance c'est de pouvoir admettre les contraires et d'être une en nombre (*Cat.*, 5, 4 a, 10: µάλιστα δὲ ίδιον τῆς οὐσίας δοχεῖ εἶναι τὸ ταὐτὸν χαὶ ἐν ἀριθµῷ ὅν τῶν ἐναντίων εἶναι δεχτιχόν,..... (18) οἶον ὁ τἰς ἄνθρωπος, εἶς χαὶ ὁ αὐτὸς ῶν, ὁτὲ μὲν λευχὸς ὅτὲ δὲ μέλας γίνεται, χαὶ θερμὸς χαὶ ψυχρός,

xai φαύλος xai σπουδαΐος.). Toutefois, cette solution ne saurait nous suffire en ce qui concerne l'unité de la connaissance sensible (v. ad III, 3, 427 a, 2-17). Car ce n'est pas successivement mais simultanément que le sujet sentant doit être en acte, les deux contraires. Pour comprendre comment il peut en être ainsi, il faut remarquer que le πρώτον alotytizov est, comme le point, à la fois un et multiple. Car le point est un, en tant qu'il réunit les deux extrémités de la ligne, et il est multiple en tant qu'il sépare ses deux parties. Mais comment le point peut-il être, indifféremment, un et multiple? C'est qu'il n'est pas lui-même une partie de l'étendu (v. ad I, 3, 407 a, 12); en lui-même, il est pure puissance. Il en est ainsi du πρῶτον alogntizóv. Il ne faut pas le considérer comme quelque chose de corporel, mais suivant la remarque d'ALEXANDRE (dans le commentaire qu'il donne de ce morceau, άπ. x. λύσ., III, 9, 97, 12 : ή γὰρ δύναμις αὕτη μία οῦσα καὶ ὥσπερ πέρας τοῦ σώματος τούτου οδ δύναμίς έστιν,..... άσώματός τε οδσα καὶ ἀδιαίρετος καὶ όμοία πάντη, μία ούσα, πολλαί πως γίνονται τῷ τῶν χαθ' ἕχαστον μόριον τοῦ σώματος, οῦ δύναμίς ἐστι, χινήσεων αἰσθάνεσθαι δμοίως. De même ID., De an., 63, 17), il faut n'y voir qu'une pure puissance ou faculté dont est doué l'organe central de la sensibilité. Cette substance, où s'unissent et se distinguent les qualités sensibles, est le principe d'unité dans le microcosme de la connaissance. Ce qui est impossible c'est qu'une même partie d'un objet étendu possède, dans le même temps, des qualités contraires, ou que le sens commun affirme que ce qui est noir est, en même temps, blanc. Mais il n'y a pas d'impossibilité à ce qu'il juge, en même temps, que ce qui est blanc est blanc et que ce qui est noir est noir.

**428 b, 12. τό λευχόν χαὶ τὸ γλυχύ...... 14. χρίνομεν, i. e.** : χρίνομεν τὸ λευχὸν πρὸς τὸ γλυχύ. Cf. Them., 156, 17; Simpl., 197, 3; Philop., 478, 3.

426 b, 14. ἀνάγκη δη..... 15. αίσθητα γάρ έστιν. — ΤΗΕΜ., 156, 21 : ἀνάγκη δὲ αἰσθήσει καὶ τοῦτο κρίνεσθαι τῶν γὰρ αἰσθητῶν αἰσθηταὶ καὶ διαφοραί.

428 b, 15. A και δήλον ότι..... 17. το κρίνον. — SIMPL., 197, 16 : φαίνεται τοίνυν την σάρκα μεν άντι παντος είπων σώματος, έσχατον δε αίσθη τήριον οὐ το ὄργανον άλλ' αὐτην καλῶν την αἰσθητικην ψυχήν...... ἐπει οὖν το δύο τινῶν και πλειόνων το διάφορον γνωρίζον

τὰ δύο ή καὶ πάντα ἄμα τε γινώσκει καὶ οὐκ ἄλλψ καὶ ἄλλψ μέρει, άλλα άδιαιρέτω ένί, δήλον ότι σώμα ούχ έστι τὸ έσγατον χρίνον. τὸ γὰρ σῶμα ἀπτόμενον χρίνει, τουτέστιν ἐκάστι αἰσθητῷ κατὰ διάφορα προσπίπτον μέρη,..... διὸ όμοιον ώς εί τοῦ μὲν ἐγώ, τοῦ δὲ σύ acolos. Mais cette interprétation, que fournissent aussi Philopon (479, 9 et 482, 30) et Sophonias (113, 36), ne va pas sans difficultés. Car. outre qu'ARISTOTE n'emploie pas à càot pour désigner le corps en général, ni tò alounthpiov pour la sensibilité, on ne voit pas pourquoi, après tout ce qui a été dit précédemment sur la nature de l'âme sensitive et de la sensation, il éprouverait le besoin de remarquer que la sensibilité n'est pas le corps. Les mêmes raisons et d'autres qu'il est facile d'apercevoir, militent contre l'explication proposée par DEM-BOWSKI (Quæst. Ar. duæ, p. 45) : Hoc igitur : « ή σὰρξ οὐχ ἔστι τὸ ἔσχατον αἰσθητήριον» significat : est in singulorum sensuum instrumentis, — quae per se, ut vidimus, appellantur  $\pi \rho \tilde{\omega} \tau a$  aloby  $\tau \eta \rho \iota a$ , quae sunt caro, — animae vis sentiens, qua proprie sentiuntur res, quae non est caro; haec animae vis sentiens est tò Egyatov algontipiov et ea sola conjungere potest sensus singulos cum facultate media et discernenti. -D'après TRENDELENBURG (p. 362), ARISTOTE voudrait dire, simplement, que l'opinion d'après laquelle les organes corporels sont les causes ultimes (exparov), qui suffisent à expliquer la sensation et le discernement des sensations, n'est pas soutenable. Car, en ce cas, l'organe du toucher (ou tout autre) devrait suffire au discernement des sensibles différents. Mais, si tel était le sens, l'exemple serait singulièrement mal choisi, puisque la chair n'est pas, dans l'opinion d'ARISTOTE, l'organe du tact. — Torstrik (p. 169) explique ainsi : quo calidum et album distinguimus, id unum sit necesse est. Jam pone carnem esse ultimum (sive immediatum) tactûs instrumentum : sequetur ut oculus, quum album videt, nullo interjecto medio tangere debeat rem albam. Nam quo discernimus album a calido, id unum est : rem calidam vero tangendo sentit id quod sentit : necesse igitur erit ut etiam albam rem idem illud quod sentit tangendo sentiat. At notum est nos non videre quum rem ipso oculi (leg. oculo) tangimus. Ergo caro non est id in quo habitat tactus, sed medii locum tenet. — Ainsi comprise, l'argumentation d'Aristote pourrait servir à prouver que n'importe quel organe n'est qu'un milieu, et que l'œil, par exemple, n'est pas l'organe de la vue. On pourrait dire, en effet, en changeant seulement les exemples : nam quo discer-

nimus sonum a colore id unum est : sonum vero auribus sentit id quod sentit, necesse igitur erit ut etiam colorem idem illud quod sentit auribus sentiat. — Il faut, crovons-nous, pour comprendre ce passage, tenir compte des idées d'Aristote sur les rapports du sens commun et du toucher. De tous les sens. le toucher est, en effet, celui qui a le plus d'analogie avec le sens commun. Moins spécial que les autres sens particuliers, il est plutôt une collection de sens divers qu'un sens unique. De plus, c'est le seul que possèdent tous les animaux, et on peut l'appeler, à juste titre, la sensibilité primitive (πρώτη aconjouc, Part. an., II, 8, 653 b, 23; De an., II, 2, 413 b, 5; 414 a, 3; 3, 414 b, 3; III, 12 et 13; V. ad ll. l.). Tout comme la sensibilité non spécifiée est la condition de toute sensibilité spéciale, le toucher est la condition qui rend possible les autres sens, mais il peut exister sans eux (v. ad II, 3, 415 a, 4; III, 13, 435 b, 5-7). L'analogie va si loin que la partie commune de tous les organes des sens spéciaux, l'organe central, siège du sens commun, est aussi celui du toucher (Part. an., II. 10, 656 a. 27 : bri uit our abyr i two alotherwie estiv ό περί την χαρδίαν τόπος, διώρισται πρότερον έν τοῖς περί αἰσθήσεως . χαὶ διότι αὶ μὲν δύο φανερῶς ἡρτημέναι πρὸς τὴν χαρδίαν εἰσίν, 折 τε των άπτων χα! ή των γυμων..... χτλ. De sensu, 2, 438 b, 30 : τὸ δ' άπτικὸν γῆς . τὸ δὲ γευστικὸν εἶδός τι ἀφῆς ἐστίν . καὶ διὰ τοῦτο πρός τη χαρδία το αίσθητήριον αὐτῶν. V. ad II, 12, 424 a, 24-25; KAMPE, Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 72, n. 3; MARCHL, Arist. Lehre v. d. Tierseele, p. 59, n. 3. Ce dernier essaie de démontrer, sans y réussir à notre avis, que, d'après ARISTOTE, l'organe propre du toucher est la chair). On a donc le droit de dire que le sensorium commune et le sensorium tactile ne font qu'un (Part. an., II, 10, 656 b, 34; V. ad II, 11, 422 b, 34-423 a, 1; De Somno, 2, 455 a, 17 : xai xplvei ôj xai δύναται xplveiv δτι έτερα τὰ γλυχέα τῶν λευχῶν, οὕτε γεύσει οὕτε ὄψει οὕτ' ἀμφοῖν, ἀλλά τινι χοινῷ μορίφ τῶν αἰσθητηρίων άπάντων . ἔστι μὲν γὰρ μία αἴσθησις, καί το κύριον αίσθητήριον έν · το δ' είναι αίσθήσει του γένους έκάστου έτερον, οἶον ψόφου καὶ γρώματος . τοῦτο δ' άμα τῷ ἀπτικῷ μάλισθ' ύπάρχει · τοῦτο μὲν γὰρ γωρίζεται τῶν ἄλλων αἰσθητηρίων, τὰ δ' ἄλλα τούτου ἀχώριστα.). La corrélation de l'organe du tact et de celui du sens commun pourrait faire croire que la chair, vulgairement considérée comme l'organe du tact, est aussi celui du sens commun. Il est donc intéressant de signaler quand l'occasion s'en présente, comme ici, les arguments qui prouvent que cette opinion serait erronée. Ces arguments montrent, en

outre, que la chair n'est pas, non plus, l'organe immédiat du toucher, vérité contraire aux apparences et qu'il est malaisé d'établir (v. ad II, 11, 422 b, 34-423 a, 21; 423 a, 22-b, 26 et sqq.). ARISTOTE remarque donc ici que l'organe immédiat (ἔσχατον, Ind. Ar., 673 b, 15 : σάρξ, αἰσθητήριον...... ἡ σὰρξ ούχ ἕστι τὸ ἔσχατον (τὸ πρῶτον) αἰσθητήριον ψγ2. 426 b 15. - Ibid., 653 b, 25; V. ad II, 12, 424 a, 24-25; Ibid., 289 b, 55 : Egyatov id quod proxime accedit ad aliud, ad quod refertur.) du sens commun ne peut pas être la chair. Et il en donne la raison suivante : Le sens commun doit saisir la différence des sensibles qu'il discerne; il faut donc qu'il les sente l'un et l'autre, ce qui revient à dire que l'organe du sens commun doit être affecté par l'un et par l'autre. Comme la chair n'est affectée que par contact, il faudrait, pour qu'elle fût l'organe du sens commun, que les sensibles visuels et sonores, par exemple, exercassent un contact sur elle, ce qui, en fait, n'a pas lieu. — Quelque interprétation que l'on adopte, il faut entendre par άπτόμενον αὐτοῦ : ἀπτόμενον τοῦ αἰσθητοῦ (v. TREND., l. l. et PHILOP., 479, 19; 483, 7 : ἀπτομένην τῶν αἰσθητῶν).

428 b, 17. ούτε δή κεγωρισμένοις, i. e. : ού γάρ ολόν τε κεγωρισμέναις...., δυνάμεσιν (THEM., 157, 6). L'emploi de δη s'explique par ce que la proposition qu'ARISTOTE va énoncer est déjà impliquée par la remarque qui précède. - outre correspond, sans doute, à öti de oddé (b, 23). Ind. Ar., 546 a, 8 : post oute alterum membrum per anacoluthiam quandam omittitur ac post aliquod intervallum mutata constructione per oùôi adiicitur. Ay 22. 84 a 18-25 Wz.

428 b. 19. ούτω μέν γάρ..... 20. άλληλων, i. e. : sì γάρ ένδέχοιτο χεγωρισμένοις χρίνειν ότι έτερον τὸ γλυχύ τοῦ λευχοῦ... χτλ. La conjecture de Essen (D. zweite Buch etc., p. 86, n. 8) oux av pour xav, dénature le sens de cette proposition qui est, d'ailleurs, parfaitement clair.

426 b, 20. δεί δέ τό έν..... 22. αίσθάνεται. - TRENDELEN-BURG (p. 363) estime qu'il faut soit considérer les mots Mayer άρα τὸ αὐτὸ comme interpolés (adeo iners et otiosa repetitio), soit lire : λέγει γάρ και ότι τὸ αὐτό. D'après Torstrik (in app. crit. ad loc.), les phrases b, 21 : λέγει άρα το αὐτό ..... (22) καὶ αἰσθάνεται appartiendraient à la première rédaction du De anima, et b, 20 : Tome II 25

όει δε το εν.... (21) τοῦ λευχοῦ à la seconde. Philopon (483, 13) a lu le texte traditionnel.

426 b, 22. Gote às léget.... aiobávetat. — SIMPL., 197, 30 : δηλον γὰρ ὡς ὁ λέγων, εῖς καὶ ὁ αὐτὸς ῶν, πρὸ τοῦ λέγειν καὶ γινώσκει εἴτε αἰσθητικῶς εἴτε νοερῶς. — νοεῖ ne doit pas être pris dans son sens précis : νοεῖ λέγει ἀντὶ τοῦ φαντάζετα: (PHILOP., 483, 16). Peut-être faut-il lire φρονεῖ qu'ont deux manuscrits et qui conviendrait mieux comme sens. — On pourrait encore voir dans cette phrase une allusion aux fonctions supérieures du sens commun : de même que le sens commun, en tant qu'il est la conscience, a des fonctions intellectuelles (v. ad III, 2, 425 b, 20—22), de même aussi en tant qu'il prononce ou qu'il juge. En ce cas, il faudrait traduire : ainsi il pense et sent à la fois.

ότι μέν ούν..... 427 a, 1. τὸ λευκὸν ἐτέρως. - L'argument se ramène à ceci : Le principe qui discerne les sensibles doit, pour pouvoir prononcer que deux sensibles diffèrent, les saisir l'un et l'autre dans un même instant indivisible. Non seulement il prononce dans un même instant qu'ils diffèrent, mais il prononce qu'ils diffèrent dans un même instant, car les sensibles n'existent pour lui en acte que dans le temps où il les saisit, et il ne peut les discerner que quand ils sont sensibles en acte. Il résulte de là que, puisque sentir c'est s'identifier à la forme sensible, le sentant indivisible doit revêtir, dans le même temps, des formes contraires, ce qui paraît impossible. ALEX., άπ. x. λύσ., III, 9, 95, 12 : λαδών δ' έχ τούτων τὸ ἐν είναι τὸ πάντων αἰσθητῶν αἰσθανόμενόν τε καὶ κρίνον αύτῶν τὰς διαφοράς, ἐφεξῆς ἔδειξεν, ὅτι xal, εἰ ἐν τῷ αὐτῷ γρόνψ xaì άμα αύτῶν αἰσθάνεται, ὅτε χρίνει τὰς διαφορὰς αὐτῶν (εἴ γε, ὅτε χρίνει αύτάς, τότε αίσθάνεται, χρίνει δ' άμα τὰς πρὸς ἄλληλα αὐτῶν διαφοράς), χαὶ αἰσθάνοιτ' ἂν αμα τῶν χρινομένων..... (20) ἐπὶ τούτοις ἡπόρησεν, έπει το κατ' ένέργειαν αισθάνεσθαί έστι το το είδος του αισθητου χωρίς τής ύλης λαμβάνειν, πως οϊόν τε έν τι δν άμα πλειόνων καί των έναντίων αἰσθάνεσθαι.

426 b, 25. δτε θάτερον λέγει δτι έτερον και θάτερον. — Sub. : λέγει ότι έτερον. Philop., 483, 20 : ή λέγουσα (sc. αἴσθησις) ότι διαφέρει τὸ ἀγαθὸν τοῦ κακοῦ, καὶ τὸ κακὸν ἅρα ὅτε λέγει διαφέρειν τοῦ ἀγαθοῦ, ἐν τῷ αὐτῷ χρόνψ τῷ πρώτψ λέγει.

## LIVRE III, CH. 2, 426 b, 20 - 28

428 b, 26. ού κατά συμδεδηκός τὸ ότε. — Le temps essentiel est celui du jugement. Lorsque ce jugement a pour objet un événement passé ou futur, le temps pendant lequel il a lieu est accidentel quant à cet événement (SIMPL., 198, 10 : xαì τὸ νῦν τοίνον τῆς μὲν χαὶ νῦν γιγνομένης ναυμαγίας χαὶ νῦν λεγομένης χατ' άμφω χαθ' αύτὸ χατηγορείται · έὰν δὲ πρότερον γινόμενον νῦν λέγηται, χαθ' αύτὸ μὲν ὡς λεγομένης τὸ νῦν χατηγορεῖται, τῆς δὲ ναυμαγίας αὐτῆς χατὰ συμβεβηχός · οὐ γὰρ ὡς γινομένης νῦν ἀλλ' ὡς λεγομένης vov ·). Mais, quand le rapport affirmé est celui de deux sensibles, comme le temps pendant lequel on peut discerner leur différence est précisément celui pendant lequel ils sont tous deux sensibles en acte (ALEX., op. cit., 95, 17 : ἐν γὰρ τῷ aiováveovan rỹ alovýcen rò xpiven.), le temps accidentel et le temps essentiel se confondent (SIMPL., 198, 14 : άλλ' ή γε αίσθησις ού των προτέρων ή των έσομένων, των δε άει παρόντων ούσα γνωριστική, ότε λέγει την ετερότητα των αίσθητων, ..... ώς και νυν ούσαν xplvet. - SIMPLICIUS, 198, 10, renvoie, pour la distinction du temps essentiel et du temps par accident, à la Physique. D'après HAYDUCK, in app. crit. ad loc., c'est principalement à I, 3, 186 a, 34 qu'il se réfère). Autrement dit, pour être discernés, les sensibles différents doivent être sentis simultanément. De là la difficulté qu'Aristote va signaler. - La proposition où xatà συμδεδηχός τὸ ὅτε ne résulte pas de celle qui la précède immédiatement. Car, de ce qu'on ne peut apercevoir que A diffère de B, sans apercevoir, en même temps, que B diffère de A, il ne suit pas que cette aperception doive avoir lieu dans le temps essentiel. Le contexte indique, d'ailleurs, qu'on peut juger ot: Etepov sans affirmer ot: vuv Etepov. TRENDE-LENBURG (p. 363) a donc raison de remarquer que : où xatà oupδεδηχός τὸ ὅτε tam leviter pruecedentibus adnexum est nulla nec coniunctionis nec pronominis relativi copula, ut fere nominativi absoluti speciem prae se ferat. Les commentateurs expliquent comme s'il y avait soit λέγω δε ού κατά συμδεδηκός το ότε (THEM., 157, 22), soit xai où xatà supbebyxòc tò öte (Philop., 483, 22). BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 56) conjecture, peut-être avec raison, qu'il faut mettre entre parenthèses b, 26 : οὐ xατὰ ..... (28) ὅτι νῦν.

426 b, 28.  $\dot{\alpha}\lambda\lambda'$  ούτω  $\lambda\dot{\epsilon}\gamma\epsilon\iota$ , καὶ νῦν, καὶ ὅτι νῦν. — Int. : sed hoc pacto dicit ut et nunc dicat et nunc esse illud dicat. Le sujet sous-entendu de  $\lambda\dot{\epsilon}\gamma\epsilon\iota$  est τὸ αὐτὸ (cf. b, 21; 24), c'est-à-dire, ἡ κοινὴ αἴσθησις (THEM., 157, 25; PHILOP., 479, 36).

426 b, 28. ώστε άχώριστον καί έν άγωρίστω γρόνω. ---Résumé et conclusion de ce qui précède depuis 426 b, 17. THEM., 157, 27 : ώστε ούχ αὐτή (sc. ή χρίνουσα δύναμις) μόνον μία άλλα χαί έν χρόνφ ένί. SIMPL., 198, 21 : εί δύο τινῶν αἰσθητῶν έτερότητα χρίνοι τὸ αἰσθητιχόν, τὸ αὐτὸ ἀμφοῖν ἀντιλήψεται οὐ κατὰ διάφορα μόρια, άλλ' ένὶ καὶ ἀμερίστψ ἀμφοῖν. καὶ τοῦτο τὸ ἀγώριστον χαὶ ἐν τῷ αὐτῷ χρόνω, ἐν ῷ χαὶ ἔστιν ἡ ἑτερότης. ἔστι ὃὲ ἐν τῷ νῦν, έπειδή και των νύν όντων ή αἴσθησις. --- C'est en même temps, c'est-à-dire dans un même instant, que les sensibles différents doivent être apercus, pour que leur différence puisse être discernée. Or, l'instant est indivisible, il n'est qu'une limite et ne constitue pas plus une partie du temps que le point n'est une partie de l'étendue (v. ad I, 3, 407 a, 12; Phys., VI, 3, 233 b, 33 : ἀνάγχη δὲ χαὶ τὸ νῦν... ἀδιαίρετον εἶναι). La perception et le discernement des sensibles sont des actes (évéoyeca:) et, comme tels, se réalisent dans un instant indivisible (v.ad II, 5, 417 a, 16-17). Sans doute, l'évépyeta, comme la xivrot, peut avoir lieu dans le temps. Mais il n'introduit en elle aucun devenir; elle est étrangère à la tendance et au progrès qui caractérisent le mouvement.

426 b, 31. εἰ γὰρ γλυκύ. — Il y a dans le texte une ellipse dont ARISTOTE est assez coutumier. Il faut suppléer : τοῦτο δὲ τὸ ἀδύνατον συμθήσεται · εἰ γὰρ γλυκύ,.... κτλ. — TORSTRIK (p. 169) adopte avec raison la leçon εἰ γὰρ γλυκύ (sc. ἐστι τὸ αἰσθητόν), au lieu de εἰ γὰρ τὸ γλυκύ.

427 a, 2. ἀρ' οὖν ἁμα...... 16. τὸν τρόπον τοῦτον. — « Pour « résoudre la difficulté qu'il vient de proposer, Aristote, dit « ALEXANDRE (ἀπ. χ. λύσ., III, 9, 95, 27 sqq.), suppose d'abord « que ce qui discerne les sensibles peut en discerner et en sen-« tir plusieurs, tout en restant un et non divisé en fait, mais « logiquement multiple (τῷ λόγῷ κεχωρισμένον), de sorte qu'étant « un, il reçoit, grâce à des puissances différentes, tel sensible « et tel autre, contraire du premier ou différent, bien qu'il « soit lui-même indivisible quant au lieu et quant au nombre, « c'est-à-dire quant à sa substance (τῷ ὑποκειμένφ)..... Mais, « après avoir proposé cette solution, Aristote ajoute ξ οὐχ οἶόν « τε voulant montrer par là qu'elle ne résout pas la difficulté. « Car une chose numériquement une peut, sans doute, être « logiquement plusieurs si elle possède des puissances multi-« ples, grâce auxquelles elle est susceptible de recevoir les

« contraires, mais elle ne possède pas ces puissances en ce « sens qu'elle pourrait recevoir simultanément les contraires « en acte. » L'acte, en effet, sépare et divise dans le temps la réalisation des contraires, et ne permet pas à leurs formes de se réaliser simultanément. Or il faut que les deux formes sensibles soient présentes, à la fois, en acte à la sensibilité qui les discerne...... « (96, 8) Après avoir dit que cette réponse « ne résout pas complètement la difficulté, Aristote, comme je « l'ai dit, en donne la solution en ces termes (nous adoptons « pour ce passage, la conjecture de Schwartz) : άλλ' ώσπεο την « χαλοῦσί τινες στιγμήν ή μία ή δύο, ταύτη χαὶ διαιρετή »...... Ce qu'il veut dire c'est que la sensibilité est « comme le point « considéré en tant que limite de plusieurs lignes droites..... « Le centre du cercle est, en effet, un point unique et il « est, néanmoins, plusieurs en un sens, à savoir quand il « est considéré comme limite de chacun des rayons qui y « convergent »..... (28) Mais il n'est pas aisé d'apercevoir comment il faut appliquer cette comparaison au sens commun. « En effet, le sensorium dernier est corporel.... et « il n'est pas possible que les affections qui lui sont trans-« mises par les cinq sens convergent, comme suivant des « lignes droites, vers une même partie de l'organisme; car « cette partie serait alors soumise aux mouvements et aux « affections contraires....... (97, 9) La comparaison s'ap-« plique plutôt à la faculté de l'organe (τη δυνάμει τη του « σώματος έχείνου) que nous appelons le sensorium dernier, et « dont la forme est la faculté sensitive..... Cette faculté, en « effet, incorporelle, indivisible et partout semblable, est une, « mais devient plusieurs parce qu'elle peut sentir également « les mouvements des diverses parties du corps dont elle est « la faculté....... (19) Le corps, en effet, ne peut pas recevoir « en même temps et dans la même partie plusieurs affections « différentes, parce que les contraires ne peuvent coexister,... « ...... (25) mais rien n'empêche que la faculté sensitive n'en « opère en même temps le discernement, parce que discerner « n'est pas recevoir une affection passive. La même chose ne « peut, en effet, subir en même temps les contraires, parce « qu'elle ne peut les recevoir simultanément,.... mais il n'y « a aucune impossibilité à discerner simultanément les con-« traires. Au point de vue du jugement, en effet, juger que le « blanc est blanc et que le noir est noir ne sont pas des con-« traires. De même que, en ce qui concerne la passivité, la

« contradiction consisterait en ce que la même partie éprouvât « en même temps les affections contraires,...... de même ce « qui est impossible, dans le jugement, c'est de penser que ce « qui est blanc est aussi bien noir que blanc,...... mais juger « en même temps que ce qui est blanc est blanc et que ce qui « est noir est noir n'est pas impossible, parce qu'il n'y a pas « là de contradiction. » De même In., *De an.*, 63, 8-65, 4.

ARISTOTE établit donc, d'abord, que la solution qui consisterait à remarquer qu'une chose une et indivise peut contenir une pluralité dans son essence logique, est insuffisante. Les contraires, objecte-t-il, ne peuvent coexister qu'en puissance, et non en acte, dans le sujet un, or c'est en acte que les sensibles doivent, pour être discernés, se réaliser dans le sentant. La réponse qu'il substitue à celle-là consiste seulement à montrer que la prétendue impossibilité n'en est pas une, et qu'une chose indivisible et inétendue, comme la faculté sensitive, peut réaliser simultanément les contraires. Car le point, par exemple, peut, tout en restant un, réaliser en acte les deux contraires (v. ad III, 2, 427 a, 10), pourvu qu'il soit pris comme limite commune de deux lignes convergentes ou comme point d'arrivée et point de départ d'un mobile. PHILOP., 481, 4 : χατὰ τοῦτο γὰρ διαφέρει αῦτη ἡ λύσις τῆς προτέρας λύσεως, ὅτι έχείνη μέν μίαν έλεγε την χοινήν αίσθησιν τῷ ὑποχειμένω, πολλάς δὲ τῷ λόγφ, αὕτη δὲ καὶ μίαν καὶ πολλὰς λέγει αὐτὴν τῷ ὑποκειμένφ.

Il faut rapprocher de ce passage la fin du dernier chapitre du De sensu (7, præs. 449 a, 5-20), où la même question est débattue : « Si c'est, y dit ARISTOTE, par telle partie que l'âme « sent le doux et par telle autre qu'elle sent le blanc, il faut « que leur substrat (τὸ ἐκ τούτων) soit ou ne soit pas un (ALEX., « De sensu, 343, 8 : τὸ γὰρ « ήτοι τὸ ἐκ τούτων ἕν τι ἐστιν ή ούγ « έν » τοῦτο δηλοϊ « εἰ ἕν τι τὸ ὑποχείμενον ἐστι χαὶ γρώμενον ταῖς « διαφόροις κατά τάς αίσθήσεις δυνάμεσιν, ή ούγ έν, άλλά πλείω. »). « Mais il est nécessaire qu'il soit un, car la partie sensitive de « l'âme est une. Quelle sera donc l'unité qu'elle sentira? Rien « d'un, en effet, ne peut résulter de ces sensations différentes « Lcomme la couleur et la saveur (cf. ALEX., ibid., 345, 6)]. « Il est donc nécessaire qu'il y ait une partie unique de l'âme « qui perçoive tous les sensibles, comme nous l'avons dit « précédemment, tandis que chaque genre particulier de sen-« sibles est senti par une partie spéciale. Ne faut-il pas penser « qu'en tant qu'indivisible en acte ce qui sent à la fois le « blanc et le doux est un, et que, lorsqu'il devient divisé en

« acte, ce qui sent les sensibles différents est plusieurs (cette « phrase énonce, d'après Alexandre, — *ibid.*, 347, 12 — la « solution adoptée dans le De anima : xabórov μèv yàp auto xab' « αύτὸ λαμδανόμενόν τε χαὶ νοούμενον ἀδιαίρετον πέρας τι ὄν πάντων « τῶν αἰσθητηρίων, ἐνεργεία τε χαὶ τῆ αὐτοῦ φύσει ἀδιαίρετον ἕν τι « ἔσται...... όταν δὲ ὑπὸ τῶν xατὰ τὸ αἰσθητήριον ἐνεργειῶν « διαιρεθή, πλείω έσται..... (348, 9) είσηχε δε περί της δόξης ταύτης « έν τοῖς περὶ ψυγῆς . λαμδάνεται δὲ ὡς διαιρετὸν τῷ πέρας πλειόνων « λαμδάνεσθαι.)? Ou bien la possibilité que nous constatons « pour les choses elles-mêmes n'existe-t-elle pas aussi pour « l'âme? En effet, une chose identique et numériquement une « est blanche et douce et possède bien d'autres qualités, et, « si ces qualités ne sont pas séparées les unes des autres, du « moins leur essence est-elle différente. De même donc nous « devons admettre, en ce qui concerne l'âme, qu'une chose « identique et une numériquement est capable de sentir tous « les sensibles, mais qu'elle est plusieurs quant à son essence « et que ses divers attributs diffèrent les uns génériquement, « les autres spécifiquement [comme les sensibles] (cf. ALEX., « ibid., 351, 4 : ...... χατά τὸν λόγον μέντοι καὶ τὴν δύναμιν καὶ τὸ « τί ξν είναι διαφέρειν, κατά την των αίσθητων διαφοράν διαφόρους « δυνάμεις έχον, καί τάς μέν τῷ γένει διαφόρους, τάς δὲ τῷ είδει, ὡς « έγει τὰ αἰσθητὰ πρὸς ἄλληλα ·). De sorte que ce serait par une « chose une et la même numériquement, mais non point une « et identique dans son essence, que les divers sensibles « seraient sentis simultanément. » — Aristote paraît ici considérer comme suffisante la solution que, dans le De anima, il trouve incomplète : le sentant est à la fois un et plusieurs de la même facon que les choses. ALEXANDRE a bien vu l'identité des deux solutions. Aussi reproduit-il, dans son commentaire du De sensu, l'objection qu'ARISTOTE lui-même énonce (a, 5 : f oby otov τε ;.... xτλ.) dans le De anima. ALEX., ibid., 349, 6 : χρησάμενος δε πρώτη λύσει της άπορίας τη προειρεμένη, ην ούτως έχουσαν έδειξεν έν τοις περί ψυχής, έφεξής χρήται και ετέρα (sc. λύσει) ήν xx? αὐτὴν ἔθηχεν ἐν τοῖς περὶ ψυχῆς. ID., ibid., 352, 10 : άλλά καί ει μάλιστα οίόντε το αίσθητικον εν δν τῷ άριθμῷ άμα πλείω είναι χατά τὸν λόγον χαὶ τὰς δυνάμεις, ἀλλὰ πῶς γε ἅμα τῶν έναντίων άντιλήψεται; ώς γάρ τα ύποχείμενα πλειόνων μέν παθῶν ἄμα έστὶ δεκτικά, οὐ μὴν διὰ τοῦτο καὶ τῶν ἐναντίων (οὐ γὰρ τὸ μῆλον, έπεὶ γλυχύ τε ἅμα χαὶ λευχὸν εἶναι δύναται, ἤδη χαὶ λευχὸν ἅμα χαὶ μέλαν ή γλυκύ και πικρόν), ούτως έξει και έπι της αισθήσεως.

427 a, 2. dp' oðv  $d\mua$ ..... 5. ddialperov. — PHILOP., 484, 10: lvreudes  $d_1$   $\psieudes$ , edot in locondown in the image is the image in the image is the image in the image in the image in the image. The image is the image is the image in the image is the image in the image in the image is the image in the image in the image in the image is the image in the image. The image is the imag

**ἄρ' οὖν ἅμα.** — Nous avons rattaché ἅμα à ἀδιαίρετον, comme le fait SIMPLICIUS (199, 19) : τῷ μὲν γὰρ ἀριθμῷ καὶ ἅμα ἔστω ἀδιαίρετον. ἕμα est employé à peu près de la même façon ci-dessus II, 8, 420 a, 2. On pourrait encore expliquer : faut-il donc admettre que ce qui discerne est, à la fois, indivisible numériquement et... etc.

**427 a, 8. τῷ εἶναι δὲ κεχωρισμένον,** *i. e.* : τῷ λόγφ κεχωρισμένον (Alex., ἀπ. κ. λύσ., III, 9, 95, 29; Them., 158, 26; SIMPL., 199, 21; Philop., 484, 11). V. ad III, 2, 425 b, 27; 4, 429 b, 10.

έστι δή πως..... 4. άδιαίρετον. — Tous les commentateurs considèrent cette phrase comme destinée à expliquer la précédente : PHILOP., 484, 12 : xαθὸ μὲν οῦν ἐστι πολλά, τὰ ἐναντία δέχεται, xαθὸ δὲ ἕν ἐστι, xρίνει αὐτά. Cf. ALEX., ibid., 95, 29; THEM., l. l.; SIMPL., 199, 23; SOPHON., 114, 19. La correction proposée par STEINHART (Symb. crit., p. 5) ὄν (leg. δν διαίρετον (leg. διαιρετόν) pour τὸ διαιρετόν, n'est pas indispensable.

**427 a, 5. η ούχ οἶόν τε ;.... 9. αὐτῶν.** — SIMPLICIUS (199, 33 : ἀδύνατόν φησι τὸ τῷ ἀριθμῷ ἐν καὶ τὸ αὐτό, κἂν τῷ εἶναι ἤ διαιρετόν, τὰ ἐναντία ἅμα πάσχειν ἐνεργεία · μόνον γὰρ δυνάμει ἅμα πρὸς τὰ ἀντικείμενα τὸ αὐτὸ πεφυκέναι δυνατόν, ἀλλ' οὐχὶ καὶ ἐνεργεία ἅμα δέχεσθαι, ὅπερ τῷ εῖναι ἔφη.), PHILOPON (484, 17), et SOPHO-NIAS (114, 21) donnent de ce passage la même interprétation qu'ALEXANDRE (v. ad III, 2, 427 a, 2–17) : ARISTOTE modifie la solution qu'il vient de proposer (sur le sens de ἤ, v. BONITZ,

ad Meta., 1029 b, 29 : usurpatur enim part. & ad afferendam obiectionem, quam scriptor ipse sibi facit. De même ID., Ind. Ar., 313 a, 21). Il est vrai, remarque-t-il, que la puissance des contraires est une (cf. Eth. Nic., V, 1, 1129 a, 13 : δύναμις μέν γάρ και έπιστημη δοκεί των έναντίων ή αύτη είναι. Rhet., II. 19, 1392 a, 11 : ή γαρ αύτή δύναμις τῶν ἐναντίων, ή ἐναντία. Phys., VIII, 1, 251 a, 30 et sxp.; Ind. Ar., 207 b, 39), ou gu'un même sujet peut être en puissance les contraires. Mais l'acte divise (1) y22 evenleyeia xwoillei, Meta., Z, 13, 1039 a, 7), c'est-à-dire ne permet pas aux deux contraires de se réaliser simultanément. Or, c'est en acte que les deux sensibles doivent être simultanément présents dans le sujet qui les discerne. — L'interprétation de THEMISTIUS (158, 28 : δυνάμει μέν γάρ ταὐτὸν xai diaipetov elvai xai ádialpetov...) ne semble pas exacte. Aristote ne veut pas dire qu'en puissance la chose est divisible et indivisible, tandis qu'en acte elle est seulement divisible, proposition qui n'offrirait guère de sens, — mais plutôt qu'en puissance elle est simultanément et indivisément les contraires, tandis qu'en acte elle les est successivement ou divisément. Le texte de TORSTRIK (p. 170) : δυνάμει μέν γάρ τὸ αύτό διαιρετόν καί άδια(ρετον, τῷ δ' είναι ού,.... nous parait donc fausser le sens, et, de même, la conjecture de SUSEMIIL (Burs. Jahresb., IX, p. 351; Jen. Liter., IV, 1877, p. 707) : tò aùtò xaì άδιαίρετον χαί τούναντίον. -- τῷ δ' είναι οὕ. Philop., 484, 19: τῷ δὲ είναι ο ὕ, ἀντὶ τοῦ ἐνεργεία δὲ οὐ δύναται δέξασθαι τὰ ἐναντία. De même SIMPL., 199, 33. - άλλά τῷ ἐνεργεῖσθαι διαιρετόν. ALEX., ibid., 96, 2 : άναγχαῖον γὰρ χατὰ τὰς ἐνεργείας αὐτὸ διαιρεῖσθαι, ὡς έν άλλφ μέν χρόνφ το έτερον αύτῶν γίγνεσθαι, έν άλλφ δε το έτερον. PHILOP., 484, 20 : έν γάρ τῷ ένεργεῖσθαι διαιρεῖται. Peut-être TORSTRIK (l. l.) a-t-il raison de conjecturer diaspetras pour διαιρετόν. Mais les corrections proposées par Essen (D. zweite Buch etc., p. 87, n. 12) : άδιαίρετον τῷ γε τάναντία είναι άλλ' οὐ τῷ ἐνεργεῖσθαι διαιρετόν dénatureraient la pensée d'Aristote.

Le commentaire de PRISCIEN (3, 20) fait supposer que Théo-PHRASTE avait compris ce passage tout autrement, et y voyait, non point une objection à la réponse d'abord proposée, mais la solution même de la difficulté : πῶς οὖν ἄμα πλείοσι καὶ τοῖς ἐναντίοις ἐνίστε ὁμοιοῦται; ἐπειδὴ πάσχειν οὐχ οἴόντε ἅμα τὰ ἐναντία, ἐνεργεῖν δὲ δυνατόν · ἡ δὲ αἴσθησις κατ' ἐνέργειαν καὶ κρίσιν ἀλλ' οὐ κατὰ πάθος.

427 a, 9. εί τοιούτον ή αίσθησις και ή νόησις. - Nous

suivons l'interprétation de Philopon, 480, 36 : ώστε οὐδὲ ἡ Χοινὴ αἴσθησις, ἐπειδὴ τῷ μὲν ὑποκειμένψ μία ἐστί, τῷ δὲ λόγψ πολλαί, ήδη παρὰ τοῦτο δύναται δέξασθαι τὰ ἐναντία είδη τῶν αἰσθητῶν άμα.

427 a, 9. άλλ' ώσπερ. — PHILOP., 484, 23 : έντεῦθέν ἐστιν ή δευτέρα λύσις.

427 a, 10. ην καλούσί τινες στιγμήν. - στιγμή désigne ici, non point le centre d'un cercle, ainsi que l'ont cru la plupart des commentateurs (Alex., ibid., 96, 14; THEM., 159, 10; PHILOP., 481, 8; SOPHON., 114, 23), mais, comme l'a bien vu SIMPLICIUS (201, 5), le point qui détermine deux segments d'une ligne, et qui sert, à la fois, de terminus ad quem et de terminus a quo à un mobile qui s'arrête un instant dans son trajet : xai yàp ή στιγμή όταν τῆς μέν ἦ γραμμῆς ἀρχή τῆς δὲ πέρας, μία τε καὶ ἀδιαίρετος ὡς ἡ αὐτὴ ἄμφω ἐνεργοῦσα, καὶ αῦ δύο χαί διαιρετή χατά τους διαφόρους της άργης και του πέρατος λόγους. Ainsi considéré, le point unique n'est pas double seulement en puissance mais aussi en acte. Phys., VIII, 8, 263 a, 23 : αν γάρ τις την συνεχή διαιρή εἰς δύο ήμίση, ούτος τῷ ἑνὶ σημείψ ώς δυσί χρηται • ποιεί γάρ αὐτὸ ἀρχήν καὶ τελευτήν...... (29) δν δε ποιή εντελεχεία (sc. τα ήμίση), ου ποιήσει συνεχή, άλλα στήσει, όπερ έπὶ τοῦ ἀριθμοῦντος τὰ ἡμίσεα φανερόν ἐστιν ὅτι συμβαίνει · τὸ γάρ ἕν σημείον ἀνάγκη αὐτῷ ἀριθμεῖν δύο · τοῦ μὲν γὰρ ἐτέρου τελευτή ήμίσεος τοῦ δ' ἐτέρου ἀργή ἔσται. Ibid., 262 a. 21 : ἔτι δὲ ἄλλο έστι τὸ δυνάμει και τὸ ἐνεργεία. ὥστε τῆς εὐθείας τῶν ἐντὸς τῶν ἀκρων ότιοῦν σημεῖον δυνάμει μέν ἐστι μέσον, ἐνεργεία δ' οὐχ ἔστιν, ἐὰν μὴ διέλη ταύτην χαὶ ἐπιστὰν πάλιν ἄρξηται χινεῖσθαι · οὕτω δὲ τὸ μέσον άρχή γίνεται καί τελευτή.... κτλ. Ibid., b, 24; IV, 11, 220 a, 12: .....άλλ' όταν μεν ούτω λαμβάνη τις ώς δυσί γρώμενος τη μια (SC. στιγμη), ἀνάγκη ἴστασθαι, εἰ ἔσται ἀργὴ καὶ τελευτὴ ἡ αὐτὴ στιγμή. τὸ δὲ νῦν διὰ τὸ κινεῖσθαι τὸ φερόμενον ἀεὶ ἕτερον....... (τῆ γάο μέση στιγμή ώς δυσί γρήσεται .....). Ibid., 13, 222 a, 16-19. Cf. SIMPL., Phys., 749, 7-13; Mot an., 8, 702 a, 30 : 6 84 924EV δυνάμει μέν εν είναι σημείον, ένεργεία δε γίνεσθαι δύο. -- On n'aperçoit guère à quelle doctrine les mots fiv xadouo! rivec font allusion. [Rien ne justifie la conjecture de TRENDELENBURG (p. 366) : εν καλοῦσί τινες στιγμήν. L'opinion de BRENTANO (Psych. d. Ar., pp. 91, n. 43 et 92, n. 46) qui, s'appuyant sur le rapprochement qu'Aristote établit entre le point et l'instant (Phys., IV, 10, 218 a, 19; 11, 220 a, 4; IV, 13, deb.; VI, 1, 231 b, 6; 3, 233 b, 35-234 a, 24 et sxp.; V. ad I, 3, 407 a,

12), pense que ην χαλούσί τινες στιγμήν désigne ici l'instant (νύν) n'est guère plus fondée. Comme le remarque NEUHAEUSER (op. cit., pp. 45-46), on ne voit pas pourquoi Aristote aurait remplacé ici le mot vov par cette périphrase et lui aurait substitué, dans la suite du texte, σημείον, πέρας et δρος. En outre, la Physique (IV, 12, 220 a, 12, cité ci-dessus) dit expressément que l'instant unique n'est pas apte à jouer le double rôle qu'Aristote assigne au point. Cf. Simpl., ad loc., 727, 7 : τὸ δὲ φερόμενον ούχ ἔστι δὶς λαδεῖν ἀεὶ γὰρ ἄλλο χαὶ ἄλλο..... οὕτω δὲ χαί το νῦν οὐχ ἔσται δἰς λαβεῖν... (15) δἰς δὲ τοῦτο λαβεῖν ἀμήγανον · σταίη γάρ αν δ γρόνος · τοῦτο δὲ ἀμήγανον . τὴν μέντοι στιγμὴν δὶς λαδείν ούδεν άτοπον θέσιν έγουσαν χαι ύπομένουσαν. το δε νύν ούγ ύπομένει ώστε δίς ληφθηναι. Par là se trouve exclue aussi l'interprétation de WALLACE (p. 259), suivant laquelle fiv xadoud tives signifierait que origut est employé dans une acception plus large que de coutume et s'applique, à la fois, au point dans l'espace et au point dans le temps. - Peut-être Aristore a-t-il voulu indiquer seulement qu'il prenait στιγμή dans le sens que lui donnent les mathématiciens. C'est ce que paraît suggérer un passage de la Physique, IV, 13, 222 a, 15 : ......ώσπερ έπὶ τῶν μαθηματικών γραμμών . ού γάρ ή αὐτή ἀεὶ μία στιγμή τῆ νοήσει SIMPL., Phys., 749, 6 : ώς δὲ ἔχει ἐν τοῖς μαθηματιχοῖς ἡ στιγμή τῆς γραμμής, ούτω... χτλ.

427 a, 10.  $\frac{3}{12}$  μία  $\frac{3}{12}$  δύο, ταύτη..... πτλ. — Le sens n'est pas douteux, mais le texte est peut-être altéré. ταύτη semble devoir être précédé de  $\frac{3}{12}$ , ce qui exclut les leçons  $\frac{3}{12}$  μία  $\frac{3}{12}$  δύο (E) ou  $\frac{3}{12}$  μία καὶ δύο (L). BEKKER adopte  $\frac{3}{12}$  μία καὶ  $\frac{3}{12}$  δύο ce qui suppose dans la suite : καὶ ἀδιαίρετος καὶ διαιρετή que donne TORSTRIK. SIMPLICIUS (v. la note précédente) et THEMISTIUS (159, 14) sousentendent aussi καὶ ἀδιαίρετος, comme nous l'avons fait. Peutêtre, cependant, vaudrait-il mieux lire :  $\frac{3}{12}$  καλοῦσί τινες στιγμήν,  $\frac{3}{12}$  μία,  $\frac{5}{12}$  δύο, ταύτη καὶ διαιρετή. Les manuscrits des ἀπορίαι καὶ λύσεις d'ALEXANDRE ont (96, 10)  $\frac{3}{12}$  μία auquel BRUNS substitue, peut-être à tort,  $\frac{3}{12}$  μία.

427 a, 11.  $\frac{1}{2}$  μèν οὖν..... 14. xaì ăµa. — Il est facile d'apercevoir le progrès des idées dans ce passage (ce qui discerne les sensibles est à la fois un et multiple; en tant que multiple il saisit les sensibles différents, en tant qu'un il les saisit simultanément), et l'opinion de TORSTRIK (p. 170) qui considère les mots a, 11 :  $\frac{1}{2}$  μèν..... (13) äµa comme la seconde rédaction de a, 13 :  $\tilde{\gamma}_1$   $\mu \tilde{\epsilon} v$ ..... (14)  $\tilde{\alpha} \mu \alpha$ , n'est pas suffisamment justifiée.

427 a, 12. ň δὲ διαιρετόν, ...... 13. δύο χρίνει.... (la leçon de quelques manuscrits : ň δὲ διαιρετόν ὑπάρχει, δἰς τῷ αὐτῷ.... xτλ.. préférée par NEUHAEUSER, op. cit., p. 45, ne modifie pas le sens général). — Le sens commun, considéré comme limite et comme point vers lequel convergent les sens spéciaux, est, à la fois, un et multiple (THEM., 159, 18: ň μὲν οὖν μία xαὶ ἀδιαίρετος (sc. ἡ αἰσθητικὴ δύναμις), ἕν τὸ κρῖνόν ἐστι καὶ ἕμα, ň δὲ πολλῶν διηρημένων πέρας ἐστί, πολλαὶ γίνονται ἡ μία. ALEX., ἀπ. x. λύσ., III, 9, 97, 17: ἐν γὰρ τῆ τῶν πλειόνων κρίσει πολλαί πως δυνάμεις ἡ μία γίνεται ὡς ἐκάστου μορίου πέρας οἰκεῖον λαμβανομένη.). Le sujet sous-entendu de χρῆται (a, 12 et 13) est τὸ κρῖνον. SIMPL., 201, 15: χρῆται μὲν τὸ κρῖνον, τὸ δὲ πέρας αὐτὴ ἡ αἰσθητικὴ ψυχή. — L'addition de ὡς avant δυσί (a, 13), proposée par TREN-DELENBURG (p. 366) et TORSTRIK (p. 170), n'est pas indispensable.

427 a, 13. και κεχωρισμένα έστιν ώς κεχωρισμένφ. — Nous avons adopté une interprétation voisine de celle de SIM-PLICIUS (201, 18) : ..... όταν δύο ἅμα κρίνη, ἅ κεχώρισται τῷ λόγψ καὶ τῆ ἰδιότητι ἀλλήλων, ὡς κεχωρισμένοις ταύτη τὰς τῶν διαφόρων πραγμάτων γίνεσθαι κρίσεις. Peut-être TRENDELENBURG (l. l.), qui aurait pu s'autoriser de Sophonias (114, 37), a-t-il raison de conjecturer κεχωρισμένον pour κεχωρισμένφ, et d'expliquer : termino duo discernit caque separata, quodammodo ipsum separatum. WALLACE (p. 259) suggère : καὶ κεχωρισμένον ἔστιν ὡς κεχωρισμένω qui signifierait : et le sujet qui discerne est divisé comme le sont les deux choses qu'il discerne. Mais ce sens exigerait que κεχωρισμένω fut précédé de l'article. ALEXANDRE (op. cit., 94, 23) a lu : ὡς τῷ κεγωρισμένφ.

427 a, 14.  $\frac{3}{1}$  δ' ένί, καὶ άμα. — PHILOP., 484, 29 : x20ò δὲ ἕν έστιν, ἅμα x2: ἀχρόνως ἀντιλαμδάνεται. Le sens reste à peu près le même soit qu'on lise :  $\frac{5}{1}$  δ' ἕν, ἑνὶ xαὶ ἅμα (en tant qu'un, ce qui discerne les sensibles emploie la limite comme une et les saisit en même temps) avec plusieurs manuscrits, ALEXANDRE (*l. l.*), SIMPLICIUS (201, 21) et la plupart des éditeurs, soit qu'on omette x2: avec SOPHONIAS (114, 38), ou qu'on adopte la conjecture de CHRIST :  $\frac{5}{1}$  δὲ ἑνί, ἕν.....

## **CHAPITRE III**

427 a, 17. ἐπεὶ δέ.... b, 7. φανερόν. — D'après Alexandre (ap. PHILOP., 489, 9), les mots ἐπεὶ δὲ ne joueraient aucun rôle dans la phrase, celle-ci ne contenant aucune apodose correspondante. Mais PLUTARQUE (ibid., 489, 10), dont PHILOPON (l. l.) partage l'opinion, et SIMPLICIUS (202, 12) pensent que la proposition έπει δε δύο ..... κτλ. a pour apodose b, 6 : ότι μεν ούν ού ταύτόν έστι τὸ αἰσθάνεσθαι καὶ τὸ φρονεῖν. Le sens de l'ensemble du passage est alors, comme l'indique Philopon (489, 12), le suivant : ἐπειδή δύο διαφοραῖς ὁρίζονται την ψυχήν οἱ παλαιοί, χινήσει τε τη χατά τόπου χαί τῷ νοεῖν χαὶ τῷ χρίνειν χαὶ αἰσθάνεσθαι, χαὶ τὸ νοείν καὶ τὸ αἰσθάνεσθαι ἐν καὶ τὸ αὐτὸ ὑπολαμδάνουσιν, ὅτι δὲ οὐ ταύτον το φρονείν και αισθάνεσθαι φανερον έκ τούτου. Les considérations relatives aux opinions d'Empédocle et d'Homère constituent, dans cette interprétation, une sorte de parenthèse (SUSEMIHL, Burs. Jahresb., LXVII, p. 109, n. 30, ne met entre parenthèses que les mots a, 25 : rò ô' auto ..... b, 6. eïvai), et l'emploi de ou (b, 6) s'explique διά την μεταξυλογίαν (Philop., 490. 15 : τὸ δὲ οῦν διὰ τὴν μεταξυλογίαν χεῖται · ἔθος γὰρ εἶχον οἱ παλαιοί έν ταϊς μακραϊς άποδόσεσι προστιθέναι τὸ ούν. De même SIMPL., 202, 14). Toutefois la longueur de la parenthèse et le nombre des incises rendent douteuse la connexion grammaticale de oti pèr our avec ênei de (v. Bonitz, Arist. Stud., II-III, p. 132, dont l'interprétation concorde, dans l'ensemble, avec celle de PLUTARQUE). Il paraît probable, au contraire, que obv est amené par les objections dirigées contre l'opinion des anciens. — Des anacoluthes, même plus choquantes que cellelà, sont trop fréquentes chez Aristote pour qu'il y ait lieu de modifier le texte et d'adopter, malgré l'unanimité des manuscrits et des commentateurs, soit, comme Torstrik (p. 171) est disposé à le faire, la conjecture des éditeurs de Bâle qui, sans autre fondement que la traduction d'ARGYROPULE (considerandum est si quid intersit inter intelligere et sentire) ajoutent après a, 19. αlσθάνεσθαι : σχεπτέον εἶ τι διαφέρει τὸ νοεῖν τοῦ αlσθάνεσθαι, soit celle de WALLACE (p. 261) doxei au lieu de doxei di (a, 19), soit, enfin, celle de SUSEMIHL (Burs. Jahresb., IX, 331; Jen. Liter., IV, 1877, p. 707) δοχει γάρ.

**427 a, 17.** όρίζονται μάλιστα την ψυχην. — V. ad I, 2, 403 b, 25.

427 a, 18. xai tõ voeiv xai tõ xpiveiv xai alobáveobai. — TORSTRIK (p. 171) transpose xai tõ xpiveiv avant xai tõ voeiv: quia tò xpiveiv est quasi quoddam genus toŭ voeiv et toŭ alobáveobai. On serait plutot tenté de lire: xai tõ voeiv xai ppoveiv xai alobáveobai que donnent trois manuscrits (SUV). PHI-LOPON (489, 13) et SOPHONIAS (115, 18) reproduisent le texte traditionnel.

## **427** a, 19. Soxe?. - V. ad I, 1, 402 a, 4.

xal to voeiv xal to proveiv. — Sur la distinction de la pensée (vóngu;) et de la prudence ( $\varphi p \circ v \eta \sigma u$ ;), v. ad I, 2, 404 b, 5; III, 40, 433 a, 14—21.

427 a, 20. ἐν ἀμφοτέροις γὰρ τούτοις. — C'est-à-dire, d'une part, dans les opérations intellectuelles (νοεῖν, φρονεῖν), d'autre part, dans les fonctions sensitives (αἰσθάνεσθαι). Philop., 489, 23 : φησὶ γὰρ ὅτι ἐπειδὴ χοινὴ τῷ αἰσθήσει πρὸς τὴν λοιπὴν ἅπασαν γνῶσιν ἡ χρίσις, διὰ τοῦτο ταὐτὸν πάντα ὑπέλαδον. — V. ad III, 2, 426 b, 10; 9, 432 a, 15 : ἐπεὶ δὲ ἡ ψυχὴ χατὰ δύο ὥρισται δυνάμεις ἡ τῶν ζψων, τῷ τε χριτιχῷ, ὅ διανοίας ἔργον ἐστὶ χαὶ αἰσθήσεως.... χτλ.

427 a, 21. γνωρίζει. — γνωρίζειν = connaître au sens large, synonyme de γινώσχειν (Ind. Ar., 158 b, 41).

οζ γε άρχαζοι. — Dans la Métaphysique ( $\Gamma$ , 5, 1009 b, 13 sqq.), Aristote énumère, comme partageant cette opinion (φρόνησιν μεν τὴν αἴσθησιν, ταύτην δ' εἶναι ἀλλοίωσιν), DÉMOCRITE, EMPÉDOCLE, PARMÉNIDE, ANAXAGORE et HOMÈRE. V. ad I, 2, 404 a, 25; 28.

427 a, 22. Ἐμπεδοκλῆς.... 25. παρίσταται ». — V. Meta., l. l., 1009 b, 17 : καὶ γὰρ Ἐμπεδοκλῆς μεταδάλλοντας τὴν ἕξιν μεταδάλλειν φησὶ τὴν φρόνησιν · « πρὸς παρεὸν γὰρ μῆτις ἐναύξεται ἀνθρώποισιν ». καὶ ἐν ἐτέροις δὲ λέγει ὅτι « ὅσσον ἀλλοῖοι μετέφυν, τόσον ἄρ' σφισιν αἰεὶ καὶ τὸ φρονεῖν ἀλλοῖα παρίστατο ». καὶ Παρμενίδης δὲ ἀπο-·φαίνεται τὸν αὐτὸν τρόπον · « ὡς γὰρ ἕκαστος ἔχει κρᾶσιν μελέων πολυκάμπτων, τὼς νόος ἀνθρώποισι παρίσταται.... » κτλ. Le passage de PARMÉNIDE semble indiquer comment il faut comprendre les vers d'Empédocle, ou, du moins, quel sens ARISTOTE leur attribuait : Empédocle confond la pensée avec la sensation parce qu'il la fait dépendre de l'état corporel (ce qu'indique d'ailleurs le contexte a, 26 : πάντες γὰρ οὐτοι τὸ νοεῖν σωματικὸν... κτλ.). πρὸς παρεὸν semble donc signifier plutôt en raison de l'état actuel du corps qu'en raison de l'objet présent ou du sensible, comme l'admettent les commentateurs que nous avons suivis dans la traduction (THEM., 161, 7 : πρὸς τὸ παρεὸν γὰρ μῆτις ἀέξεται ἀνθρώποισι · τοῦτο γὰρ αἰσθήσεως ἴδιον ὑπὸ τῶν αἰσθητῶν παρόντων χινεῖσθαι. Cf. SIMPL., 202, 26; PHILOP., 485, 26). Empédocle pensait aussi que l'état du corps est une des causes de la folie (CGEL. AUREL., De morb. chron., I, 5, 145).

De même, les vers borr alloiou ..... xtl. veulent dire, sans doute, que la nature de la pensée correspond à l'état corporel et change avec lui. D'après l'interprétation des commentateurs grecs, qui ne paraît pas exacte (ainsi que Trendelenburg, p. 370, l'a déjà remarqué), Empédocle parlerait ici des songes et, comme il aurait désigné, par le mot opoveiv, les images qu'on se représente dans les rêves, ARISTOTE en conclurait qu'il identifie la opóvyou, opération intellectuelle, avec la gavragía, fonction sensible. Philop., 486, 13 : ό γάρ Ἐμπεδοκλῆς τὰς διαφορὰς των δνειράτων λέγων φησίν ότι έχ των μηθ' ήμέραν ένεργημάτων αί νυχτεριναί γίνονται φαντασίαι · ταύτην δε την φαντασίαν φρόνησιν χαλεϊ έν οίς φησιν « όθεν σφίσιν alei ... » xtλ. Cf. SIMPL., 202, 31; SOPHON., 115, 33. — Nous avons adopté pour ce passage la traduction de MULLACH (v. 377): etiam varia sapere contingit. On peut aussi expliquer, comme le fait TANNERY (Hist. de la sc. hell., p. 337), en prenant tò opoveiv pour sujet de maplotatai : leur esprit leur présente d'autres pensées. — Il est à peine nécessaire de faire remarquer qu'Empédocle, qui oppose explicitement la connaissance sensible à la connaissance intellectuelle (vv. 53 sqq.; 36 sqq.; 82 Mull.), aurait repoussé la conclusion qu'ARISTOTE tire de ses paroles. V. ZELLER, tr. fr., t. II, pp. 244, n. 5 et 6; 245, n. 1, I<sup>5</sup>, 803, 6; 804, 1 sqq. t. a.

427 a, 25. tò 5' aòtò toòtois  $\beta$ oòletai xal tò Oµµpov. — D'après TRENDELENBURG (p. 369), ces mots ne veulent pas dire : le passage d'Homère a le même sens que les vers d'Empédocle (τούτοις), ils signifient : idem ex illorum veterum sententia (τούτοις) Homericum valet. Mais cette interprétation supposerait que les anciens dont il est question ont consciemment affirmé l'identité de la sensation et de la pensée, et cherché dans

Homère la confirmation de cette opinion, ce qui est peu vraisemblable. Le passage de la *Métaphysique* (à la suite du texte cité, 1009 b, 28), sur lequel TRENDELENBURG s'appuie ( $\varphi \alpha \sigma$ ? de xz? ròv "Ounpou taútav Exouta qaiuesou tàv dofau), ne signifie pas, sans doute, qu'Empédocle, Démocrite etc. ont attribué cette opinion à Homère, mais qu'on prête à Homère la doctrine en question.

427 a, 26. « τοΐος γάρ νόος έστίν. » — Od., 18, 136 sqq. :

τοῖος γὰρ νόος ἐστὶν ἐπιχθονίων ἀνθρώπων οἴον ἐπ' ἦμαρ ἄγησι πατὴρ ἀνδρῶν τε θεῶν τε.

C'est, d'après THEMISTIUS et PHILOPON, en donnant à ἐπ' ξμαρ le sens d'ambiances sensibles qu'on peut arriver à trouver, dans ces vers, l'opinion qu'Aristote prête à Homère : καὶ <sup>6</sup>Ομηρος δὲ συντρέπεσθαι τὸν νοῦν ὑπολαμβάνων καὶ συναλλοιοῦσθαι τῷ περιέχοντι σωματικὴν οἶεται τὴν φύσιν τοῦ λόγου, καὶ σχεδὸν αἶσθησιν ποιεῖ τὸν νοῦν (THEM., 161, 9; cf. PHILOP., 486, 19).

πάντες γὰρ οδτοι. — ARISTOTE pense, non seulement à Empédocle et à Homère, mais à tous les philosophes énumérés dans le cinquième chapitre du livre  $\Gamma$  de la Métaphysique. V. ad III, 3, 427 a, 21.

427 a, 28. τῷ ὁμοίφ τὸ ὅμοιον.... 29. διωρίσαμεν. — SIMPL., 203, 3 : ἐν οἶς καὶ ἡμῖν διώρισται, ὅπῃ τε τῶν παλαιῶν ὁ λόγος ἀληθὴς τῷ ὁμοίψ τὸ ὅμοιον γινώσκεσθαι ἀξιῶν, καὶ ὅπως ἀκουομένου ὀρθῶς ᾿Αριστοτέλης ἐπιλαμδάνεται. V. ad I, 2, 404 b, 10 sqq.; II, 5, 416 b, 35 sqq.

427 a, 29. Χαίτοι έδει άμα.... b, 2. ψυχή. — Un des principaux arguments qu'ARISTOTE dirige contre le sensualisme est que, dans cette doctrine, il est impossible de rendre compte de l'erreur. Meta., Γ, 5, 1009 b, 3 : τὸ δ' αὐτὸ τοῖς μὲν γλυχὺ γευομένοις δοχεῖν εἶναι, τοῖς δὲ πιχρόν · ὤστ' εἰ πάντες ἐχαμνον ῆ πάντες παρεφρόνουν, δύο δ' ἢ τρεῖς ὑγίαινον ἢ νοῦν εἶχον, δοχεῖν ἂν τούτους χάμνειν καὶ παραφρονεῖν, τοὺς δ' ἄλλους οὕ...... (9) ποῖα οὖν τούτους χάμνειν καὶ παραφρονεῖν, τοὺς δ' ἄλλους οὕ...... (9) ποῖα οὖν τούτων ἀληθῆ ἢ ψευδῆ, ἄδηλον · οὐθὲν γὰρ μᾶλλον τάδε ἢ τάδε ἀληθῆ, ἀλλ' ὁμοίως. — ESSEN (Das dritte Buch etc., p. 17) supprime ce morceau qui, pense-t-il, interrompt l'enchaînement naturel des idées.

427 b, 1. οἰχειότερον γὰρ τοῖς ζφοις. — Ces mots ne signifient pas, comme le pense WALLACE (p. 261), que la possibilité de l'erreur constitue l'essence de l'être conscient et rationnel. Mais, simplement, que l'erreur est plus familière aux êtres sentants que la vérité. De même, dans l'Éthique à Nicomaque (X, 1, 1172 a, 19), la proposition : μάλιστα γὰρ δοχεῖ συνφχειῶσθαι τῷ γένει ἡμῶν (sc. ἡ ἡδονή) ne veut pas dire que le plaisir soit le caractère essentiel du genre humain. MICH. EPH., ad loc., 530, 21 : ....τοῦτο... συνφχείωται τῷ γένει ἡμῶν χαὶ οῦτως οἰχειότατόν ἐστιν, ὡς πλέον τῶν ἄλλων τῶν συνφχειωμένων ἡμῖν ἐπιδιώχεσθαι παρ' ἡμῶν χαὶ ἀγαπᾶσθαι.

427 b, 2. πλείω χρόνον ἐν τούτφ διατελεϊ ἡ ψυχή. — SIMPL., 203, 30 : τοῦτο δέ, ἐπειδὴ γενητόν καὶ φθαρτόν ὅν τὸ ζῷον πολύν μὲν διαμένει χρόνον ἄδεκτον τῶν ἐμφρόνων τῆς ψυχῆς ἐνεργειῶν..... κτλ.

διὸ ἀνάγκη..... 6. ἡ αὐτὴ εἶναι. — L'argument, assez obscur parce que la conclusion n'est pas exprimée, est très nettement exposé par THEMISTIUS (162, 2) : Si la science consiste dans l'action matérielle du semblable sur le semblable, l'erreur ne pourra être que l'action du dissemblable sur le dissemblable. Mais celui qui connaît un des contraires connaît aussi l'autre, et celui qui se trompe sur l'un des contraires se trompe aussi sur l'autre. Il faudra donc, dans le premier cas, que le sujet soit à la fois semblable, dans le second, qu'il soit à la fois dissemblable aux deux contraires : χρή ούν ή τοις έναντίοις ήμας όμοιουσθαι άμα, όταν τάναντία γινώσχωμεν, ή τοις έναντίοις άνομοιοῦσθαι, όταν περί τάναντία έξαπατώμεθα, άμφω δε όμοίως άδύνατα. Cf. PHILOP., 487, 21; SOPHON., 116, 14. - Cette interprétation nous paraît plus simple que celle que . suggère SUSEMIHL (Burs. Jahresb., XXX, p. 47, n. 58), laquelle exigerait, du reste, qu'on lût, b, 5 : δοχεί δε ούτω. ΒΛΕυΜΚΕR (Phil. Rundsch., 1882, p. 1356 sqg.) et SUSEMIHL (l. l.) ont fait valoir contre l'explication proposée par MICHAELIS (zu Ar. De an., III, 3, pp. 1-7) des raisons qui nous paraissent décisives.

427 b, 3.  $\overline{\omega}\sigma\pi\epsilon\rho$  ένιοι λέγουσι. — Il s'agit de PROTAGORAS et de ceux qu'ARISTOTE considère (*Meta., l. l.*, 1009 b, 1 : ή περ? τὰ φαινόμενα ἀλήθεια ἐνίοις ἐχ τῶν αἰσθητῶν ἐλήλυθεν.), à tort ou à raison, comme ayant professé le même sensualisme. V ad III, 3, 427 a, 21.

Tome II

427 b, 5. δοκεί δέ...... 6. των έναντίων ή αυτή είναι. — Principe très fréquemment invoqué par ARISTOTE (v. Ind. Ar., 247 a, 13). La science des contraires est une; celui qui connait le bien, par exemple, connait en même temps son contraire. Rhet., II, 23, 1397 a, 7 : ἔστι δ' εἰς μὲν τόπος τῶν δειχτικῶν ἐκ τῶν ἐναντίων · δεῖ γὰρ σκοπεῖν εἰ τῷ ἐναντίψ τὸ ἐναντίον ὑπάρχει,..... οἶον ὅτι τὸ σωφρονεῖν ἀγαθόν · τὸ γὰρ ἀκολασταίνειν βλαδερόν. THEM., 161, 26 : τῶν ἐναντίων μία ἐστὶν ἐπιστήμη καὶ μία ἄγνοια · ὁ γὰρ τὸ ἀγαθὸν ὡς ὡφέλιμον γινώσχων καὶ τὸ κακνόν ὅτι βλαδερὸν συνεπίσταται, καὶ ὁ περὶ θάτερον ἐξαπατώμενος ἐξαπατᾶται καὶ περὶ θάτερον.

427 b, 7. φρονεΐν. — On pourrait penser que φρονεΐν désigne ici les opérations intellectuelles en général (*Ind. Ar.*, 831 b, 4; V. *ad* II, 5, 417 b, 8. THEM., 162, 6 : ὅτι δὲ ἡ αἴσθησις οὐ ταὐτὸν τῆ λογικῆ δυνέμει τῆ; ψυχῆς.... κτλ.). Mais ce qui suit : ἀλλ' οὐδὲ τὸ νοεῖν.... κτλ. (b, 8) semble indiquer que φρονεῖν est encore pris dans son sens propre (v. *ad* I, 2, 404 b, 5; III, 10, 433 a, 14—21), et νοεῖν, au contraire (cf. b, 10), dans son acception générale. SIMPL., 204, 11 : νοεῖν νῦν τὸ ἀπλῶς κατὰ λόγον ἐνεργεῖν προσαγορεύων.

**427 b, 8.** πάσι μέτεστι. — V. ad II, 2, 413 b, 2-4; III, 2, 427 a, 15; 12, 434 a, 28; 30; b, 23 et sæp.

του δε όλίγοις των ζώων. — Bonitz, ad Meta., 980 a, 28 : Et ppóynaiv quidem quod tribuit Aristoteles animalibus, non plena ac propria hujus vocabuli vi utitur; est enim pp6νησις άρετή τοῦ λογιστιχοῦ. Top. V 5. 134 a 34. 6. 136 b 11.8.138 b 2. VI 6. 145 a 29 sqq., et quae in rebus agendis cernitur φρόνησις, ea dicitur έξις άληθής μετά λόγου πραχτιχή περί τὰ ἀνθρώπψ ἀγαθὰ χαί χαχά Eth. N. VI 5. 1140 b 5, cf. Trendelenb. de anim., III 3, 3; sed latiore quodam sensu eo vocabulo utitur, quem et usurpat saepe in iis libris, qui sunt de animalium natura et partibus, et diserte significat in iisdem Ethicis Nic. IV 7. 1141 a 26 : διό xal των θηρίων ένια φρόνιμά φασιν είναι, όσα περί τὸν αύτῶν βίον ἔχοντα φαίνεται δύναμιν προνοητιχήν. Aptissime hanc φρόνησιν describit Alex. ad h. l. thy xatà tàc pavtaolac axploeiav xal διάρθρωσιν, χαὶ τὴν περὶ τὰ πραχτὰ φυσιχὴν εὐστροφίαν. V. ad III, 3, 428 a, 11; 10, 433 a, 9–10; 11, 434 a, 8.

**427 b, 11. τάναντία τούτων,** *i. e.* : ψευδολογίαν χαὶ ἀνεπιστημοσύνην (**THEM.**, 162, 20).

ή μέν γὰρ αἴσθησις τῶν ἰδίων ἀεὶ ἀληθής. — V. ad II, 6, 418 a, 12; III, 3, 428 b, 18—19; 5, 430 b, 29.

427 b, 18. διανοεζοθαι et 15. διανοίας sont pris ici dans le sens large de cogitare, cogitandi facultas (v. Ind. Ar., 186 a, 2; 7). ΤΗΕΜ., 162, 12 : ταράττεσθαι δὲ οὐ χρή, εἰ ποτὲ μὲν νοῦν, ποτὲ δὲ δύναμιν λογιχήν, ποτὲ δὲ νόησιν, ποτὲ δὲ διάνοιαν τὸ αὐτὸ πρᾶγμα τοῦτο Χαλοῦμεν · προϊόντες γὰρ τὰ συνυπάρχειν ἀτὲ μὲν διάνοιαν ότὲ δὲ ὑπόληψιν Χαλεῖ τὴν λογικὴν ἐνέργειαν.

427 b, 14.  $\lambda \delta \gamma o \varsigma = i q$  cogitandi ac ratiocinandi facultas (Ind. Ar., 436 b, 40).

φαντασία γἀρ..... 15. διανοίας. — La liaison de cette remarque avec ce qui précède (v. ad III, 3, 427 b, 14—24) est assez claire : la pensée n'appartient qu'aux êtres doués de raison; car l'imagination qui appartient à certains animaux (v. ad III, 10, 433 a, 9—10) n'est pas la pensée. SIMPL., 205, 16 : ό γὰρ σύνδεσμος, αἰτιολογικὸς ὤν, νῦν εἴρηται διὰ τὸ μόνοις εἰρῆσθαι τοῖς λογικοῖς τὴν διάνοιαν ὑπάρχειν, ὡς εἰ ἐπῆγεν · οὐ γὰρ δὴ ἡ αὐτὴ τῷ διανοία ἡ φαντασία, ἐπειδὴ καὶ ἐν ἀλόγοις ζώοις ἡ φαντασία. — La conjecture de STEINHART (Symb. crit., p. 6) : ῷ μὴ καὶ φαντασία · ἕτερον γὰρ (sc. ἡ φαντασία) καὶ.... κτλ. ne nous paraît pas nécessaire. En outre, si on l'admettait, la proposition διανοεῖσθαι.... οὐδενὶ ὑπάρχει ῷ μὴ καὶ φαντασία ferait double emploi avec la suivante b, 16 : ἄνευ ταύτης (sc. τῆς φαντασίας) οὐκ ἔστιν ὑπόληψις.

427 b, 15. αὐτή τε.... 16. ὑπόληψις. — Peut-étre faut-il lire, au lieu de τέ, δὲ que conjecture SUSEMIHL (Burs. Jahresb., IX, p. 351). — L'imagination a pour condition la sensation et est, à son tour, la condition de la pensée (THEM., 163, 3 : ὥσπερ ἀμφοῖν ἐν μεθορίφ χειμένη (sc. ἡ φαντασία) καὶ ἐπαχολουθοῦσα μὲν τῆ αἰσθήσει, προλαμδάνουσα δὲ τὴν ὑπόληψιν.). SIMPLICIUS (206, 3) remarque que la croyance et la sensation sont, par rapport à l'imagination : τὸ μὲν ὡς τέλος, τὸ δὲ ὡς οῦ οὐχ ἄνευ. Si TRENDELENBURG (p. 373) trouve que l'interprétation de SIMPLICIUS est en désaccord avec celle de THEMISTIUS, c'est qu'il réunit, comme s'ils ne faisaient qu'un, le texte de Simplicius et celui de Philopon (492, 10). — La croyance (ὑπόληψις) est comme le genre dont les espèces sont l'opinion, la science (Phys., V, 4, 227 b, 13: 5) έπιστήμη είδος μέν ύπολήψεως) et la prudence (De an., III, 3, 427 b, 25); ou, plus exactement, elle est la plus humble des opérations intellectuelles. Quoique fondée sur l'expérience, elle atteint, en effet, l'universel (Meta., A, 1, 981 a, 5 : όταν ἐx πολλῶν τῆς ἐμπειρίας ἐννοημάτων μία χαθόλου γένηται περὶ τῶν ὁμοίων ὑπόληψις... et la suite; De an., III, 4, 429 a, 23: λέγω δε νουν φ διανοειται και ύπολαμβάνει ή ψυγή. V. ad III, 7, 431 a, 15). C'est pour cela que les animaux privés de raison sont incapables de s'élever jusqu'à elle (Eth. Nic., VII, 5, 1147 b, 4 : τὰ θηρία ...... οὐκ έγει τῶν καθόλου ὑπόληψιν, ἀλλὰ τῶν καθ' ἕκαστα φαντασίαν καὶ μνήμην.). Mais la science fonde la connaissance de l'universel sur celle du nécessaire ; elle est une croyance que la démonstration rend inébranlable (Top., V, 2, 130 b, 15 : ὑπόληψιν ἀμετάπειστον ύπο λόγου. Ibid., 3, 131 a, 23 : ὑπόληψιν την πιστοτάτην. Ibid., 5, 134 b, 17; 4, 133 b, 29 : Tỹς ἐπιστήμης ίδιον τὸ ἀμετάπειστον ύπὸ λόγου · καὶ γὰρ ὁ ἐπιστήμων ἔσται ἀμετάπειστος ὑπὸ λόγου. Eth. Nic., VI, 6, 1140 b, 31 : ή ἐπιστήμη περί τῶν χαθόλον ἐστίν ύπόληψις χαί των έξ άνάγχης όντων). La croyance n'est donc pas identique à la science (Top., VI, 11, 149 a, 10 : ή γżρ ὑπόληψις τη έπιστήμη ού ταύτόν); elle admet l'erreur ce que ne fait pas la science (Eth. Nic., VI, 3, 1139 b, 17 : ὑπολήψει γάρ καὶ δόξη ένδέγεται διαψεύδεσθαι.), car elle peut avoir pour objet des choses que nous ne savons pas à proprement parler (Rhet., III, 16, 1417 b, 9). — L'imagination étant la condition de la plus humble des opérations intellectuelles, car elle est la mémoire des images dont la fusion constitue la première connaissance du général (v. Meta., l. l.; An. post., II, 19, 100 a, 3; ad III, 11, 434 a, 8-11; 7, 431 a, 15), nous devons nous attendre, puisque le supérieur suppose toujours l'inférieur, à retrouver l'imagination, avec l'όπόληψις, dans les formes les plus hautes de la pensée. V. De an., III, 8, 432 a, 8 : ἀνάγκη ἄμα φαντάσματι θεωpeiv. Ibid., 7, 431 a, 16; De mem., 1, 449 b, 31.

**427 b, 16.** ὑπόληψις, la croyance, désignant l'ensemble des opérations intellectuelles. V. les notes précédente et suivantes et Schieboldt, *De imag. disq. ex Ar. libb. rep.*, p. 6, n. 3.

427 b, 6. δτι μέν ούν..... 16. υπόληψις. - Essen (D. dritte

Buch etc., p. 18) rétablit, ou recompose, ce morceau de la façon suivante: ὅτι μὲν οὖν οὐ τὸ αὐτό ἐστι τὸ αἰσθάνεσθαι καὶ τὸ < voεīv, δηλον ἔσται καθ ἐκάστην νόησιν> · ἡ μὲν γὰρ < ωσπερ ἡ > αἴσθησις τῶν ἰδίων ἀεὶ ἀληθής, [—] διανοεῖσθαι δ' ἐνδέχεται καὶ ψευδῶς, καὶ οὐδενὶ ὑπάρχει ῷ μὴ καὶ φαντασία · φαντασία γὰρ ἕτερον αἰσθήσεως καὶ διανοίας, αὐτή τε οὐ γίγνεται ἄνευ αἰσθήσεως, καὶ ἄπευ ταύτης οὐκ ἔστιν ὑπόληψις.

427 b, 16. δτι δ' ούκ έστιν [ή] αύτη..... 17. φανερόν. - Un seul manuscrit (y) omet vóngu, un autre (U) a en marge pavcaría. Mais ces indices ne suffisent pas, étant donné l'accord unanime de tous les autres manuscrits et des commentateurs, pour nous autoriser soit à lire, comme le font CHAIGNET (Ess. sur la psych. d'Ar., p. 445, n. 2), BIEHL et SUSEMIHL (Burs. Jahresb., XXXIV, p. 28) pavrasia xai unolnyuc, soit à supprimer vóngus comme le veut MADVIG (Adv. crit., I, p. 473 : De vonget omnino non agitur, sed cum dictum esset, δπόληψιν non esse äveu φαντασίας, ostenditur, non eadem tamen hæc esse : δτι δ' ούχ έστιν - auditur φαντασία - ή αὐτή χαὶ ὑπόληψις φανεpóv.). Il n'est pas moins certain que le sens qui se présente le plus naturellement : il est évident que la pensée diffère de la croyance, - ne peut pas être admis. Car il s'agit de prouver que l'imagination, qui appartient à certains animaux (v. ad III, 3, 427 b, 14-15), est distincte de toutes les formes de la connaissance intellectuelle réunies sous le nom d'ύπόληψις, et non pas que la croyance diffère de l'intellection. SIMPLICIUS (206, 5) et Philopon (492, 24) pensent que νόησις doit recevoir ici le sens de φαντασία (ύπόληψιν μέν την λογικήν, ώς εἴρηται, γνῶσιν, νόησιν δὲ νῦν τὴν φαντασίαν χαλῶν, SIMPL., l. l. - CHAIGNET se trompe donc en affirmant, l. l., que Simplicius et Philopon ont lu la vulgate (?) pavrasla. BEKKER, TRENDELENBURG et TORSTRIK lisent νόησις). Mais on ne trouve pas d'exemple de νόησις pris dans cette acception et il est invraisemblable qu'Aristote la lui eût donnée au moment même où il veut opposer l'imagination à la pensée rationnelle. FREUDENTHAL (Üb. d. Begr. d. Wort. quyt. bei Arist., p. 10, n. 1, v. ad III, 3, 427 b, 14-24) fait de vonous l'attribut de ή αὐτή et explique : qu'elle (l'imagination) n'est pas la même espèce de νόησις que l'ὑπόληψις, c'est ce qui est évident. Mais ARISTOTE n'admet pas que l'imagination, au moins considérée en elle-même et sous la forme la plus simple, soit une espèce de vongue; c'est bien plutôt le contraire qui est vrai. Il n'en fait mention ni dans l'énumération des espèces

du voeĩv (b, 10), ni dans la liste plus complète qu'il donne des opérations intellectuelles, *Eth. Nic.*, VI, 3, 1139 b, 15. Quant à la proposition que nous trouvons un peu plus loin (b, 27) : τοῦ voeĩv... τὸ μὲν φαντασία δοκεῖ εἶναι τὸ δὲ ὑπόληψις, elle n'exprime pas l'avis d'ARISTOTE lui-même, comme l'indique l'emploi de δοκεῖ (v.  $ad \cdot l. l.$  et 427 b, 14—24). La seule explication possible nous paraît être la suivante : et que celle-ci (l'imagination) n'est ni la pensée, ni la croyance, c'est ce qui paraît manifeste. C'est ainsi que semble avoir compris THEMISTIUS (163, 9) : δίονται μὲν οῦν ἅπασαι al δυνάμεις αῦται φαντασίας προηγουμένης, οἰ μὴν al αὐταί εἰσι τῆ φαντασία. L'unique correction à faire est de supprimer ἡ avant αὐτή, comme le propose SCHNEI-DER (*Rhein. Mus.*, 1866, p. 448).

427 b, 17. τοῦτο μέν γάρ τὸ πάθος. - Si Aristote, dit TRENDELENBURG (p. 373), donne à l'imagination le nom de  $\pi d \theta_{25}$ , c'est parce qu'elle n'est pas maîtresse d'elle-même et à cause de l'influence qu'elle exerce sur les autres facultés qui subissent son empire : Dum pars agit, reliquum patitur, ita ut ipsa facultas πάθος dici possit. Mais FREUDENTHAL (op. cit., p. 28, n. 3) remarque que cette explication, qui pourrait s'appliquer à l'imagination telle que la conçoit la psychologie moderne, ne convient pas au concept aristotélicien de cavracía. - V. BONITZ, Ind. Ar., 556 a, 48 : attamen saepe tò mágyeiv et tò ποιεϊν ita coaluerunt, ut idem et πάθος et έργον dicatur, veluti alσθησις, qua δέχεσθαι τὸ πάθος dicimur μν 1.450 b 5, eadem έργον ψυχής nominetur ψα 1. 402 b 12. a. 3. 439 a 8 al (cf Meyer Arist Tierk p. 93), atque πάθη et έργα vel  $\pi p \& \{ \varepsilon \in \mathcal{S} \ interdum \ ita \ coniungantur, ut \ non \ opposita \ sed \ syno$ nyma esse videantur..... cf τοῦτο μὲν τὸ πάθος (τὸ φαντάζεσθαι) έφ' ήμιν έστιν όταν βουλώμεθα ψη 3. 427 6 18. - V. ad III, 3, 428 b, 11.

427 b, 18. πρό όμμάτων. — Cf. Eth. Nic., VI, 13, 1144 a, 29 (ή δ' ἕξις τῷ ὅμματι τούτιψ γίνεται τῆς ψυχῆς οὐχ ἄνευ ἀρετῆς) et al.; Ind. Ar., 509 b, 34.

427 b, 19. οἱ ἐν τοῖς μνημονικοῖς..... 20. εἰδωλοποιοῦντες. — V. Top., VIII, 14, 163 b, 28 : καθάπερ γὰρ ἐν τῷ μνημονικῷ μόνον οἱ τόποι τεθέντες εὐθὺς ποιοῦσιν αὐτὰ μνημονεύειν. De insom., 1, 438 b, 20 : οἶον οἱ δοχοῦντες κατὰ τὸ μνημονικὸν παράγγελμα τίθεσθαι τὰ προδαλλόμενα. De mem., 2, 431 b, 10 : συμδαί-

νουσι δ' αί άναμνήσεις, έπειδη πέφυχεν ή χίνησις ήδε γενέσθαι μετά τήνδε ...... (b, 28) τῷ γὰρ έθει ἀχολουθοῦσιν αί χινήσεις ἀλλήλαις. ήδε μετά τηνδε. και όταν τοίνον άναμιμνήσκεσθαι βούληται, τοῦτο ποιήσει · ζητήσει λαδείν άργην χινήσεως, μεθ' ην έχείνη έσται, διο τάγιστα χαί χάλλιστα γίνονται άπ' άργης αι άναμνήσεις · ώς γάρ έχουσι τά πράγματα πρός άλληλα τῷ ἐφεξῆς, οὕτω χαὶ αὶ χινήσεις. χαὶ ἔστιν εύμνημόνευτα δσα τάξιν τινά έχει. CICÉRON (De orat., II, 86-87) décrit ainsi le procédé mnémonique auquel Aristote fait ici allusion : « Par conséquent ceux qui voudraient cultiver en eux « cette faculté (sc. la mémoire) devraient choisir des lieux, se « représenter par des images mentales les choses qu'ils vou-« draient retenir, et les localiser dans ces lieux. Il arriverait « ainsi que l'ordre des lieux conserverait l'ordre des choses « (sic fore ut ordinem rerum locorum ordo conservaret), et l'image « des choses représenterait les choses mêmes ; les lieux nous « seraient comme la cire des tablettes et les images comme les « caractères...... Simonide, ou tout autre qui a inventé cet art, « a bien remarqué que les choses qui nous sont transmises et « qui sont imprimées en nous par la sensation, sont celles « qui se gravent le mieux dans notre esprit, qu'en outre le « sens de la vue est, de tous nos sens, le plus actif; que, par « conséquent, les choses que nous aurions vues ou entendues « seraient mieux retenues par l'esprit si elles lui étaient con-« fiées sous la garantie de la vue, en sorte que les choses « invisibles et dont la vue ne peut pas juger, devaient être « revêtues de formes, d'images et de figures pour que nous « puissions retenir, grâce à une sorte d'intuition visuelle, ce « qui échapperait à notre pensée. A ces formes et à ces corps, « comme à toutes les choses qui tombent sous le sens de la « vue, il faut une place dans le lieu, car on ne peut concevoir « un corps sans un lieu, ...... Il faut se servir de places nom-« breuses, remarquables, bien distinctes, pas trop éloignées « les unes des autres, et d'images frappantes, vives, caracté-« risées, qui puissent se présenter et frapper l'esprit rapi-« dement. » L'auteur de la Rhétorique à Herennius (III, 16) et QUINTILIEN (XI, 2) reproduisent, avec plus de détails, les mêmes conseils. Il faut, dit QUINTILIEN, associer les notions abstraites à un mot ou à une image, par exemple figurer l'idée de navigation par une ancre, celle d'expédition militaire par une arme, puis localiser chacun de ces signes dans des lieux dont l'ordre soit déterminé, comme les diverses parties d'une maison : hæc itaque digerunt, primum sensum vel locum vestibulo

quasi assignant, secundum atrio, tum impluvia circumeunt...., etc. — Les mots ol èv τοῖς μνημονιχοῖς τιθέμενοι sont susceptibles de deux interprétations : si τιθέμενοι est au passif, il faut traduire : comme ceux qu'on met au nombre des gens bien doués sous le rapport de la mémoire (cf. De mem., 2, 453 a, 5; Hist. an., IX, 1, 608 b, 14 : τὸ θῆλυ..... μνημονιχώτερον). Mais il est plus probable que τιθέμενοι est au moyen (cf. τίθεσθαι dans le passage du De insom. cité ci-dessus), et qu'on doit expliquer : ὥσπερ οἱ ἐν τοῖς μνημονιχοῖς (sub. τόποις) τιθέμενοι. ARGYROPULE traduit : perinde atque ii faciunt qui in artificiosæ memoriæ comparatis atque dispositis locis imagines fingunt atque simulacra collocant.

427 b, 20. δοξάζειν et 21. δοξάσωμεν. — δόξα est pris ici dans un sens plus large que ci-dessous (b, 25), comme synonyme d' ὑπόληψις (v. ad III, 3, 427 b, 15—16). Smpl., 206, 30 : ἐπὶ πλέον μὲν τῆς δόξης ἡ ὑπόληψις, εἴληπται δὲ ἀντὶ πάσης ὑπολήψεως ἡ δόξα . πάσης γὰρ Χοινὸν τὸ ἦ ἀληθεύειν ἡ ψεύδεσθαι, ἐπειδὴ ἐν συγκαταθέσει πᾶσα ὑπόληψις. V. Ind. Ar., 203 b, 13; 204 a, 19.

άνάγκη γάρ ή ψεύδεσθαι ή άληθεύειν. --- V. ad III, 3, 427 b, 14--24.

427 b, 23. ώσαύτως έχομεν άσπερ αν ει θεώμενοι.... — C'est-à-dire que l'on n'éprouve, alors, ni espoir, ni crainte. THEM., 164, 15 : οὐ συμπάσχομεν οὐδ' ότιοῦν, ἀλλ' ὥσπερ ἐν τοῖς πίναξι τὰ γεγραμμένα θεώμενοι πάσχομεν οὐδέν..... xτλ. Cf. SIMPL., 207, 9; PHILOP., 493, 17.

**427 b, 14.** φαντασία γάρ...... **24.** θαρραλέα. — FREUDENTHAL (op. cit., p. 9 sqq.), dont SUSEMIHL (*Philol. Woch.*, 1882, p. 1283) approuve l'opinion, pense que, si ce passage n'est pas apocryphe, il a été, du moins, introduit à tort à la place qu'il occupe. Cette conjecture est appuyée sur les considérations suivantes :

1° On ne voit pas comment la proposition : φαντασία γὰρ ἕτερον καὶ αἰσθήσεως καὶ διανοίας (b, 14) se rattache à ce qui précède. La traduction de BRANDIS : denn von beiden müssen wir das Vorstellen unterscheiden, n'apporte, sur ce point, aucune clarté. L'interprétation que JUL. PACIUS, dans son commentaire du De anima, donne de γάρ (probat enim distinctionem inter sensum et ratiocinationem ex eo quod inter utrumque collocatur phan-

tasia, que ab utroque separatur, nam si ambo extrema differunt a medio, multo magis differunt inter se.) est trop subtile pour être vraie. Il vaudrait mieux compléter ainsi la pensée : La sensation appartient à tous les animaux, la pensée seulement à un petit nombre d'entre eux. <On ne peut pas objecter que la cavtasía est bien une espèce d' aïsdysic et que, cependant, elle n'appartient pas plus que la pensée à tous les animaux>, car la cavtasía diffère de la sensation et de la pensée. — Mais, bien que des ellipses de ce genre soient assez fréquentes chez ARISTOTE, la légitimité de cette explication reste douteuse.

2° La division du vosiv en φαντασία et ὑπόληψις, indiquée 427 b, 27, et les considérations qui suivent ne présupposent en rien le passage suspect. Les preuves très détaillées de la distinction de la φαντασία et de la δόξα, exposées 428 a, 19 sqq., ne font pas la moindre allusion à ce qui est dit sur le même sujet 427 b, 16 sqq., et les mots λείπεται ἄρα ἰδεῖν εἰ δόξα (428 a, 18) semblent indiquer que la question n'a pas encore élé traitée. (L'interprétation de la phrase ὅτι δ' οὐx ἔστιν ἡ αὐτὴ νόησις καὶ ὑπόληψις, φανερόν — 427 b, 16 — ne saurait, du reste, faire difficulté. Le texte, sur lequel tous les manuscrits et les commentateurs sont d'accord, ne peut recevoir d'autre sens que celui-ci : que la φαντασία ne soit pas la même espèce de νόησις que la réflexion — ὑπόληψις —, c'est ce qui est évident. La φαντασία et l' ὑπόληψις sont opposées plus loin, 427 b, 28, comme des espèces de la νόησις).

3º La distinction de la partasia et de la dóta est fondée sur les raisons suivantes : τοῦτο μὲν γὰρ τὸ πάθος (ἡ φαντασία) ἐφ' ήμιν έστίν, όταν βουλώμεθα...... δοξάζειν δ' ούχ έφ' ήμιν ' ανάγχη γαρ ή ψεύδεσθαι ή άληθεύειν (427 b, 17). Mais cette proposition est fausse. Car, d'une part, nous pouvons penser quand nous voulons (διὸ νοῆσαι μὲν ἐπ' αὐτῷ, ὁπόταν βούληται, De an., II, 5, 417 b, 24) et, d'autre part, la oavracía elle-même est susceptible de vérité et d'erreur, du moins d'après ce qu'Aristote dit plus loin, 428 a, 3 : (ή φαντασία) μία τίς έστι τούτων δύναμις ή έξις, χαθ' ήν χρίνομεν χαι άληθευόμεν ή ψευδόμεθα. - Il y a d'ailleurs, sur ce point, quelque confusion dans les idées d'Aris-TOTE. Car il prétend (De an., III, 8, 432 a, 11) que la vérité et l'erreur sont étrangères à la gavraola, et cette opinion est aussi impliquée par De mem., 1, 450 a, 25 sqq. Nous constatons une indécision analogue en ce qui concerne la sensation. D'après 428 a, 16, l' αίσθησις ne fait pas partie των αεί αληθευόντων, mais, 428 a, 11, nous lisons : ai µèv (sc. aiothjoeic) adybeic del, propo-

sition qui, d'après 427 b, 11, doit être restreinte à l' αισθησις τῶν ίδίων. Une nouvelle restriction s'ajoute, d'ailleurs, à celle-là, d'après 428 b, 18 : ἡ αισθησις τῶν μὲν ἰδίων ἀληθής ἐστιν ἡ ὅτι δλίγιστον ἔχουσα τὸ ψεῦδος. Cf. Meta., Γ, 5, 1010 b, 1 sq. — Ce sont là, toutefois, des négligences et non pas des contradictions.

4° Enfin, la proposition 427 b, 21 : όταν μὲν δοξάσωμεν..... (24) τὰ δεινὰ ἢ θαρραλέα est contredite par *De insom.*, 3, 460 b, 3 sqq.; 462 a, 13 (.....ἐὰν ἢ σκότος, φαίνεται είδωλα πολλὰ κινούμενα, ὥστ' ἐγκαλύπτεσθαι πολλάκις φοδουμένους . ἐκ δὴ τούτων ἀπάντων δεῖ συλλογίσασθα: ὅτι ἐστὶ τὸ ἐνύπνιον φάντασμα μέν τι... κτλ); *Probl.*, XXX, 7, 956 a, 18 : ἀλλ' ὅτι 'Ολυμπία ἐνικῶμεν, καὶ περὶ τῆς ναυμαχίας τῆς ἐν Σαλαμῖνι, χαίρομεν καὶ μεμνημένοι καὶ ἐλπίζοντες τοιαῦτα.

Cette argumentation ne nous semble pas péremptoire. D'abord, en effet, les mots b, 14 : pavrasia yàp Erepov..... xrl. nous paraissent se rattacher à ce qui précède, plus naturellement que ne le pense FREUDENTHAL (v. ad III, 3, 427 b, 14). - Quant à la phrase b, 17 : ότι δ' ούχ ἔστιν ή αὐτή..... χτλ., elle n'a sans doute pas le sens qu'il lui donne. Car Aristore, nous l'avons dit (v. ad III, 3, 427 b, 16-17), n'admet pas que la φαντασία, au moins sous sa forme primitive, et l' όπόληψα soient des espèces de la vóngue. C'est, bien plutôt, le contraire qui est vrai d'après lui (v. De an., I, 1, 403 a, 8 : tò voeïv.... pavtaoia τις), et c'est pour cela qu'il attribue l'imagination même aux animaux dépourvus de raison (Eth. Nic., VII, 5, 1147 b, 4; Meta., A, 1, 980 b, 26; V. ad II, 2, 413 b, 22; 4, 415 a, 41; III, 3, 427 b, 14; 10, 433 a, 11; 11, 434 a, 8-11). Il faut remarquer, d'ailleurs, qu'interprétée comme nous l'avons fait (car l'imagination n'est pas la pensée ou la croyance), la proposition dont il s'agit n'est pas en contradiction avec celle que nous trouvons un peu plus loin, b, 27 : τοῦ νοεῖν...... τὸ μὲν pavrasla doxei elvai tò d' unolique. Car celle-ci, comme l'indique l'expression doxei, n'exprime pas l'opinion d'Aristote lui-même. On admet ordinairement, dit-il, que la pensée a pour espèces l'imagination et la croyance (ὑπόληψις, qui se divise, d'après 427 b, 25, en inistigun, dofa et opovijoic). Quand nous aurons étudié l'imagination, nous aurons à parler de l' ὑπόληψις c'està-dire de l'opinion, de la science et de la prudence.

Il n'y a pas lieu de trouver étrange que, dans ses nouvelles considérations sur l'imagination, ARISTOTE ne fasse aucune allusion à celles qui précèdent. Car celles-ci ne sont introduites qu'épisodiquement et pour prouver que les animaux

.

qui possèdent la *quirzoia* ne sont pas, pour cela, doués de pensée, proposition qui sert, à son tour, à établir que la sensation, appartenant à tous les animaux, est distincte de la pensée qui est le propre de l'homme. ARISTOTE n'avait donc pas, dans l'étude spéciale et détaillée qu'il fait de l'imagination, à se référer à un morceau où les mêmes idées ne sont exposées que d'une façon incomplète et accessoire.

Les contradictions que FREUDENTHAL signale entre ce passage et d'autres textes d'Aristote sont plus apparentes que réelles. Il ne dépend pas de l'homme, lisons-nous ici (b, 20), d'opiner (δοξάζειν) quand il veut (et δόξα est pris comme synonyme d' ὑπόληψις - v. ad loc. - qui équivaut, à son tour, d'après b. 25, à inistriun, dola au sens étroit, et apovisie); ARISTOTE déclare, au contraire, dans le second livre du De anima (II, 5, 417 b, 24) que νοῆσαι μεν ἐπ' αὐτῷ, ὑπόταν βούληται). - Mais, quand il dit que la croyance ne dépend pas de nous, il parle, d'une manière générale, de l' ὑπόληψκ, la plus humble des opérations intellectuelles, qui se retrouve dans toutes les autres; il ne doit donc tenir compte que des caractères qui lui appartiennent le plus communément, et non de ceux qui sont propres à ses formes supérieures. Or, considérée en général, la croyance implique la vérité et l'erreur (b, 20 : dváyxy yap & yesderovar & adyvestere.), c'est-à-dire la connaissance d'un objet, sensible le plus souvent (comme dans la 8652 proprement dite - ή δόξα περί τὸ ἐνδεγόμενον χαὶ ἄλλως ἔγειν. V. Ind. Ar., 203 b, 41; ad III, 11, 434 a, 20 - et dans la ppóvnoic, qui se meut aussi vers le sensible et le particulier — Eth. Nic., VI, 8, 1141 b, 14; 27; 9, 1142 a, 14; 23; 12, 1143 a, 35; De an., III, 10; Meta., Z, 7, 1032 b, 13-30; V. ad I, 2, 404 b, 5; III, 10, 433 a, 14-21; 29), qu'il ne dépend pas de nous d'atteindre (SIMPL., 206, 32 — à la suite du texte cité dans l'avant-dernière note ---: ή δε συγκατάθεσις ού κατά μόνην την των προσπιπτόντων σύνεσιν, άλλά και κατά την του άληθους ή ψεύδους διάκρισιν . έν δε τη πρός τὰ πράγματα συμφωνία και διαφωνία τὸ ἀληθὲς και τὸ ψεῦδος • τὰ πράγματα δὲ οὐx ἐφ' ἡμῖν.). Il n'en est pas de même des formes les plus hautes de la croyance. La science, au sens étroit du mot, et la pensée pure sont exemptes des imperfections attachées à leurs formes inférieures. Nous pouvons toujours réaliser en nous cette croyance supérieure qui est la science, et cela parce qu'elle n'est pas susceptible de vérité et d'erreur, mais seulement de vérité (An. post., II, 19, 100 b, 7 : άληθη δ' άει επιστήμη και νοῦς. De an., III, 3, 428 a, 17 et sæp.), ce qui revient à dire qu'en ce cas l'objet connu est inhérent au sujet lui-même, que l'intelligible est réalisé dans l'intellect (De an., II, 5, 417 b, 24 : ταῦτα δ' — sc. τὰ χαθόλου — ἐν αὐτῆ πώς ἐστι τῆ ψυχῆ . διὸ νοῆσαι μὲν ἐπ' αὐτῷ, ὁπόταν βούληται). Il n'y a donc pas plus de contradiction entre les deux passages dont il s'agit qu'entre les textes nombreux où Aristote déclare que la science est toujours vraie et ceux, en aussi grand nombre, où il la présente comme pouvant donner lieu à la vérité ou à l'erreur. Dans ces derniers émotifun est pris dans son acception la plus large (v. Ind. Ar., 279 a, 1), dans les autres il a son sens précis (v. ad III, 5, 430 b, 28). Nous en avons un exemple dans ce chapitre même, où nous trouvons, à quelques lignes de distance, ces deux assertions en apparence contradictoires : (428 a, 3) ...... x20' fiv xplvomev xai alybevomev fi yeudoμεθα . τοιαύται δ' είσιν..... ἐπιστήμη, νοῦς. (428 a, 16) ἀλλὰ μὴν ούδε των άει άληθευόντων ούδεμία έσται, οίον επιστήμη ή νοῦς.

L'argument que FREUDENTHAL tire de l'opposition qui paraît exister entre III, 3, 427 b, 17 sqq. (où ARISTOTE affirme que la croyance est, à la différence de l'imagination, susceptible de ψεύδεσθαι ή άληθεύειν) et 428 a, 3 (où il dit de l'imagination : xao' n'v ..... alyoevouev n yevdóueva. Cf. 428 a, 18), n'est pas plus probant. D'abord, en effet, dans le premier de ces passages, ARISTOTE dit textuellement qu'à la différence de l'imagination, l'opinion est nécessairement (àváyaŋ) vraie ou fausse. Ce qui ne suppose pas que l'imagination ne soit jamais vraie ou fausse, mais seulement qu'elle ne possède pas nécessairement ces caractères. En outre, comme FREUDENTHAL le constate luimême, nous trouvons un peu plus loin (8, 432 a, 10) un texte qui confirme le passage suspect (έστι δ' ή φαντασία έτερον φάσεως καί άποφάσεως · συμπλοκή γάρ νοημάτων έστι τὸ άληθὲς ή ψεῦδος.). De plus encore, ces divergences peuvent, sans doute, s'expliquer de la même façon que les contradictions apparentes d'Aristore sur le compte de l'atonnois, lesquelles, de l'aveu de FREUDEN-THAL, se réduisent à des négligences. La pavrasia n'est, en effet, dans son essence propre, qu'une sensation affaiblie : aconnoic ris advertis (Rhet., I, 11, 1370 a, 28; V. ad III, 3, 428 b, 11; b, 25 sqq.). Enfin, un passage du De memoria nous indique comment l'imagination peut être, suivant le point de vue, susceptible ou non de vérité et d'erreur. C'est que l'image (φάντασμα) peut ou bien jouer purement et simplement le rôle de phénomène subjectif, ou bien constituer une représentation, une image au sens propre de ces mots, c'est-à-dire être

l'objet de la mémoire (Cf. Bourroux, Ét. d'hist. de la phil., pp. 166-167). Dans le premier cas, l'image ne s'accompagne pas de croyance et n'est, par suite, ni vraie ni fausse; dans le second, elle est considérée comme représentant un objet extérieur, ce qui peut donner lieu à la vérité et à l'erreur. V. De mem., 1, 450 b, 20 : οἶον γὰρ τὸ ἐν τῷ πίναχι γεγραμμένον χαὶ ζῷόν έστι και εικών, και το αυτό και εν τουτ' έστιν άμφω, το μέντοι είναι ού ταύτον άμφοιν, και έστι θεωρείν και ώς ζώον και ώς είκονα, ούτω και τὸ ἐν ἡμῖν φάντασμα δεῖ ὑπολαδεῖν καὶ αὐτό τι καθ' αὐτὸ εἶναι θεώρημα και άλλου φάντασμα . ή μεν ούν καθ' αύτό, θεώρημα ή φάντασμά διά τοῦτο ἐνίοτ' οὐχ ἴσμεν, ἐγγινομένων ἡμῖν ἐν τῆ ψυχῆ τοιούτων χινήσεων από τοῦ αἰσθέσθαι πρότερον, εἰ χατὰ τὸ ἡσθησθαι συμβαίνει, χαί εί έστι μνήμη ή οδ διστάζομεν..... χτλ. Philopon (488, 21) fait, à ce propos, la remarque suivante : el de dei radyoix eineiv, ούδε πασα φαντασία έφ' ήμιν έστιν ..... (25) ότε μεν γάρ τα όντα ώς όντα φαντάζομαι, οὐ δύναμαι εἰ μὴ ὡς ἔγουσι φαντάζεσθαι αὐτά. ---C'est, de même, aux images considérées comme représentatives de la réalité (hallucination), qu'ARISTOTE attribue la propriété de produire la crainte ou l'espoir. Philop., 488, 33 : ...... έστιν άπορήσαι ούτω · τί φής; φανταζόμενοι τὰ δεινὰ ού πτοούμεθα; ...... αύτη μέν έστιν ή άπορία. πρὸς ῆν ἐροῦμεν ὅτι ἐστὶ συγκατάθεσις, ήτις καθ' αύτὸ μὲν ὑπάρχει τῆ δόξη καὶ οὐσία ἐστὶ τῆς δόξης, συμδεδηκός δε τη φαντασία · και όταν ούν δοξάσας τα δεινά συγχαταθώμαι, πτοούμαι, χαί πάλιν όταν φαντασθείς τὰ δεινά συγχαταθώμαι πτοούμαι.

Il n'y a donc, croyons-nous, aucune bonne raison de penser que le morceau dont il s'agit soit apocryphe, ou même qu'il ait été introduit à tort à la place qu'il occupe. Le plan de l'ensemble du chapitre nous paraît être le suivant : ARISTOTE commence par établir, contre les anciens, que, d'une manière générale, la pensée ne peut pas se ramener à la sensation, et, à ce propos, réfute l'objection qu'on pourrait tirer de la présence de l'imagination chez certains animaux. Puis, à partir de 427 b, 27, il s'occupe des facultés intellectuelles. Il les énumère d'après l'opinion commune qui les divise en  $\varphi avta \sigma(a,$ d'une part, et  $\delta \pi \delta \lambda \eta \psi \varsigma$ , de l'autre, cette dernière se subdivisant en  $\delta \delta \xi a$ ,  $\delta \pi i \sigma \tau f \mu \eta$ ,  $\varphi \rho \delta v \eta \sigma i \varsigma$ . Puis il étudie successivement chacune de ces opérations.

427 b, 25.  $\delta\delta\xi\alpha$  est ici employé, non plus dans son sens large, comme synonyme d' $\delta\pi\delta\lambda\eta\psi\iota\varsigma$  (v. ad III, 3, 427 b, 20),

mais dans son sens propre, pour désigner une forme particulière de celle-ci. SIMPL., 207, 14 : ἐπειδή τῆς μὲν ὑπολήψεως προέθετο διαχρῖναι τὴν φαντασίαν, τὴν δὲ δόξαν ἀντὶ πάσης παρέλαδεν ἐν μέσψ τῆς ὑπολήψεως ...... διαιρεῖ τὰ τῆς ὑπολήψεως εἶδη... χτλ.

427 b, 26. Erepos forw  $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma$ . — D'après SIMPLICIUS (207, 26), la référence est à l'Éthique à Nicomaque (cf. VI, 3, 1139 b, 15 sqq.). BONITZ (Ind. Ar., 99 a, 13) considère cette opinion comme douteuse. — Sur le sens de Erepos  $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma$ , v. ad II, 3, 415 a, 12.

**427 b, 28. doxe?.** — L'emploi de cette expression semble indiquer que la division du voeiv exposée ici est empruntée par ARISTOTE aux opinions courantes (v. *ad* 1, 1, 402 a, 4), et qu'il n'exprime pas ses propres idées (v. *ad* III, 3, 427 b, 16; 14—24).

428 a, 1. ei δή έστιν ή φαντασία. — Il faut, peut-être, sous-entendre χίνησίς τις. Cf. Alex., De an., 66, 20 : αὕτη δέ ἐστι χίνησίς τις, χαθ' ῆν λέγομεν φάντασμά τι ήμιν ἐν τῆ ψυχῆ γίνεσθαι.

428 a, 2.  $\mu\eta$  el ti xatà  $\mu$ etaqopàv  $\lambda$ éyo $\mu$ ev,.... 4.  $\psi$ ev-80 $\mu$ e $\theta$ a. — TRENDELENBURG (p. 375) donne à ce passage le sens général suivant : Si imaginatio est, qua imagines nobis exsistunt, ad rei quidem veritatem non exactae : una earum, quibus res iudicamus, facultas esse non potest. Il faudrait, dans cette interprétation, ajouter une négation à l'apodose  $\mu$ la tic éor.... xt $\lambda$ . ou, au moins, la prendre dans le sens interrogatif. Les mots  $\mu\eta$  el ti xatà  $\mu$ etaqopàv  $\lambda$ éyo $\mu$ ev signifieraient : si, du moins, nous n'entendons pas par imagination : facultatum una, qua verum iudicamus. ARISTOTE voudrait écarter, par là, l'usage abusif et métaphorique du mot quartatia, auquel il se laisse lui-même entratner quelquefois, par exemple De an., I, 1, 402 b, 23 : ànoôtôdau xatà tiù gavtas(av.

FREUDENTHAL (op. cit., p. 17) oppose à cette opinion les objections suivantes : 1° La signification attribuée aux mots φαντασία κατά μεταφοράν n'est pas justifiée. Car, dans le passage du *De* anima (402 b, 23) que cite TRENDELENBURG, le mot φαντασία, tel qu'il le comprend lui-même, a précisément le sens qu'ARIS-TOTE lui donne, dans ce chapitre, de : φαντασία, καθ' ήν λέγομεν φάντασμά τι ήμῖν γίγνεσθαι. — Remarquons, toutefois, ce qui d'ailleurs n'atténue pas la portée de l'objection, que, dans le

passage visé, xatà tiju pavtaolav signifie, plus précisément, xatà τοῦτο δ φαίνεται ήμιν et a presque le sens de xatà τὴν αἴσθησιν. V. ad I, 1, 402 b, 16-403 a, 2. - 2º C'est à tort que TRENDE-LENBURG attribue à ARISTOTE l'intention'de prouver que l'imagination ne fait pas partie des judicandi facultates. Cette opinion est contredite par le contenu de ce chapitre même : l'imagination est une espèce de la pensée (427 b, 28); elle peut être vraie ou fausse (428 a, 12; 18; b, 17; 25 sqq.). - Ajoutons cependant, pour éviter toute équivoque, que, comme nous l'avons déjà dit, la proposition 427 b, 27 : περ! δε του νοείν..... (28) ὑπόληψι; n'exprime pas la propre opinion d'Aristote; que, pour lui, l'imagination qui, sous sa forme la plus simple et la moins élevée, appartient à guelques animaux sinon à tous (v. ad II, 2, 413 b, 22), fait partie des opérations sensitives, et non point des opérations rationnelles ou intellectuelles stricto sensu. Quand il rapproche l'imagination de la pensée proprement dite, ce n'est que dans le sens et dans la mesure où l'on peut en rapprocher aussi la sensation (Mot. an., 6, 700 b, 19 : ή φαντασία χαὶ ή αἴσθησις τὴν αὐτὴν τῷ νῷ γώραν ἔγουσιν. V. ad III, 7, 431 a, 15). Ceci, d'ailleurs, ne justifie en rien l'opinion de TRENDELENBURG. L'imagination a beau n'être qu'une opération sensitive, elle n'en est pas moins une judicandi facultas (χριτική δύναμις), comme la sensation même dont elle n'est qu'un prolongement (v. ad III, 3, 427 b, 14-24 et la fin du chapitre), et le pávraouz n'est rien moins qu'une ombre vaine (umbrae inanitatem refert, TREND., l. l.). Car il est l'image, souvent fidèle, de la sensation et l'objet de la mémoire (v. ad l. l.). —  $3^{\circ}$  Enfin il est grammaticalement impossible de lire oùospla tic con et même de prendre pla tic con dans le sens interrogatif. - L'interprétation de TRENDELENBURG est donc inadmissible.

FREUDENTHAL (op. cit., p. 18) croit qu'ARISTOTE a ici en vue un autre sens de φαντασία, qui veut dire quelquefois « ostentation, éclat, brillant » (ТНЕОРН., fr. π. λίθων, 60 :  $i_1$  τέχνη ποιεῖ τὰ μὲν χρήσεως χάριν, τὰ δὲ μόνον φαντασίας. Act. Apost, 25, 23; cf. HERODOT., VII, 10, 5). Mais, si vrai qu'il puisse être qu'ARISTOTE prenne quelquefois le sens propre pour le sens figuré et réciproquement (Meta., A, 16, 1021 b, 28), on ne voit pas pourquoi il aurait jugé utile de mettre le lecteur en garde contre une acception à laquelle personne n'aurait songé ici. L'interprétation la plus plausible nous paraît être celle de SIMPLICIUS (208, 6) : διακρίνων αὐτὴν (sc. τὴν φαντασίαν) ἀπὸ τῆς

χατά μεταφοράν έχ ταύτης λεγομένης, ότε έπι του φαινομένου τη φαντασία γρώμεθα και έπι της αισθήσεως και έπι δόξης. Ou, mieux encore, celle d'Alexandre (--- que Freudenthal aurait pu cependant citer parmi les auteurs qui fournissent des exemples de pavraola au sens propre. V. De fato, 165, 9 - De an., 66, 20) : αύτη δέ (sc. ή φαντασία) έστι χίνησίς τις, χαθ' ην λέγομεν φάντασμά τι ήμιν έν τη ψυγη γίνεσθαι, έπει κατά μεταφοράν γε κατά πάντων τῶν προειρημένων τῆ φαντασία γρώμεθα πολλάκις. καὶ γὰρ χατά αίσθήσεως χαί χατά δόξης χαί χατά έπιστήμης χαί νου την φαντασίαν κατηγορούμεν (cf. THEM., 164, 27 : αποσκευαζόμενοι τοίνυν τα λοιπά σημαινόμενα τοῦ ὀνόματος, ἐφ' ὡν αὐτὸ μεταφέροντες λέγομεν · πολλάχις μέν γάρ την αίσθησιν φαντασίαν χαλούμεν, πολλάχις δε χαί τήν νόησιν..... xτλ.). Ainsi, d'après ALEXANDRE, l'imagination au sens métaphorique désigne indifféremment toutes les facultés cognitives. ARISTOTE a donc voulu dire, semble-t-il : si nous ne prenons pas ce terme au sens métaphorique, l'imagination n'est qu'une ( $\mu$  ( $\mu$   $\tau$   $\tau$   $\tau$ ) des facultés ou des habitudes etc. — Luimême, d'ailleurs, ne s'interdit pas d'employer pavtasla, xatà μεταφοράν. V. Ind. Ar., 811 b, 26.

428 a, 3. μία τίς.... κρίνομεν και άληθεύομεν ή ψευδόμεθα. - V. ad III, 3, 428 a, 12; 18; b, 17; 25 sqg.; 10, 433 a, 26. Sur la contradiction qu'il paraît y avoir, en ce qui concerne l'imagination, entre ce passage et le précédent (427 b, 20), v. ad III, 3, 427 b, 14-24. BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 56) pense que cette proposition est aussi en contradiction avec la conclusion du morceau 428 b, 9 : out' apa Ev te τούτων έστιν ούτ' έχ τούτων ή φαντασία. Il propose, en conséquence, d'ajouter, après κατά μεταφοράν λέγομεν, ζητώμεν εί. Mais τούτων (428 b, 9) ne désigne que la sensation et l'opinion, et, de ce que l'imagination n'est ni la sensation, ni l'opinion, ni un complexus de l'une et de l'autre, il ne résulte pas qu'elle ne soit pas une faculté xal' ήν κρίνομεν και άληθεύομεν ή ψευδόμεθα. --- La traduction de WALLACE : par lesquelles nous pouvons juger et conclure au sujet du vrai et du faux (conclude towards that which is true or false) dénature le sens.

δύναμις ή έξις. — V. ad II, 1, 412 a, 21; b, 23— 413 a, 3.

אמט ' אָש. — TORSTRIK (in app. crit.) conjecture אמט' מֿג. Mais tous les manuscrits et les commentateurs ont אמט' אָי,

amené sans doute, par une sorte d'attraction, par δύναμις fi Eks. Le sens n'est pas douteux : ipsa una guædam est potentiarum earum aut habituum, guibus discernimus... etc. (ARGYR.).

428 a, 4. τοιαύται δ' είσιν αίσθησις, δόξα, επιστήμη, νούς. - Nous avons déjà remarqué que cette assertion ne contredit qu'en apparence ce qu'ARISTOTE a dit plus haut, 427 b, 10 (v. ad III, 3, 427 b, 14-24). PHILOPON (497, 34) résout la même difficulté d'une autre manière : αλλ' έρει τις πῶς ανωτέρω τόν νοῦν εἶπεν ἀεὶ ἀληθεύειν, νυνὶ δέ φησιν ὅτι ποτὲ καὶ ψεύδεται...... χαὶ λέγομεν ὅτι οὐ πᾶσι τοῖς εἰρημένοις ἀρμόζει τὸ ἀληθὲς χαὶ τὸ ψεύδος, άλλὰ τοις μέν τὸ άληθές, οἶον τῷ νῷ χαὶ τῆ ἐπιστήμη (ταῦτα γάρ χρίνει τὸ ἀληθές), τοῖς δὲ ἀμφότερα τό τε ἀληθὲς χαὶ τὸ ψεῦδος, otov doty xai alottore. Cette interprétation ne nous paraît pas juste. Comme l'indique le singulier xa0' fiv, c'est une même . faculté qui a la propriété ambiguë de abyosien & yeudesau et, par conséquent, chacune de celles qui lui ressemblent sur ce point (τοιαῦται) doit participer à la même ambiguïté.

428 a, 6. αίσθησις μέν γάρ..... 8. έν τοῖς ῦπνοις. TRENDELENBURG (p. 376) interprète a, 7. xal μηδετέρου ύπάρχοντος τούτων, « même quand aucun objet n'est présent » (Imaginatio non est sensus. Cuius rei haec fere sunt argumenta. Sensui, ut agere possit (Evépyeia), res subjectas esse oportet. Imaginatio, velut in somniis, ab omni re externa libera est.). Mais il est manifeste, comme l'ont compris tous les commentateurs (THEM., 165, 15; SIMPL., 209, 2; PHILOP., 498, 14), que μηδετέρου τούτων ne peut désigner que μήτε της ένεργεία μήτε της δυνάμει aiothorews. Seulement, le sens qui s'offre alors le plus naturellement (une représentation imaginative peut se produire alors que la sensibilité en acte et la sensibilité en puissance sont abolies, ce qui est le cas pour les images qu'on aperçoit dans le sommeil) est en contradiction manifeste avec la proposition qui suit : αίσθησις..... ἀεὶ πάρεστι. FREUDENTHAL (op. cit., p. 12 et Rhein. Mus., 1869, p. 399, n. 11) propose de corriger cette dernière qui, pense-t-il, est aussi en contradiction avec a, 16 : φαίνεται καὶ μύουσιν δράματα, avec II, 5, 417 b, 24 : νοῆσαι μὲν ἐπ' αὐτῷ, ὑπόταν βούληται, αἰσθάνεσθαι δ' οὐχ ἐπ' αὐτῷ et avec De insom., 1, 458 b, 3 : εί δε χρησις όψεως δρασις...... (7) άδυνατει δε πάντα μύοντα και καθεύδοντα δραν,..... δηλον ότι ούκ αισθανόμεθα ούδεν έν τοις υπνοις. Mais, pour qu'il y eût contradiction entre ces derniers passages et la proposition dont il s'agit, il fau-27

Tome II.

drait que, dans celle-ci (αἴσθησις μέν ἀεὶ πάρεστι), αἴσθησις désignât la sensibilité en acte. Or c'est ce que nous n'avons nullement le droit de supposer. C'est, au contraire, la phrase oalvεται δέ...... υπνοις qui, expliquée comme nous l'avons indiqué et comme FREUDENTHAL paraît la comprendre, est en contradiction avec les idées fondamentales d'Aristore sur la nature de la sensibilité. La sensibilité en puissance, en effet, n'est jamais abolie chez l'animal, puisqu'elle est son essence même (τὸ ζῷον αἰσθήσει ώρισται. V. ad II, 2, 413 b, 2-4; III, 2, 427 a, 15 et sæp.); elle subsiste même dans le sommeil où, seule, la sensibilité en acte disparait (De somno, 3, 458 a, 28 : δ υπνος... τοῦ πρώτου αἰσθητηρίου κατάληψις πρὸς τὸ μτὶ δύνασθαι ἐνεργεῖν. Meta., 0, 6, 1048 a, 37; V. ad III, 3, 428 a, 15). Le seul moyen d'éviter ces difficultés est, semble-t-il, d'adopter pour cette phrase, le sens indiqué par SIMPLICIUS (209, 1) et PHILOPON (498, 13): l'imagination n'est pas la sensation. En effet, la sensation est soit en puissance, soit en acte; or il peut y avoir des représentations imaginatives qui ne contiennent ni la sensibilité en acte, ni la sensibilité en puissance (MICHAELIS, zu Ar. De.an. III, 3, p. 17, explique très exactement : das Träumen ist also ein Vorstellen, bei welchem die Wahrnehmung weder als δύναμις noch als evépyeia betheiligt ist.). Telles sont celles qui ont lieu pendant le sommeil. Alors, en effet, il n'y a pas sensibilité en acte et il y a, sans doute, sensibilité en puissance, mais celleci ne saurait être confondue avec l'imagination qui, elle, est alors en acte (SIMPL., l. l. : φαίνεται δέ τι καί μηδετέρου ύπάργοντος τούτων, ού τῷ ζψψ μήτε τῆς ἐνεργείας μήτε τῆς δυνάμει ύπαρχούσης αίσθήσεως · τοῦτο γὰρ ἀδύνατον · ἀλλὰ ταῖς φαντασίαις μηδητέρας ένυπαργούσης . φαίνεται γάρ τι, τουτέστι φάντασμα γίνεται, ώς τὰ ἐν ὕπνοις ὀνειρατικά φαντάσματα, οὕτε τῆς ὡς ἐνεργείας αίσθήσεως της αύτης τούτοις οὕσης (οὐ γὰρ ἐνεργεῖ ἐν τοῖς ὕπνοις ἡ αἴσθησις) οὖτε τῆς δυνάμεως μέν, μὴ ἐνεργούσης δέ, ἐπειδὴ χατ' ἐνέργειαν πάρεστι τὰ φαντάσματα · ώς τὴν μὲν φαντασίαν ἐνεργεῖν, οὐγὶ δὲ τήν αΐσθησιν, διὸ οὐχ αἰ αὐταί.). Cette interprétation permet, non seulement de ne pas modifier le texte, mais encore d'apercevoir la symétrie de l'ensemble du morceau. ARISTOTE commence par exposer un argument destiné à montrer que l'imagination n'est ni la sensibilité en puissance, ni la sensibilité en acte; puis il en indique un second (a, 8 : είτα αίσθησις... xτλ.) qui confirme le premier en ce qui concerne la sensibilité en puissance, et un troisième (a, 9 : εἰ δὲ τῆ ἐνεργεία.... xτλ.) qui le confirme en ce qui concerne la sensibilité en acte. — Il

n'y a donc lieu d'adopter ni la correction proposée par FREU-DENTHAL : εἶτα αἴσθησις μὲν πᾶσι ὑπάρχει, ni celle de TORSTRIK (Jahrb. f. class. Philol., 1867, p. 246) : εἶτα αἴσθησις μὲν ἀεὶ τοῦ παρόντος ἐστί.... xτλ., ni même celle de CHRIST : αἴσθησις μὲν ἡ δυνάμει ἀεὶ πάρεστι. Car ARISTOTE emploie très fréquemment αἴσθησις pour désigner la sensibilité en puissance (comme dans la formule τὸ ζῷον αἰσθήσει ὥρισται et autres analogues), tandis que le vrai nom de la sensibilité en acte c'est τὸ αἰσθάνεσθαι (v. De an., I, 1, 402 b, 13); de plus, le contexte indique très nettement de quelle sensibilité il est ici question. A fortiori les conjectures de ESSEN (Das dritte Buch etc., p. 21; V. app. crit.) nous paraissent-elles inutiles.

**428 a, 8. τὰ ἐν τοῖς ὅπνοις.** — Sub. : φαντάσματα. — Cf. SIMPL., l. l.

είτα αίσθησις μέν ἀεὶ πάρεστι. — V. l'avant dernière note. Il faut ajouter que, prise dans le sens que lui donne TRENDELENBURG (p. 376 : Sensus ita nobis adest, ut eo semper uti liceat — πάρεστι i. e. παρ' ἡμῖν ἐστι —), cette proposition serait en contradiction avec II, 5, 417 b, 24 et al.

428 a, 9. εί δε τη ενεργεία το αυτό, i. e. : εί ταυτον ήν ή φαντασία τη (sc. ενεργεία) αἰσθήσει. V. Philop., 498, 28.

**428 a, 10. donet 5' of.** — L'imagination proprement dite n'appartient, en effet, qu'aux animaux supérieurs, quoique tous les animaux possèdent une vague représentation de leurs états qu'on peut appeler aussi  $\varphi avras(\alpha, si l'on prend le mot$ dans son sens large. V.*ad*II, 2, 413 b, 22.

428 a, 11. μύρμηκ..... σκώληκι δ' οῦ. — Le texte traditionnel est : μύρμηκι ή μελίττη ή σχώληκι. Il est difficile de croire qu'ARISTOTE, qui met les abeilles et les fourmis au nombre des animaux les plus intelligents, les rapproche ici des vers et leur refuse l'imagination, alors qu'il leur attribue en un certain sens (v. ad III, 3, 427 b, 8; 10, 433 a, 9—10; 11, 434 a, 8—11), et à un plus haut degré même qu'à certains animaux sanguins, la φρόνησις et la σύνεσις (qui est aussi, d'après Eth. Nic., VI, 11, præs. 1143 a, 6 sqq., une faculté de discernement. V. ad III, 8, 432 a, 8). Cf. Part. an., II, 4, 650 b, 24 : διὰ γὰρ τοῦτο καὶ τῶν ἀναίμων ἕνια συνετωτέραν ἕγει τὴν ψυγὴν ἐνίων

έναίμων, χαθάπερ εἴρηται πρότερον, οἶον ἡ μέλιττα καὶ τὸ γένος τὸ τῶν μυρμήχων... χτλ. Ibid., 2, 648 a, 5 : διο χαι μέλιτται χαι άλλα τοιαύτα ζῷα φρονιμώτερα την φύσιν έστιν έναίμων πολλών. BONITZ, ad Meta., 980 a, 28 : E't apem guidem, guamguam audiendi sensu . videtur carere, Hist. an. IX 40. 627 a 17, et esse animal prudens et unde repetenda sit haec prudentia saepe Aristoteles monet, veluti de part. an. II 1. 648 a 6. 4. 650 a 25, al. Quod quum satis consentaneum sit et cum latiore illo, quem supra exposui, apoviotews ambitu concinat, illud iure mireris, quod alibi imaginatio num sit apibus tribuenda dubitat, de an. III 3. 428 a 10, guum tamen hoc loco apum prudentiam a memoria repetat quae sine imaginatione non potest esse. Torstrik (p. 173) conjecture, d'après Themistius et Sophonias, σχώληχε δ' ού (ΤΗΕΝ., 165, 22 : ἔπειτα αἴσθησις μέν πάσιν ὑπάρχει τοῖς ζώοις, φαντασία δὲ τοῖς μὲν τοῖς δ' οὕ, μύρμηκι μὲν ἴσως καὶ μελίττη καὶ πολλώ μαλλον χυνί χαι ίππω ..... σχώληχι δ' ού. SOPHON., 55, 27: μύρμηξι μέν γάρ και μελίτταις ..... άνάγκη παρεϊναι φαντασίαν, ...... σχώληκες δε και μυται ..... ή ού δοχούσιν όλως έχειν ή άμυδράν τινα.). Philopon (240, 11) dit, de même : μύρμηχες μέν γάρ χαὶ μυῖαι καί πολλά τοιαύτα ότι φαντασίαν έχει, πρόδηλον ...... σκώληκες δέ, ώς έν τοις έξης έρει, ού φαίνονται φαντασίαν έχοντες. Cf. ID., 258, 32. BIEHL conserve le texte traditionnel en considérant (in app. crit. ad loc.) que THEMISTIUS accompagne son interprétation de la particule dubitative l'ouç et que les passages de Philopon et de Sophonias s'appliquent à d'autres endroits (413 b, 22; 414 b, 33 — 415 a, 10), mais que, dans leurs commentaires du morceau qui nous occupe, Philopon (498, 31) et Simplicius (209, 21; cf. 308, 19) ont lu le texte tel que le donnent les manuscrits. — Il faut remarguer, toutefois, que la restriction de THE-MISTIUS ne porte pas sur σχώληχι δ' ού. Qu'en outre, Alexandre qui, dans son De anima (66, 9 sqq.), suit de très près le texte de ce passage, et se borne manifestement à le commenter, dit aussi 67, 2 : και αίσθήσεως μέν πάντα μετέχει τὰ ζῷα, φαντασίας δε ού δοχεί, ώς τα τε όστρεώδη των θαλασσίων χαι οι σχώληχες. Qu'enfin, en admettant même, comme il faut sans doute le faire (v. la note précédente), que l'imagination qu'ARISTOTE refuse à certains animaux soit seulement la gavrasla pouleurixy (v. ad III, 11, 434 a, 4-5; 7), il n'en reste pas moins invraisemblable qu'il ait établi, entre les animaux dont il est question ici, le rapprochement que supposent les textes des manuscrits. Il nous semble donc y avoir de bonnes raisons pour admettre, comme le font BELGER (in alt. ed. TREND., p. 377),

SCHIEBOLDT (De imag. disq. ex Ar. libb. rep., p. 9) et d'autres, la correction proposée par Torstrik.

**428 a, 11.** at μέν άληθεζς alei. — Sur les restrictions qu'il convient d'apporter à cette proposition, v. ad III, 3, 427 b, 14—24. — Cf. Meta.,  $\Gamma$ , 3, 1010 b, 2 : πρῶτον μέν γε ὅτι οὐδ' ή aἴσθησις ψευδής τοῦ ἰδίου ἐστίν, ἀλλ' ή φαντασία οὐ ταὐτὸν τῆ αἰσθήσει.

428 a, 13. axpi6uc. - V. ad I, 1, 402 a, 2.

428 a, 14. δταν μη έναργῶς αἰσθανώμεθα. — ALEXANDRE (op. cit., 67, 7) complète ainsi l'argument : χαίτοι, εἰ ῆν ταὐτά, ἔδει την μᾶλλον αἴσθησιν μᾶλλον φαντασίαν εἶναι, καὶ την ἀχριδεστέραν αἴσθησιν καὶ φαντασίαν ἀχριδεστέραν.

428 a, 15. [ $\tau \acute{o}\tau \epsilon$   $\dagger$   $\acute{a}\lambda\eta \vartheta \dot{\vartheta}\varsigma$   $\dagger$   $\acute{\mu}\epsilon \upsilon \eth \dot{\vartheta}\varsigma$ ]. — Ces mots, dont on ne trouve pas de traces chez les commentateurs, à l'exception de SOPHONIAS (118, 16), sont considérés, avec raison, par TORS-TRIK (p. 173), MADVIG (*Adv. crit.*, I, p. 473, n. 1) et BIEHL comme interpolés. Ils ont tout l'air d'une glose ajoutée par un lecteur inintelligent. Car il ne s'agit nullement de savoir dans quels cas l'imagination ou la sensation sont vraies ou fausses, mais bien de montrer, par leurs variations indépendantes, que l'une diffère de l'autre.

όπερ δὲ ἐλέγομεν πρότερον, φαίνεται καὶ μόουσιν όράματας — Constr. : φαίνεται όράματα καὶ μύουσιν. — D'après PHILOPON (499, 17 : διὰ τοῦτο δὲ εἶπεν ὃ ἐλέγομεν πρότερον, ἐπειδὴ καὶ ἄνω ἐμνήσθη τῶν λαμπάδων τῶν πρὸ τῆς ὄψεως ἀεὶ μενουοῶν), la référence est à III, 2, 425 b, 24. Mais il est plus probable que, comme le pense SIMPLICIUS (210, 3 : τὰ δὲ ὀράματα καὶ μύουσι φαίνεσθαι εἶπεν ὡς ἐν τοῖς ὕπνοις ·), ARISTOTE fait allusion ici à ce qu'il a dit quelques lignes plus haut (a, 7) : l'imagination en acte peut avoir lieu pendant le sommeil, c'est-à-dire quand la sensibilité en acte est abolie. Meta.,  $\Theta$ , 6, 1048 a, 37 : ὡς τὸ οἰχοδομοῦν πρὸς τὸ οἰχοδομικόν, καὶ τὸ ἐγρηγορὸς πρὸς τὸ καθεῦδον, καὶ τὸ ὀρῶν πρὸς τὸ μύον μὲν ὄψιν δὲ ἔχον (sc. οῦτως ἔχει τὸ ἐνεργεία πρὸς τὸ δυνάμει).

428 a, 17. Estal. - Sub. : 1 pavtasia.

olov ἐπιστήμη ή νοῦς. — V. ad III, 3, 428 a, 4; a, 11; 427 b, 14—24. **428 a, 18. έ**στι γάρ φαντασία καὶ ψευδής. — V. ad III, 3, 428 a, 3.

428 a, 19. άλλα δόξη μέν..... 24. λόγος δ' ού. — D'après TORSTRIK (p. 173), les mots a, 19 : άλλα δόξη..... (22) φαντασία δ' έν πολλοϊς appartiendraient à la seconde rédaction du De anima. et a, 22 : έτι πάση ...... (24) λόγος δ' ού, à la première. FREUDEN-THAL (Rhein. Mus., 1869, p. 405) observe que dans le De memoria (2, 451 a, 20-31) deux morceaux, dont l'un paraît n'être que le remaniement de l'autre, sont aussi reliés par en dé. Il en conclut qu'il pourrait bien en être de même ici. Mais cette conjecture, qu'adopte aussi BIEIIL, ne nous paraît pas suffisamment justifiée. Car la proposition έτι πάση μέν δόξη..... λόγος δ' ού n'est pas la reproduction pure et simple de la précédente, mais marque un progrès dans la démonstration. La première prouve que l'imagination n'est pas la même chose que la dofa parce que l'imagination appartient à beaucoup d'animaux qui sont incapables de  $\pi$ loruc. La seconde ajoute que cette seconde opération suppose, à son tour, la raison, laquelle fait défaut à nombre d'animaux qui possèdent l'imagination. La répétition même de la proposition δόξη αχολουθεί πίστις fait mieux sentir la marche de l'argument. — V. MICHAE-LIS, zur arist. Lehre vom Nous, p. 9.

428 a, 20. Emerat et 22. dxolou0et. — Emerdu et éxolou0et sont souvent employés par ARISTOTE comme synonymes de  $b\pi dopxeuv$ , pour indiquer qu'une chose fait partie de la compréhension d'une autre et, par suite, s'en déduit. V. BONITZ, Ind. Ar., 26 b, 1; 267 a, 61; ad Meta., 981 a, 27 : Quo quidem verbo dxolou0eiv pariter ac verbo Emerdat Aristoteles denotat praedicari aliquam notionem de altera, ita ut hac posita illa etiam ponenda sit, cf.  $\Gamma$  2. 1003 b 23. et de interpr. 13 passim.

πίστις. — Faute d'un équivalent plus exact, nous traduisons πίστις par conviction, qui est certainement trop fort (v. ad I, 1, 402 a, 11). Mais croyance, qui correspond à peu près à ὑπόληψις, serait trop faible, et son emploi ici aurait l'inconvénient de nous faire confondre sous un seul terme deux concepts qu'ARISTOTE distingue. Top., IV, 5, 126 b, 17 : δοχεῖ γὰρ ἡ ἕχπληξις θαυμασιότης είναι ὑπερδάλλουσα χαὶ ἡ πίστις ὑπόληψις σφοδρά, ὥστε γένος ἡ θαυμασιότης καὶ ἡ ὑπόληψις, ἡ δ' ύπερδολή xai ή σφοδρότης διαφορά. Ibid., 125 b, 35 : ἐνδέχεται γὰρ την αὐτήν ὑπόληψιν xai μή πιστεύοντα ἔχειν.

428 a, 21. των δὲ θηρίων ούθενὶ ὑπάρχει πίστις. — La πίστις, conséquence de la δόξα, est, comme elle, une espèce de l' ὑπόληψις et, par suite, a quelque chose de rationnel. C'est pour cela que les animaux en sont dépourvus. V. ad III, 3, 427 b, 14—24; 15—16.

#### 428 a, 22. φαντασία δ' έν πολλοΐς. — V. ad III, 3, 428 a, 10.

428 a, 28. πειθοί δε λόγος. — Rhet., I, 11, 1370 a, 18: των δε έπιθυμιών αι μεν άλογοι είσιν αι δε μετά λόγου. λέγω δε άλόγους μέν, όσας μη έχ τοῦ ύπολαμβάνειν τι ἐπιθυμοῦσιν ·..... (25) μετά λόγου δε όσα (όσας? cf. SPGL., ad loc.) έχ τοῦ πεισθηναι ἐπιθυμοῦσιν.

**428 a, 24. ένίοις φαντασία μέν ὑπάρχει.** — V. l'avantdernière note.

φανερόν τοίνυν...... 26. φαντασία αν είη. — D'après SIMPLICIUS (211, 33), c'est la doctrine exposée par Platon dans le Sophiste (264 A) et dans le Philèbe (39 B) qui est visée ici. PHILOPON (504, 6) ne mentionne que le Sophiste. BONITZ (Ind. Ar., 598 b, 42) conjecture que l'allusion est au Théétète (152 C). Cette opinion, qu'il donne lui-même comme douteuse, ne parait s'appuyer que sur le texte de Themistius (166, 25) : λέγει γάρ Πλάτων, όταν αίσθανώμεθά τι καί προσδοξάζωμεν, ότι τοῦθ' ούτως έχει, τοῦτ' είναι την φαντασίαν. Mais cette doctrine est aussi nettement exprimée dans le Sophiste que dans le Théétète. Nous lisons, en effet, dans le premier de ces dialogues, l. l. : ΞΕ. όταν ούν τοῦτ' (εc. φάσις τε xal ἀπόφασις) ἐν τῆ ψυγῆ xaτà διάνοιαν έγγίγνηται μετά σιγής, πλήν δόξης έχεις ό τι προσείπης αύτό; - ΘΚΑΙ . καὶ πῶς; - ΞΕ . τί δ'; ὅταν μή καθ' αὐτήν ἀλλὰ δι' αίσθήσεως παρή τινί τὸ τοιοῦτον αὐ πάθος, ἄρ' οἶόν τ' ὀρθῶς εἰπεῖν έτερόν τι πλήν φαντασίαν; - ΘΕΔΙ. οὐδέν. - ΞΕ. οὐχοῦν ἐπείπερ λόγος άληθής ην και ψευδής, τούτων δ' έφάνη διάνοια μέν αὐτῆς πρός έαυτήν ψυχής διάλογος, δόξα δε διανοίας αποτελεύτησις, φαίνεται δ' ö λέγομεν σύμμιζις αίσθ/σεως χαὶ δόξης.... χτλ. ARISTOTE semble même avoir reproduit à dessein à peu près les termes dont PLATON s'est servi : δι' αίσθήσεως..... συμπλοχή (PLAT., σύμμιξις) δόξης xai aioθήσεως. - L'imagination, dit SIMPLICIUS (211, 36),

ne consiste pas dans une opinion résultant d'une sensation antécédente ( $\delta_i$  alodyforwc;); ni dans la coexistence et la juxtaposition d'une sensation et d'une opinion ( $\delta\delta\xia$  µer' alodyforwc;), ni, enfin, dans le mélange d'une sensation et d'une opinion ( $\sigma \mu \pi \lambda \alpha x_i^*$ ,  $\delta\delta\xi\eta c$  xal alodyforwc;). ALEX., De an., 67, 26 : si l'imagination était un composé d'opinion et de sensation, on devrait retrouver en elle les caractères de celles-ci :  $\frac{1}{2}$  y yàp äv tà ixatépų τούτων indµeva xal tỹ φαντασία τῷ τὸ συγχείµενον ix τινων σωζοµένων is adrõ τῶν iš ὡν σύγχειται οῦτως είναι iš aὐτῶν. — Le sens littéral de la phrase n'est pas douteux et la question de savoir s'il faut ou non ajouter  $\frac{1}{2}$  avant φαντασία (v. TORSTRIK, *in app. crit. ad loc.* et *Rhein. Mus.*, 1866, p. 640; SCHNEIDER, *Rhein. Mus.*, 1866, p. 453 et 1867, p. 145), n'offre, par suite, que peu d'intérêt. SIMPLICIUS (211, 32) n'a pas trouvé de difficulté grammaticale dans le texte traditionnel.

428 a, 26. διά τε ταῦτα..... 28. αἴσθησις. — Schneider (Rhein. Mus., 1866, p. 449 sqq. Cf. ID., De causa finali Arist., p. 118 sqq.) propose de transporter cette phrase avant pavepóv (a, 24). Les mols a, 28 : λέγω δ', έχ τῆς τοῦ λευχοῦ...... (29) φανradia contive xpliquent, pense-t-il, la proposition a, 24 : pavepor τοίνυν...... (26) φαντασία αν είη et doivent la suivre immédiatement. Mais, outre que Simplicius et Philopon commentent ces mots à la place où ils se trouvent dans tous les manuscrits, si on les lisait après a. 24 : λόγος δ' ού, ils devraient exprimer l'avis d'Aristote lui-même. Or, quel que soit le sens qu'on attribue à άλλου τινός, ils ne sauraient satisfaire à cette condition. Car ARISTOTE n'admettrait ni que l'opinion ne relève pas d'une autre faculté que la sensation, ni qu'elle n'appartienne pas à une autre espèce d'êtres que la sensation, ni qu'elle n'ait pas un autre objet que la sensation. Car elle est, pour lui, une opération dans une certaine mesure rationnelle et dont les êtres doués de raison sont seuls capables (v. ad III, 3, 427 b, 14-24; b, 15-16). SCHNEIDER croit rétablir ainsi la suite des idées : l'opinion suppose la croyance à sa vérité, c'est-à-dire à son accord avec son objet, lequel appartient toujours au monde sensible. Il est manifeste, par suite (διά τε ταῦτα), que l'objet de la δόξα est identique à celui de l'aïsonsic. — Non seulement Aristote n'aurait pas accordé que l'objet de la  $\delta\delta\xi\alpha$  soit toujours sensible, mais encore, s'il remarque, dans ce qui précède, que la δόξα s'accompagne de mioric, c'est uniquement pour prouver qu'elle suppose la

raison, et non pas qu'elle a toujours pour objet le sensible. Il n'y a donc pas lieu de modifier l'ordre traditionnel. Mais on peut se demander, comme le fait Philopon (504, 32), s'il faut rattacher diá ze zavza à ce qui précède ou à ce qui suit. La première hypothèse, qu'ont admise Simplicius, Philopon (l. l.) et peut-être THEMISTIUS (167, 1), paraît la plus vraisemblable (SIMPL., 212, 12 : διά τε ταῦτά φησι, τὰ εἰρημένα λέγων, ὄσα χαὶ τῆς αἰσθήσεως καὶ τῆς δόξης ἐκατέρας ἴδια διέκρινε τὴν φαντασίαν ·). Cette interprétation suppose que l'on supprime la virgule avant diá, pour la placer avant zai, ou y mettre un point en haut. Peut-être aussi faut-il lire διά γε ταῦτα. — οὐχ ἄλλου τινός έστιν ή δόξα. Il faut expliquer comme s'il y avait ἔσται (cf. TREND., p. 378) : dans la théorie contestée, on ne saurait admettre que l'opinion et la sensation, dont l'ensemble constitue l'imagination, ont l'une et l'autre des objets différents. PHILOP., 504, 36 : τί φησιν; ότι εἰ ὅλως την ἡ φαντασία ἀπὸ δόξης χαὶ αἰσθήσεως, ἔδει ταύτας περὶ τὸ αὐτὸ χαταγίνεσθαι. De même Тнем., *l. l.*; Simpl., 212, 30.

428 a, 28.  $\lambda \epsilon \gamma \omega$  5',.... 29.  $\varphi \alpha \forall \tau \alpha \sigma (\alpha \epsilon \tau t \vee . - \epsilon \sigma \tau \omega)$  doit recevoir la même acception que dans la phrase qui précède. La leçon  $\lambda \epsilon \gamma \omega$  5'  $\epsilon \epsilon$ , adoptée par TRENDELENBURG (*l. l.*) et SCHNEI-DER (*Rhein. Mus., l. l.*), ne modifie pas le sens général.

428 b, 1. τὸ οὖν φαίνεσθαί ἐστι. — Ici encore, l'indicatif ἐστι a le sens du futur. Philop., 303, 11 : ώσεὶ ἕλεγε τὸ οὖν φαντάζεσθαι καθ' ἐκείνους τοὺς λέγοντας ἐκ συμπλοκῆς εἶναι ἀπὸ δόξης ἐστὶ καὶ αἰσθήσεως.

428 b, 2. μη κατά συμδεδηκός. — PHILOPON (505, 13) rattache μη κατά συμδεδηκός à alσθάνεται. Nous avons suivi l'interprétation de THEMISTIUS (167, 3) et de SIMPLICIUS (212, 32) : οὐχ ἄλλου μὲν την aἴσθησιν είναι προσήκει, ἄλλου δὲ την δόξαν,..... οὐδὲ τοῦ aὐτοῦ μὲν ὑποκειμένου κατ' ἄλλο δὲ καὶ ἄλλο, οἴον εἰ τὸ ὑποκείμενον εἶη λευκὸν καὶ ἀγαθόν, την μὲν δόξαν είναι περὶ aὐτοῦ καθὸ ἀγαθόν, την δὲ aἴσθησιν καθὸ λευκόν κατὰ συμδεδηκὸς γὰρ τοῦ aὐτοῦ ἡ δόξα τε καὶ ἡ aἴσθησις (THEM., l. l.). — Il est manifeste que c'est plutôt à la lettre qu'à l'esprit de la doctrine Platonicienne qu'ARISTOTE s'attaque dans cette discussion.

428 b, 3. φαίνεται μέν ό ήλιος ποδιαΐος. - Cf. De insom.,

1, 458 b, 28 : xai ύγιαίνουσι δε xai είδόσιν όμως ό ήλιος ποδιαίος είναι δοχεί. *Ibid.*, 2, 460 b, 18.

428 b, 4. πεπίστευται δ' εἶναι μείζω. — Meteor., I, 8, 345 b, 1 : εἰ χαθάπερ δείχνυται ἐν τοῖς περὶ ἀστρολογίαν θεωρήμασιν, οὕτως ἔγει, χαὶ τό τε τοῦ ἡλίου μέγεθος μεῖζόν ἐστιν ἦ τὸ τῆς γῆς.

συμδαίνει ούν..... 9. πράγμα. — La difficulté de ce morceau, sur le sens duquel tous les commentateurs anciens sont d'accord, n'est pas à la hauteur de la peine qu'il a donnée aux modernes. Aristote vient de dire que, dans la doctrine qu'il discute, l'imagination ne peut être qu'un composé d'une opinion et d'une sensation relatives au même objet. Mais, objecte-t-il, il peut arriver que l'opinion et la sensation relatives au même objet soient en contradiction (comme c'est le cas pour la dimension du soleil), que l'opinion, par exemple, soit vraie et la sensation fausse. Comment alors s'uniront-elles pour former un tout? De deux choses l'une : ou bien il faudrait que l'opinion vraie eût disparu, ce qui n'est possible que dans trois cas : quand l'objet se modifie à l'insu de celui qui possède l'opinion; quand celui-ci oublie, en tout ou en partie, son opinion vraie; quand il est amené à changer d'avis. - Mais il est clair que, dans l'exemple invoqué, il se peut qu'aucun de ces cas ne se réalise; - ou bien l'opinion sera à la fois vraie, par hypothèse, et fausse en tant qu'elle ne formera qu'un tout avec une sensation fausse (THEM., 167, 19 : πῶς ταύτας οίόν τε συμπλακήναι, ή πως οίόν τε μίαν έξ αύτων γενέσθαι χράσιν τῆς μὲν ἀληθευούσης τῆς δὲ ψευδομένης; ἀνάγκη γἀρ ἔσται τηνικαῦτα ή την αληθινήν περί του ήλίου δόξαν αποδαλεϊν, ίνα μεταλάδωμεν τήν ψευδή xa? σύμφωνον τη alσθήσει,.... xτλ. Philop., 502, 12; 505, 18; SIMPL., 213, 5; SOPHON., 119, 14). PHILOPON (502, 27) explique très clairement les mots b, 6. σωζομένου.... μεταπεισθέντα : ή δόξα χατά τέσσαρας τρόπους φθείρεται, ή του δοξάζοντος φθειρομένου, οίον τοῦ ἀνθρώπου θνήσχοντος, ή τοῦ δοξαστοῦ πράγματος μεταδάλλοντος, οϊόν ἐἀν νῦν δοξάζω ὅτι Σωχράτης χαθέζεται, χαὶ ἀναστῆ Σωχράτης ...... φθείρεται δε δίξα χαι λήθης παρακολουθούσης ή έναντίας δόξης την πρώτην χαταδαλούσης. νυνί δε ούδεν τῶν τεσσάρων παρηχολούθησεν. Cf. Cat., 5, 4 a, 26 : εἰ γάρ τις ἀληθῶς δοξάζοι τὸ χαθησθαί τινα, άναστάντος αύτοῦ ψευδῶς δοξάσει, τὴν αὐτὴν ἔγων περὶ αὐτοῦ δόξαν. Le mot φαίνεται (b, 2 et 3) doit être pris dans son sens fréquent de : il apparatt, on perçoit par les sens (Ind. Ar., 809 a, 1; V. ad II, 3, 414 a, 25). Cf. THEM., 167, 15: ..... ή μέν δόξα

άληθεύη, ή αΐσθησις δε διαψεύδηται. SIMPL., 213, 15 : ..... ψευδής δια τήν αίσθησιν (τοῦτο γὰρ δηλοϊ τὸ φαίνεται χαὶ ψευδη). PHILOP., 505, 18 : ή αΐσθησις ποδιαΐον τον ήλιον όρφ. La phrase b, 8 : άλλά ψευδής έγινετο..... μεταπεσόν τὸ πρᾶγμα ne peut avoir que le sens suivant : puisque l'opinion, qui s'unit à la sensation (fausse dans l'hypothèse) pour constituer l'imagination, ne devient fausse ni parce que celui qui la possède change d'avis, ni parce qu'il oublie, elle sera vraie et fausse à la fois, car elle ne deviendrait fausse que si l'objet se modifiait à l'insu de sujet, ce qui n'a certainement pas lieu dans tous les cas où l'on imagine. Il faut reconnaître, d'ailleurs, que cette remarque, qui, comme le suggère judicieusement SUSEMIHL (Burs. Jahresb., XXX, p. 47), doit être considérée comme une parenthèse, n'ajoute pas grand chose à ce qui précéde (b, 6 : σωζομένου τοῦ πράγματος...  $x\tau\lambda$ .). Comme, en outre, on n'en trouve aucune trace, ni dans la paraphrase de THEMISTIUS, très détaillée à cel endroit, ni dans celle de Sophonias, ni dans le commentaire de SIMPLICIUS, il y a quelques raisons de la considérer comme une glose (v. Torstrik, in app. crit.). Les diverses corrections proposées par Trendelenburg (p. 379) et Wallace (p. 264) ne sont pas nécessaires. — V., en outre, sur ce passage, MICHAELIS (zu Ar. De an. III, 3, p. 8 sqg.), qui discute longuement l'interprétation de TRENDELENBURG.

428 b, 10. άλλ' ἐπειδή...... 17. ψευδή. — Torstrik (p. 174) fait, à propos de ce passage, la remarque suivante : Haec verba mirá laborant et prorsus insolitá apud Aristotelem zauzohoyia et repetitione : postquam enim omiseris quae omitti possunt, hoc invenies enuntialum : ἐπειδή ή φαντασία δοχεϊ ούχ άνευ αίσθήσεως γίγνεσθαι άλλ' αἰσθανομένοις καὶ ῶν αἴσθησίς έστιν, είη άν ούτε άνευ αίσθήσεως ένδεγομένη ούτε μή aldθανομένοις ύπάρχειν. Il peuse que les mots b, 11 : ή δε pavrasia..... (12) wu acontraic éstiv faisaient partie de la première rédaction du De anima et ont été, à tort, insérés dans la seconde. — Mais cette opinion ne paraît reposer que sur une intelligence imparfaite de l'ensemble du passage. Ans-TOTE dit d'abord qu'on peut penser (doxei) que l'imagination est xlyngle tic ... xt .. , puis il montre que cette opinion rendrait compte des caractères de l'imagination (SIMPL., 213, 24 : άπὸ τῶν ἐνεργειῶν αὐτῆς τὴν οὐσίαν τεχμαιρόμενος.), que les définitions qu'il vient de réfuter n'expliquent pas.

•

**428 b, 10.** κινηθέντος τουδί..... ὑπὸ τούτου. — V. Phys., VIII, 5, 256 a, 4 sqq.

428 b, 11. xivnois ris. - L'imagination est une sensation affaiblie (Rhet., I, 11, 1370 a, 28; V. ad III, 3, 427 b, 14-24; De an., III, 8, 432 a, 9 : τὰ γὰρ φαντάσματα ώσπερ αἰσθήματά ἐστι, πλήν άνευ ύλης.). Comme la sensation et, d'une manière générale, comme tout état de l'âme qui s'accompagne d'un mouvement corporel (v. ad I, 2, 403 a, 28 - b, 16), elle peut donc être considérée soit dans sa matière, soit dans son ensemble. Considérée dans sa matière, elle est la persistance du mouvement physique qui a accompagné la sensation. Ce mouvement subsiste, en effet, dans l'organisme, comme l'empreinte dans la cire (De insom., 2, 459 a, 26 : χαί τὸ γινόμενον ὑπ' αὐτών - sc. τῶν αίσθητῶν --- πάθος οὐ μόνον ἐνυπάργει ἐν τοῖς αἰσθητηρίοις ἐνεργουσῶν των αloθησεων, άλλα xai άπελθουσων. De mem., 1, 450 a, 30; V. ad III, 2, 425 b, 22-24), et c'est pour cela que ceux dont les organes sont trop durs ou trop mous n'ont pas plus d'imagination que de mémoire (De mem., 1, 450 b, 10 : τοῖς μὲν οὖν οủ μένει τὸ φάντασμα ἐν τῆ ψυχῆ, τῶν δ' οὐχ ἄπτεται.), car celle-ci n'est qu'une forme de l'imagination (v. ad III, 3, 427 b, 14-24). Le mouvement provoqué par le sensible se propage, en effet, dans l'organisme, jusqu'à ce qu'il soit parvenu à l'organe central de la sensibilité, et c'est en cela que consiste l'état physique qui rend possible la sensation (De insom., 2, 439 a, 29b, 7). Mais ce mouvement, qui a ainsi pénétré dans les profondeurs de l'organisme, ne s'arrête pas quand le sensible cesse d'agir; il persiste plus ou moins longtemps, et ainsi s'expliquent les images postérieures (ibid., 460 b, 2; V. ad III, 2, 425 b, 24-25) et les erreurs que causent les résidus de ces états passés dans la perception des états présents (De insom., 2, 460 b, 3 sqq.). Seulement, la plupart du temps, pendant la veille, ces mouvements affaiblis sont refoulés par les mouvements forts que produisent les sensibles présents. Dans le sommeil, au contraire, n'étant plus réduits par les mouvements qui accompagnent les états forts, ils donnent lieu aux images qu'on aperçoit en rève (*ibid.*, 3, 460 b, 28 sqq.; 461 a, 18 sqq.). On peut dire, à ce point de vue, que l'imagination est une affection de l'organe central de la sensibilité. De mem., 1, 450 a, 10 : καί τὸ φάντασμα τῆς κοινῆς αἰσθήσεως πάθος ἐστίν. ALEX., De an., 68, 4: δει νοειν γίνεσθαι έν ήμιν άπο των ένεργειών των περί τὰ αἰσθητὰ οἶον τύπον τινὰ χαὶ ἀναζωγράφημα ἐν. τῷ πρώτψ αἰσθητη-

ρίφ..... (10) τὸ τοιοῦτον ἐγχατάλειμμα χαὶ τὸν τοιοῦτον ώσπερ τύπον φαντασίαν χαλούσιν. V. ZELLER, II, 23, p. 545, n. 2 et 3 t. a. --Considérée dans son ensemble, matière et forme, l'imagina. tion peut être définie la persistance de la sensation (movi) rou alob/ waros. Cf. An post., II, 19, 99 b, 36; V. ad I, 4, 408 b, 15-18; III, 11, 434 a, 8-11), ou, plus exactement, l'imagination est la fonction du sujet que rend possible cette persistance. Pas plus que la sensation, en effet (v. ad II, 5, 417 b, 12-16; 16-19; 20; 11, 424 b, 12-18), l'imagination n'est un état passif, mais plutôt le développement du sujet et le passage à l'acte de ses puissances (THEM., 170, 8 : τὸ γὰρ πάσγειν ἐπὶ τούτων (sc. τῶν ἐμψύγων) ἐνεργεῖν ἐστὶ μᾶλλον xαὶ τελειοῦσθαι, τελειοῦται δὲ ἡ φαντασία ύπο της αίσθήσεως είς ένέργειαν προϊούσα, ώσπερ ή αΐσθησις ύπὸ τῶν alotητῶν). Suivant la profonde remarque d'Alexandre (De an., 68, 12), l'imagination n'est pas la trace que la sensation a laissée, mais l'acte de la faculté imaginative. Car, si l'imagination était la trace même, comment s'expliquerait le choix entre les images, comment ne seraient-elles pas toutes présentes à la fois à la conscience (el yàp fy autràs à túnos f φαντασία, ήμεν &ν έν φαντασία χαι μή ένεργούντες περί αὐτόν, ἔγοντες δε αύτόν, χαι αμα αν εν πλείοσιν ήμεν φαντασίαις χαι τοσαύταις όσων τόν τύπον σώζομεν.)? En réalité, le résidu de la sensation joue, par rapport à l'imagination, le même rôle que le sensible par rapport à la sensibilité (ID., 68, 26 : rò ànò rỹç xar' evépyenav αίσθήσεως γινόμενον έγκατάλειμμα, άνάλογον δν τῷ αἰσθητῷ, cf. THEM., l. l.), et, c'est pour cela que l'imagination est une fonction supérieure à la sensation. Car la sensation n'implique pas l'imagination, c'est, au contraire, celle-ci qui implique la sensation et qui s'en sert comme d'un moyen. (Philop., 507, 34 : ψ δηλον ότι ή φαντασία άει δια μέσου των αίσθήσεων ένεργει.... (508, 10) μή νόμιζε δε δια τοῦτο χρείττονα είναι την αίσθησιν τῆς φαντασίας, ..... οὐ γὰρ ὡς ποιητικὴ τῆς φαντασίας ἡ αἴσθησις συμβάλλεται αύτη, άλλ' ώς διαχονοῦσα μόνον, ὥσπερ τὸ μεταξύ · διὸ οὐχ ἔστι xρείττων ·). L'imagination, disait PLUTARQUE, est double : elle touche, par sa partie supérieure, aux plus humbles des fonctions rationnelles, et, par sa partie inférieure, elle rejoint les fonctions sensibles les plus élevées : την δε φαντασίαν διττήν οίεται Πλούταργος · καί τὸ μέν πέρας αὐτῆς τὸ ἐπὶ τὰ ἄνω, ῆγουν ἡ άργη αύτης, πέρας έστι του διανοητικου, το δε άλλο πέρας αύτης χορυφή έστι των aloth σεων (PHILOP., 515, 12). On voit par là que ni l'opinion soutenue d'abord par TRENDELENBURG (Imaginatio est...... proprius motus menti inditus), ni celle qu'il a adoptée

plus tard (non mentis motus, sed ipsius sensus instrumenti. V. BELGER, in alt. ed. TREND., p. 379) ne représentent exactement la pensée d'ARISTOTE. L'imagination n'est pas un mouvement de l'âme, car l'âme est immobile (v. ad I, 3, 403 a, 4 b, 5; 4, 408 a, 34 — b, 18; II, 1, 412 b, 5—6). Elle est une fonction de l'animal (du σύνολον ou du συναμφότερον), comme tout état de conscience (ALEX., De an., 68, 12 : μήποτε δε ούχ δ τύπος αὐτὸς ἡ φαντασία, ἀλλὰ ἡ περὶ τὸν τύπον τοῦτον τῆς φανταστιαῆς δυνάμεως ἐνέργεια) et, à ce point de vue, elle admet la vérité et l'erreur. Mais, si l'on considère, par abstraction (car la matière ne se sépare pas de la forme, et l'organisme séparé de l'âme n'est plus un organisme, v. ad I, 1, 402 a, 6; II, 1, 412 b, 21), la matière de cet ensemble, on peut dire que l'imagination est : un mouvement... etc.

428 b, 11. οὐκ ἄνευ αἰσθήσεως γίγνεσθαι. — Cf. De insom., 1, 458 b, 29 : ἀλλ' εἴτε δὴ ταὐτὸν εἴθ' ἕτερον τὸ φανταστικὸν τῆς ψυχῆς xαὶ τὸ αἰσθητικόν, οὐδὲν ῆττον οὐ γίνεται άνευ τοῦ ὁρᾶν xαὶ αἰσθάνεσθαί τι.... Ibid., 459 a, 15 : ἔστι μὲν τὸ αὐτὸ τῷ αἰσθητικῷ τὸ φανταστικόν, τὸ δ' εἶναι φανταστικῷ καὶ αἰσθητικῷ ἕτερον, ἔστι δὲ φαντασία ἡ ὑπὸ τῆς xατ' ἐνέργειαν αἰσθησεως γινομένη χίνησις.

**428 b, 14.** xai raúrny ópolav áváyan elvai rij alothjozi.  $\rightarrow$ Il y a toujours identité spécifique entre la cause et l'effet, le moteur et le mouvement exercé. V. *ad* III, 7, 431 a, 2–5.

είη άν..... 17. άληθη και ψευδη. — On peut construire : ή χίνησις αύτη είη αν υπάρχειν ούτε ανευ αισθήσεως...... και πολλά κατ' αυτήν και ποιείν..... κτλ. Le sens n'est pas douteux.

**428 b, 16.** καὶ πολλά...... **17.** τὸ ἔχον. — Cf. Meta., A, 1, 980 b, 23; V. ad II, 3, 415 a, 11; III, 10, 433 a, 9—10; 11, 434 a, 8—11.

**428 b, 17.** καὶ εἶναι καὶ ἀληθη καὶ ψευδη. — V. ad III, 3, 428 a, 3.

428 b, 18. ή αίσθησις.... 19. τὸ ψεῦδος. — SIMPL., 216, 3 : ἀληθη λέγων ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον, ὅταν μὴ διὰ τὸ πόρρω ή ἄλλο τι παρεμπῖπτον καὶ αὐτὴ ἡ αἴσθησις ἁμαρτάνη. PHILOP., 513, 18 : διὰ τί δὲ ὀλίγον λέγει ἔχειν ψεῦδος τὴν αἴσθησιν περὶ τὰ ἶδια αἰσθητά;

διὰ τὴν σμιχρότητα αὐτῶν...... xτλ. V. ad II, 6, 418 a, 12-16; III, 3, 427 b, 11; 428 a, 3. — Quand ARISTOTE affirme que la sensation des propres est toujours vraie, il n'entend pas parler de la certitude subjective immédiate de la sensation, comme le prouve la restriction même qu'il fait ici. Il veut dire, en réalité, que l'attribution à l'objet des qualités que chaque sens perçoit en propre est toujours vraie. Ce jugement : je vois une chose qui est blanche, n'est jamais, ou presque jamais entaché d'erreur. On se trompe, au contraire, souvent dans l'attribution, à cet objet, des sensibles communs ou des sensibles par accident, b, 21 : εἰ δὲ τοῦτο τὸ λευχὸν † äλλο τι, ψεύδεται. Cf. III, 6, 430 b, 29 : εἴ δ' ἄνθρωπος τὸ λευχὸν † μή, οὐx ἀληθὲς ἀεί.

428 b. 19. δεύτερον δε του συμβεδηκέναι ταυτα. - Le sens n'est pas douteux. Aristote veut dire que l'erreur est possible dans la connaissance des sensibles par accident, c'est-à-dire des choses dont les sensibles propres sont des accidents, comme la blancheur est un accident du fils de Cléon (v. ad II. 6. 418 a, 18-19; III, 1, 425 a, 21; 31). Cf. THEM., 171, 19 : δεύτερον δε των ύποχειμένων τοις ίδίοις χαι οις έχεινα συμβέβηχε...... (ότι μέν γάρ λευχόν τό προσιόν, όρθῶς χαὶ χρίνει χαὶ ἀποφαίνεται, ὅτι δὲ Σωχράτης δ προσιών, διαμαρτάνει); il faut donc expliquer : δεύτερον δε ή αίσθησις των οίς συμβέδηκε τὰ ίδια (cf. BONITZ, Ind. Ar., 20 a, 41). Mais on ne voit guère comment cette interprétation peut se concilier avec notre texte. Simplicius (216, 9) et Philopon (513, 23) paraissent avoir lu του συμδεδηκότος ου του δ συμβέδηκε τούτοις, que Torstrik (p. 175) considère comme le texte authentique. La correction la plus vraisemblable nous paraît être celle qu'a proposée STEINHART (Symb. crit., p. 6) τούτω pour ταῦτα. On pourrait aussi penser à ταῦτα τούτψ. Nous avons traduit le texte des manuscrits en sous-entendant τούτψ.

428 b, 22. τρίτον δέ...... 23. τὰ ίδια. — Les sensibles communs sont, en effet, des caractères (ἐπομένων, v. ad II, 6, 418 a, 18—19; III, 1, 425 b, 5; 3, 428 a, 20) des objets (sensibles par accident) auxquels les sensibles propres appartiennent. ΡΗΠΟΡ., 514, 6 : τρίτον....... φησὶ τὰ ἐπόμενα τοῖς κατὰ συμδεδηκὸς αἰσθητοῖς, ἐν οῖς καὶ τὰ ἶδια ὑπάρχει.

428 b, 24. & συμδέδηχε τοῖς αἰσθητοῖς. — Peut-être TORSTRIK (p. 176) et BIEHL ont-ils raison de regarder ces mots comme interpolés. En tout cas, il faut les expliquer comme

une parenthèse. Autrement, le sens exigerait xai avant mipi. ----La signification de rois alogneois est ambiguë. Elle peut être soit : τοῖς xarà συμβεδηχὸς alσθητοῖς (SIMPL., 216, 14 : ὑπάρχει δὲ τὰ χοινὰ ώσπερ χαί τὰ ίδια συμβεδηχότα όντα άμφω τοῖς χατὰ συμβεδηχὸς αίσθητοῖς, ἄπερ αι ὑποχείμεναι οὐσίαι.) — et nous avons adopté ce sens qui est mieux en harmonie avec ce qui précède immédiatement; - soit roig lolous aloonrois, - les sensibles communs sont, en effet, des conséguents des sensibles propres. V. ad III, 1, 425 b, 5. D'ailleurs, de ce que les sensibles communs sont des accidents des sensibles propres ou des sensibles par accident, il ne résulte nullement qu'ils soient sentis par accident (v. ad III, 1, 423 a, 45), puisque les sensibles propres eux-mêmes sont, en un sens, des accidents des sensibles par accident. - Le texte traditionnel n'est donc pas absolument dépourvu de signification. Mais la conjecture de BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 58), approuvée par Susemini (Burs. Jahresb., LXVII, p. 109), qui, en transportant à συμ6έδηκε τοις alobητοις après b, 20. συμδεδηκέναι ταυτα, remédie, du même coup, à l'obscurité de ces mots, est très vraisemblable.

428 b, 24. περί & μάλιστα ήδη έστιν άπατηθηναι. --D'après Smplicius (216, 17), ces mots s'appliqueraient à la fois aux sensibles par accident et aux sensibles communs. Philo-PON (509, 25) admet, au contraire, avec raison semble-t-il, que, d'après ce passage, la connaissance des sensibles communs est plus souvent fausse que celle des sensibles par accident. ARISTOTE a dû penser aux erreurs nombreuses que l'on commet dans l'appréciation de la distance et du mouvement. Cf. De sensu, 4, 442 b, 5 : μέγεθος γάρ χαὶ σχῆμα χαὶ τὸ τραχύ χαὶ τὸ λείον, έτι δε το όξυ και το αμβλύ το έν τοις σγκοις κοινά των αισθήσεών έστιν, εί δὲ μή πασῶν, άλλ' ὄψεώς γε και άφης. διο και περί μέν τούτων ἀπατῶνται περί δὲ τῶν ἰδίων οὐχ ἀπατῶνται, --- La contradiction que Philopon (509, 23 et 456, 28, v. ad III, 1, 425 a, 14) croit apercevoir entre ce morceau et la fin du premier chapitre de ce livre est purement apparente. Nous avons, sans doute, une notion exacte des sensibles communs parce que chacun d'eux est accessible à plusieurs sens (v. ad I, 1, 425 b, 4-11), mais cela n'empêche pas les perceptions ou les sensations que nous en avons d'être souvent erronées.

428 b, 25. ή δή κίνησις..... 29. αίσθητον ή. — Nous lisons ή δή κίνησις avec les manuscrits TU, car cette phrase

exprime manifestement la conséquence de ce qui précède. THEMISTIUS (171, 28) paraphrase : οῦτω δη χαὶ ἡ φαντασία..... χτλ. - Il faut évidemment expliquer : ή χίνησις ή γινομένη ὑπὸ τῆς κατ' ένέργειαν αίσθήσεως, τουτέστιν ή φαντασία, ήτις άπό τούτων τῶν είρημένων τριών αίσθήσεων διεγε/ρεται.... διοίσει... κτλ. (PHILOP., 514, 16. Cf. ALEX., De an., 70, 5 : ή μέν ούν περ? το έγκατάλειμμα τὸ ἀπὸ τοῦ χαθ' αὐτὸ αἰσθητοῦ σωζόμενον γινομένη ἐνέργειά τε χαὶ φαντασία όμοίως τὸ άληθές τε χαὶ τὸ ψεῦδος ἕξει τῃ αἰσθήσει ἐφ' ῇ γίνεται, διὸ αὶ πλεῖσται τῶν τοιούτων χαὶ περὶ τὰ τοιαῦτα φαντασιῶν άληθεις, αι δε περί τα έγκαταλείμματα άπό των χοινών τε αίσθητών χαι χατά συμδεδηχός πολύ τὸ ψεῦδος ἔγουσιν). Mais il ne paralt pas grammaticalement possible d'admettre, comme le fait Рипором (514, 15 : αναγνωστέον δε τον λόγον ώς έν ύπερδατψ.), l'inversion de τής aloθήσεως. Il est donc probable que ces mots doivent être considérés, suivant la conjecture de Torstrik (p. 178), comme une glose à τῆς ἐνεργείας. Peut-être aussi faut-il lire ἡ ἀπὸ τούτων que conjecture CHRIST. Toutefois, la correction n'est pas indispensable. SCHNEIDER (Zeitschr. f. d. Gym., 1867, p. 631) propose de supprimer ή avant ἀπὸ τούτων. Mais le sens n'y gagnerait pas en clarté et il faudrait prendre ἀπό dans le sens de im Folge, gemäss, dont il serait difficile de trouver des exemples analogues chez ARISTOTE. TRENDELENBURG (p. 381), qui cite à cet endroit le commentaire de Philopon, ne paraît pas s'apercevoir que le sens en est incompatible avec le texte de BEKKER (τῆς ἀπὸ τούτων) qu'il adopte.

428 b, 27. ή μέν πρώτη παρούσης της αίσθήσεως άληθής. - L'imagination se produit dès que la sensation a lieu (SIMPL., 216, 20 : έγείρεται... xal παρούσης εύθυς ή φαντασία), puisqu'elle en résulte immédiatement (v. ad I, 1, 403 a, 8). Tant que la sensation dure, l'imagination est vraie comme elle. Lorsque la sensation a cessé de se produire, l'affaiblissement graduel du mouvement imprimé au sensorium peut avoir pour résultat de dénaturer l'image (THEM., 172, 4 : drobons de - sc. vis αίσθήσεως διαψεύδεται ή φαντασία — όταν έγκαταλείμματα μη οξάπερ είληφε διαφυλάττη), et celle-ci est fausse si l'on continue à la considérer comme la reproduction exacte de la sensation primitive. ALEX., op. cit., 70, 12 : al de (sc. pavraslaı) yuvóuevai uèv άπὸ τῶν ἐγκαταλειμμάτων, μὴ πάντῃ δὲ σωζομένων,..... πολὺ τὸ ψευδος έχουσιν. - SCHIEBOLDT (De imag. disq. ex Ar. libb. rep., p. 16) remarque avec raison que πόρρω indique ici l'éloignement dans le temps (cf. Hist. an., VII, 1, 581 a, 26), et non Tome II

la distance dans l'espace, comme le pense FREUDENTHAL (Üb. d. Begr. d. Wort. part. b. Arist., p. 12).

428 b, 30. εί οὖν μηθέν...... 429 a, 1. τὸ λεγθέν. -- Pour justifier sa définition de l'imagination, ARISTOTE peut se placer soit au point de vue de l'extension, soit au point de vue de la compréhension et dire ou bien que cette définition convient à tout le défini et au seul défini, ou bien que l'imagination possède tous les caractères indiqués et n'en a aucun autre. Suivant la lecon qu'on adopte, ce passage peut avoir soit l'un soit l'autre de ces deux sens. C'est le second qu'il faut lui attribuer si l'on suit, comme le fait BIEHL, le texte de E : si ούν μηθέν μέν άλλο έχοι ή τα είρημένα ή φαντασία... χτλ. Mais tous les autres manuscrits ont : el ou unoèv [µèv] allo eyei (ou eyoi) τὰ εἰρημένα ή ή φαντασία (ou ή φαντασία)..... xτλ. et il nous semble que les probabilités sont en faveur de ce texte. Si l'on considère, en effet, le contenu de ce chapitre, on constate qu'Aristote y a démontré : 1º que l'imagination n'est aucune des autres opérations intellectuelles (sensation, opinion etc.), parce que les caractères indiqués n'appartiennent qu'à elle seule et 2º que ces caractères lui appartiennent dans tous les cas. C'est d'ailleurs ainsi qu'a compris Philopon (514, 34) : el ούν μηδέν άλλο έχει τα είρημένα, τουτέστι πλήν φαντασίας, ή δε φαντασία έστιν ή έχουσα τα λεχθέντα..... χτλ. (Zeller, II, 2\*, p. 545, n. 3 t. a., lit aussi : ..... έχει τὰ εἰρημένα ή φαντ.). Le sens de τοῦτο δ' ἔστι τὸ λεχθέν est, sans doute, celui qu'indique PHILOPON. Il serait plus clair si nous pouvions lire dei 8' Eori. Mais ni cette correction, ni celles que proposent Torstrik (p. 179) et CHRIST (v. app. crit.), ne sont nécessaires à la rigueur.

429 a, 1.  $\eta$  φαντασία  $\delta v \epsilon l\eta$ ..... 2. γιγνομένη. — Cf. De insom., 1, 459 a, 17 (ce passage prouve, comme le remarque ZELLER, l. l., que la leçon γιγνομένη est celle qui convient ici); V. ad III, 3, 428 b, 10; 11.

429 a, 2.  $\eta$  δψις μάλιστα αίσθησίς έστι. — V. ad II, 6, 418 a, 13 et la note finale du livre II. Il est naturel que l'imagination qui, dans l'ordre de la perfection croissante, est la fonction qui suit immédiatement la sensibilité, se rattache plus étroitement à la partie la plus haute de celle-ci.

#### LIVRE III, CH. 3, 428 b, 27 — CH. 4, 429 a, 12

**429 a, 5.** πολλά κατ' αὐτάς, sc. τὰς φαντασίας. Cf. THEM., 172, 16 et, sur ce sens de φαντασία, Ind. Ar., 812 a, 9; V. ad II, 8, 420 b, 31; III, 3, 428 b, 16.

429 a, 7. πάθει. — SIMPL., 217, 11 : ἐν τοῖς πάθεσιν ὡς ἐν ταῖς ἀμέτροις ἐπιθυμίαις καὶ ὀργαῖς ἡδοναῖς τε καὶ λύπαις καὶ φόδοις.

429 a, 9. διὰ τί έστιν. — Nous avons indiqué, en effet, la cause efficiente et la cause finale de l'imagination. SIMPL., 217, 18 : τὰς αἰτίας δὲ αὐτῆς...... παραδέδωχε, τὴν μὲν ὡς ποιητικὴν τὴν χατ' ἐνέργειαν αἴσθησιν, τὴν δὲ ὡς τελικήν, ἵνα κατ' αὐτὴν πολλὰ ποιῆ τε καὶ πάσχη τὰ ζῷα.

## CHAPITRE IV

429 a, 10.  $\ddot{\phi}$  γινώσκει τε ή ψυχή και φρονεί. — Ces mots désignent la double fonction (théorique et pratique) de l'intellect. THEM., 172, 23 :  $\ddot{\phi}$  χρώμεθα εἰς θεωρίαν καὶ πρᾶξιν. De même PHILOP., 520, 25; SIMPL., 222, 5.

429 a, 11. είτε χωριστού όντος..... 12. κατά λόγον. — SIMPL., 222, 10 : οὐ πρὸς τὸ σῶμα ἀχουστέον,..... ἀλλὰ πρὸς τὰ εἰρημένα ἤδη τῆς ψυχῆς μόρια, τὸ θρεπτιχόν, τὸ φανταστιχόν. Cette interprétation, qui remonte à Plutarque (Philop., 520, 34), est la seule admissible. La même question est, en effet, soulevée ci-dessus (I, 1, 403 a, 8—10; II, 2, 413 b, 13 : πότερον δὲ τούτων ἕχαστόν — sc. θρεπτιχόν, αἰσθητιχόν, διανοητιχόν, χίνησις — ἐστι ψυχὴ ἡ μόριον ψυχῆς, καὶ εἰ μόριον, πότερον οὕτως ὥστ' εἶναι χωριστὸν λόγφ μόνον ἢ καί τόπψ), ci-dessous (III, 9, 432 a, 20—b, 7) et Eth. Nic., I, 13, 1102 a, 28 : ταῦτα δὲ (sc. τὸ μὲν ἄλογον, τὸ δὲ λόγον ἔχον) πότερον διώρισται καθάπερ τὰ τοῦ σώματος μόρια...... ἡ τῷ λόγψ δύο ἐστὶν ἀχώριστα πεφυχότα, καθάπερ ἐν τῷ περιφερεί τὸ χυρτὸν καὶ τὸ κοῖλον..... χτλ.

429 a, 12. τίν έχει διαφοράν. — On peut soit expliquer, comme le fait Themistius (173, 4) : τίνα ἔχει διαφορὰν πρός τὰς προειρημένας δυνάμεις, soit admettre, avec Simplicius (222, 25: πρὸς τὰς ἐν αὐτῷ τῷ φρονεῖν διαφοράς), qu'Aristote désigne la diversité des fonctions de l'intellect. La première interpréta-

tion, qui se présente le plus naturellement, est celle que nous avons suivie. L'objection que lui adresse SIMPLICIUS (l. 23), à savoir qu'ARISTOTE a déjà dit en quoi les opérations intellectuelles diffèrent des autres, ne porte pas. Car, dans la suite, il est question, notamment, des caractères qui distinguent la pensée de la sensation.

429 a. 15. ànabec apa det elvai. -- Non seulement cette proposition ne contredit qu'en apparence celle qui la précède immédiatement, mais elle en est la conséquence. Comme le remarque très justement WALLACE (p. 263), ARISTOTE vient de dire que l'intellection consiste à saisir les formes intelligibles, de même que la sensation saisit les formes sensibles. Il en conclut que l'intellect doit être impassible pour ne pas altérer les formes qu'il est chargé de saisir.  $\pi 2\sigma \gamma \epsilon iv$ , dans la phrase précédente, a donc, en réalité, le sens de mousiv (agir en présence de l'intelligible; le saisir). Si, ni dans l'imagination (v. ad III, 3, 428 b, 11), ni dans la sensation (v. ad III, 1, 425 b, 26-426 a, 1; II, 5, 417 b, 12-16; 16-19; 20), le sujet ne pâtit à proprement parler, à plus forte raison en est-il de même dans l'intellection. PRISCIEN (27, 26) déclare, peut-être à la suite de Théophraste, que l'influence de l'intelligible sur l'intellect ne peut être appelée une passion que par pure homonymie : διὰ ταῦτα τοίνον ἐτέρως ή ὡς αὶ αἰσθήσεις πάσχει, (sc. ό νοῦς), καὶ όλως οὐ κυρίως ἀλλὰ καθ' ὁμωνυμίαν πάσχει, ἐνεργεῖ δε μžλλον. — Cette acception de πάσγειν est, d'ailleurs, assez fréquente chez ARISTOTE, même dans des endroits où il n'ajoute aucune restriction (v. ad II, 5, 417 b, 2-7; III, 3, 427 b, 17), et nous sommes d'autant plus fondés à la lui attribuer ici, que les mots of TI TOIOUTON ETEPON indiquent nettement qu'il ne faut pas prendre ce terme à la rigueur (THEM., 173, 10 : τὸ πάσχοι δ' άν καὶ ἐνταῦθα ἀκουστέον παραπλησίως · κυριώτερον γὰρ εἰπεῖν, ὅτι μάλιστα τελειοίτο &ν είς ένέργειαν έχ δυνάμεως προαγόμενος. PHILOP., 522, 12 : ἐπειδή γαρ έδόχει φορτικόν είναι το λέγειν πάσχειν τήν λογικήν ψυγήν, διά τοῦτο είπεν ή τι τοιοῦτον ἕτερον, τουτέστι τελειωτικόν πάθος και ού φθαρτικόν.). Contrairement à l'opinion de TRENDELENBURG (p. 383), que WALLACE (p. 265) reproduit de confiance, il n'y a rien dans le commentaire de THEMISTIUS à cet endroit qui permette de penser qu'il a lu : ή τι τοιούτον . έτέρων άπαθές... χτλ. - V. ad III, 4, 429 b, 29-430 a, 1; De an., Ι, 3, 407 a, 33 : ή νόησις έοιχεν ήρεμήσει τινί χαι επιστάσει μαλλον ή χινήσει. Phys., VII, 3, 247 b, 1 : οὐδ' αἰ τοῦ νοητιχοῦ μέρους ἕξεις

άλλοιώσεις. Ibid., a, 28 : άλλά μήν οὐδὲ τῷ διανοητικῷ μέρει τῆς ψυχῆς ἡ άλλοίωσις.

429 a, 16. άλλὰ μὴ τοῦτο. — PHILOP., 522, 21 : ἐντεῦθεν ἡπατήθη 'Αλέξανδρος xal ἐνόμισεν αὐτὸν δεκτικὸν εἶναι τῶν εἰδῶν, λέγω δὴ τὸν νοῦν,.... ἀλλὰ μὴ τοῦτο, ἀντὶ τοῦ ἀλλὰ μὴ εἶδος..... δεῖ γὰρ τὸ ἀλλὰ μὴ τοῦτο νοῆσαι ' ἀλλὰ μὴ ἐνεργεία τοῦτο ὅπερ νοεῖ '.

429 a. 18. άνάγκη ἄρα..... 27. ούθέν έστιν. - La marche de l'argument est facile à saisir : L'intellect, comme le dit ANAXAGORE, ne doit posséder par lui-même aucune forme pour ne pas altérer celles qu'il est chargé de percevoir. Son unique propriété est donc d'être les formes en puissance seulement. Par conséquent, avant de s'être exercé, l'intellect n'est rien en acte. TORSTRIK (p. 180, cf. app. crit.) a donc tort de considérer ce morceau comme formé par la juxtaposition de deux rédactions successives (la première de a, 22. ò apa à 27. Eortv, la seconde de a, 18. dváyan à 22. Suvaróv). Cette conjecture est d'autant plus invraisemblable que les considérations relatives à la théorie d'ANAXAGORE ne font nullement double emploi avec ce qui suit, et que nous trouvons dans le passage soi disant emprunté à la première rédaction, deux additions importantes : ούθέν έστιν ένεργεία των όντων πρίν νοείν et ούδε μεμιγθαι εύλογον αύτον τῷ σώματι. Cf. DITTENBERGER, Götting. gelehr. Anz., 1863, p. 1610 et NOETEL, Zeitschr. f. d. Gym., 1864, p. 140.

**Δσπερ φησίν 'Αναξαγόρας.** — V. ad I, 3, 403 a, 16—17; b, 20; 22 et cf. Plat., Crat., 413 C : είναι δὲ τὸ δίκαιον ὅ λέγει 'Αναξαγόρας, νοῦν είναι τοῦτο · αὐτοκράτορα γὰρ αὐτὸν ὄντα καὶ οὐδενὶ μεμιγμένον πάντα φησίν αὐτὸν κοσμεῖν τὰ πράγματα διὰ πάντων ἰόντα.

429 a, 20. παρεμφαινόμενον.... άντιφράττει. — Pour le sens de παρεμφαινόμενον, cf. Probl., XXIII, 9, 932 b, 22. — Nous avons adopté l'interprétation des commentateurs grecs : Alex., De an., 84, 15 : παρεμφαινόμενον γὰρ τὸ οἰχεῖον εἶδος κωλύει τὴν τοῦ ἀλλοτρίου λῆψιν. ΤΗΕΜ., 174, 1 : οὕτω γὰρ ἂν ῥặστα γνωρίζοι μηδενὸς οἰχείου παρεμφαινομένου καὶ συνυπάρχοντος · κωλύσει γὰρ καὶ ἀντιφράξει τὸ ἐνυπάρχον εἶδος τὰ ἄλλα ὥσπερ ἀλλότρια. PHILOP., 523, 14 : παρεμφαινομένη καὶ ἀντιφράττουσα αὐτὸν ἐκώλυε νοεῖν....... τὰ ἀλλότρια νοητά, τουτέστι τὰ ἅλλα. ARGYROPULE traduit : alienum namque, quum apparet juxta, prohibet atque sejungit. TEICH- MÜLLER (Stud. z. Gesch. d. Begr., p. 333 note) et WALLACE (p. 266) font aussi de τὸ ἀλλότριον le sujet de χωλόει χαὶ ἀντιφράττει. Mais il n'y a, en somme, aucune raison décisive pour rejeter l'interprétation des anciens. — ΤΕΙCΗΜÜLLER (l. l.) rapproche Tim., 50 D : ....ούχ ឪν ἄλλως..... γένοιτ' (sc. τὸ δεχόμενον, la matière) ឪν παρασχευασμένον εὖ, πλὴν ἄμορφον δν ἐκείνων ἀπασῶν τῶν ἰδεῶν ὅσας μέλλοι δέχεσθαί ποθεν. ὅμοιον γὰρ δν τῶν ἐπεισιόντων τινὶ τὰ τῆς ἐναντίας τά τε τῆς τὸ παράπαν ἄλλης φύσεως, ὁπότ' ἔλθοι, δεχόμενον χαχῶς ἂν ἀφομοιοῖ, τὴν αὐτοῦ παρεμφαῖνον ὄψιν.

429 a, 21. μηδ' αὐτοῦ εἶναι. — Comme le remarque Sm-PLICIUS (226, 16), il faut rattacher μηδέ, non pas à αὐτοῦ, mais à εἶναι : ὥστε μηδὲ εἶναι φύσιν αὐτοῦ μηδεμίαν (ID., *ibid.*, 22).

**429 a, 22. δτι δυνατόν,** *i. e.* : δτι δυνάμει ἐστίν (PHILOP., 523, 22).

429 a, 23. φ διανοείται και υπολαμβάνει ή ψυχή. --TRENDELENBURG (p. 387) explique : διανοείν mera mentis ad verum inveniendum actio, ὑπολαμβάνειν veri inventi decretum. Illud antecedere debet, ut hoc consegui possit. Si Siávoia vagatur,  $\delta \pi \delta \lambda \eta \psi_1 \varsigma$  defigit;  $\delta_1 \alpha \vee \circ \varepsilon_1 \vee mentis operatio, quae in <math>\delta \pi \delta$ - $\lambda_{\eta}\psi_{i\nu}$  desinit de rebus, quales apparent, certi quid definientem. Cf. BONITZ, Ind. Ar., 186 a, 60; ad Meta., 981 a, 7 : ὑπόληψις quid sit Aristoteli explicat Trendel. de anim. p. 469, ibi quae forte desiderentur supplevit Biese I. p. 211 et rectius Waitz Org. I. p. 523. Significat enim brodaubáveiv sumere ac statuere aliquid pro vero, sive illud est verum sive secus. Itaque opponitur verbo λέγειν Γ 3. 1005 b 25 : οὐχ ἔστι γὰρ ἀναγχαΐον, ἄ τις λέγει, ταῦτα χαὶ ὑπολαμδάνειν, coniungitur enim pro synonymo cum verbo ribévai B 3. 998 a 20. 22, et  $\delta \pi \delta \lambda \eta \psi_{15}$  cum nomine  $\delta \delta \xi \alpha$  (cuius voc. de notione cf. ad B 2. 996 b 28) promiscue usurpatur, veluti  $\Lambda$  8. 1073 a 17 : ή περί τὰς ίδέας ὑπόληψις, Μ 4. 1078 6 13 : ή περί τῶν είδῶν δόξα. - Comme, d'ailleurs, la διάνοια aboutit toujours à une ὑπόληψις plus ou moins nette, on comprend qu'Aristote ait pu, dans le chapitre précédent, prendre celle-ci pour caractéristique générale des opérations intellectuelles. V. ad III, 3, 427 b, 15-16; 16-17; 14-24. - D'après Themistius (174, 9) et Philopon (523, 29), ARISTOTE, en précisant ici le sens du mot vous, aurait l'intention d'exclure l'acception générale

dans laquelle il comprend aussi la pavrazia. V. ad III, 3, ll. l.; 427 b, 27; 428 b, 41.

**429 a, 25. εύλογον** = vraisemblable et conséquent. V. ad I, 1, 402 a, 4.

ποιός τις γάρ..... 26. αίσθητικ $\phi$ . — Si l'intellect, dit SOPHONIAS (124, 32), était mélangé (xarà xpãouv) à la substance corporelle, il deviendrait avec elle chaud ou froid; s'il était même, seulement, la forme du corps, comme l'âme sensitive, il devrait avoir un organe : el de úc eldoc, xav opyavou te ein auto, ώσπερ έχει αίσθήσει μέν τὸ πνεῦμα ή τὸ αἰσθητήριον. Le sens indiqué par les autres commentateurs (THEM., 174, 15; SIMPL., 227, 14; PHILOP., 524, 1) est le même, à cette nuance près qu'ils paraissent avoir compris : ou bien même le corps serait pour lui un organe (PHILOP., l. l. : ούτε μήν δργάνω χέγρηται τῷ σώματι .). Le commentaire de Sophonias nous semble mieux en harmonie avec le texte opyavov τι είη. DITTENBERGER (l. l., p. 1611 n.) interprète de la même facon et critique, avec raison, l'explication de TRENDELENBURG. -- Si l'intellect était matériel, il ne pourrait recevoir simultanément la forme du chaud et celle du froid; s'il était immatériel comme la sensibilité, mais doué, comme elle, d'un organe corporel, l'état de cet organe l'empêcherait de recevoir les formes dans leur pureté et même de saisir certaines d'entre elles, comme la constitution physique de l'organe du toucher le rend impropre à la perception de certaines températures, etc. (De an., II, 11, 424 a, 2). - L'interprétation de BRENTANO (op. cit., p. 120) et celle de ZELLER (II, 23, p. 568, n. 1 t. a.) ne s'excluent pas.

429 a, 27. νῦν δ' οὐθέν ἐστιν, i. e. : νῦν δ' οὐδέν ἐστιν αὐτῷ δργανον. Cf. SIMPL., 227, 30. — Sur le sens de νῦν δέ, v. ad II, 1, 412 b, 15.

καὶ εὖ δὴ oi λέγοντες... — Allusion manifeste à la doctrine Platonicienne, quoique l'expression elle-même ne se retrouve pas dans PLATON. PHILOP., 524, 6 : ἐπαινεῖ Πλάτωνα ...... πλὴν μέμφεται αὐτῷ εἰς δύο τινά, πρῶτον μὲν ὅτι πᾶσαν ψυχὴν λέγει τόπον εἰδῶν καὶ οὐ μόνον τὴν λογικήν,.... (12) καὶ εἰς ἄλλο ὅτι ἐνεργεία λέγει ἐν τῷ ψυχῷ τὰ εἴδη καὶ οὐ δυνάμει. ὁ γὰρ ᾿Αριστοτέλης ἀγράφψ γραμματείψ αὐτὴν εἰκάζει καὶ κυρίως λέγει μάθησιν, ὁ μέντοι Πλάτων ἐγγράφψ γραμματείψ, καὶ τὴν μάθησιν ἀνάμνησιν λέγει.

429 a, 81. ή μέν γάρ αίσθησις.... b, 4. τά ύποδεέστερα. - Le plus fort sensible exerce sur le sensorium une action qui tend à le détruire (v. ad II, 10, 422 a, 20-31; 12, 424 a. 28-34; III, 2, 426 a, 27 — b, 7). Si l'intelligible agissait, de même, sur un organe corporel, son intensité excessive devrait produire le même résultat (SIMPL., 228, 29 : rd µèv alogn rixdv oux άνευ σώματος ένεργει και δέχεται τα είδη, έν τη ύποδογη διακρινομένου ή συγκρινομένου.... του όργάνου, .... μειζόνως ούν φέρε διακεχριμένον τὸ αἰσθητήριον ὑπὸ τοῦ ἔλαττον διαχρίνοντος ἀπαθὲς μένον οὐ χινεί την περί αύτο της αίσθητικης ζωής ένέργειαν · δ δε νους γωριστός ών παντός σώματος οὐδεν δείται τροπής ή σωματοειδοῦς πείσεως ·). C'est pour une raison analogue que la pensée, bien qu'elle soit parfois pénible pour l'homme, à cause de ce qu'il y a, dans l'intellect humain, de potentiel et d'imparfait (Meta., Λ, 9, 1074 b, 28 : si μη νόησίς έστιν άλλα δύναμις, εύλογον επίπονον είναι τὸ συνεγὲς αὐτῷ τῆς νοήσεως. Ibid., 7, 1072 b, 14 : διαγωγή δ' έστιν οία ή άρίστη μιχρόν χρόνον ήμιν. ούτω γάρ άεὶ έχεινό έστιν. Eth. Nic., X, 4, 1175 a, 4 : πάντα γάρ τα άνθρώπεια άδυνατεϊ συνεχῶς ἐνεργείν. Ibid., IX, 9, 1170 a, 5. V. ad III, 4, 430 a, 5-6; 5, 430 a, 21-22) est, cependant, l'acte que nous pouvons continuer le plus longtemps sans fatigue. Eth. Nic., X, 7, 1177 a, 21 : έτι δε συνεγεστάτη (sc. αύτη έστιν ή ένέργεια) · θεωρείν τε γάρ δυνάμεθα συνεχῶς μαλλον ή πράττειν ότιοῦν.

429 b, 4.  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$  xat  $\mu\ddot{\alpha}\lambda\lambda\alpha$ . — TORSTRIK (Jahrb. f. class. Philol., 1867, p. 246) pense que ces mots sont interpolés, oùx  $\bar{\eta}$ -trov ayant fréquemment le sens de xai  $\mu\ddot{\alpha}\lambda\lambda\alpha$  (cf. Ind. Ar., 321 b, 26). Il rappelle à ce propos la remarque de son commentaire du De anima (p. 155): Sed qui ejusmodi additamenta in margine adscripserunt, videntur valde amantes fuisse particulae  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{4}$ : nam fere ubique eam ponunt.

429 b, 5. δταν δ' οὕτως..... 9. νοεῖν. — L'intellect s'identifie avec l'intelligible (après b, 6. ἕχαστα, il faut sous-entendre τῶν νοητῶν ου τῶν εἰδῶν, cf. SIMPL., 229, 9; 32), plus complètement encore que la sensibilité avec le sensible, parce que l'intelligible est pure forme, sans matière (v: ad III, 2, 425 b, 26 — 426 a, 1; 4, 430 a, 2; II, 5, 417 b, 24; Meta., Λ, 7, 4072 b, 20 : αὐτὸν δὲ νοεῖ ὁ νοῦς χατὰ μετάληψιν τοῦ νοητοῦ · νοητὸς γὰρ γ(γνεται θιγγάνων χαὶ νοῶν, ὥστε ταὐτὸν νοῦς χαὶ νοητόν. τὸ γὰρ δεκτικὸν τοῦ νοητοῦ xαὶ τῆς οὐσίας νοῦς.). Lors donc que l'intellect

est devenu l'intelligible et qu'il est l'intelligible dans le sens où l'on dit que l'homme qui sait est savant, alors il est encore en puissance, mais pas dans le même sens qu'avant de s'être exercé. Entre la pure puissance, en effet, et l'acte proprement dit, se place l'habitude (état du savant qui ne prend pas sa science pour objet de sa contemplation actuelle), qu'on peut appeler soit le plus bas degré de l'acte, soit le plus haut degré de la puissance (v. ad II, 1, 412 a, 21; b, 25 - 413 a, 3; 5, 417 b, 16-19). C'est l'état de l'intellect qui a déjà pensé et qui peut alors, quand il le veut, faire de l'intelligible l'objet d'une intellection actuelle (v. ad II, 5, 417 b, 23; 24; PHILOP., 524, 28 : τὸ γὰρ πρὶν τοῦ μαθεῖν ή εύρεῖν δυνάμει ἐστὶν ὁ νοῦς κατὰ τὸ πρότερον σημαινόμενον τοῦ δυνάμει, τουτέστι τὸ κατ' ἐπιτηδειότητα, τὸ δε μετά το μαθείν δυνάμει χαθ' έξιν έστίν, όπερ πν δεύτερον σημαινόμενον τοῦ δυνάμει, ὅπερ αὐτὸς εἶπε δυνάμει πως.). Lorsqu'il le fait, c'est lui-même que l'intellect pense en pensant l'intelligible, puisque chaque acte d'intellection est l'identification de la pensée avec l'intelligible (v. ad I, 3, 407 a, 6-7; THEM., 175, 24 : καί αύτος δε έπυτον τηνικαύτα δύνπται νοείν · ούδεν γάρ άλλο ό νοῦς ἐστίν ή τὰ νοήματα. γινόμενος οὖν ὁ αὐτὸς τοῖς νοουμένοις νοεῖ τηνικαύτα καί έαυτόν. ALEX., De an., 86, 14 : καί έπεί έστιν ό κατ' ένέργειαν νοῦς, οὐδὲν ἄλλο ή τὸ εἴδος τὸ νοούμενον, ὥσπερ χαὶ ἐπὶ τῆς αίσθήσεως έδείχθη, ό έν έξει νοῦς (οῦτος δέ ἐστιν ὁ νοεῖν ἐπ' αὐτοῦ δυνάμενος καί τὰ τῶν νοητῶν εἴδη λαμδάνειν καθ' αὐτά), οῦτος ἤδη δύναται καὶ αὐτὸν νοεῖν. ἐπεὶ γὰρ τὸ νοούμενον εἶδος αὐτός ἐστιν, εἴ γε νοῶν ὅ νοει γίνεται, ό άρ' έξιν έχων του τα είδη νοειν, ούτος έξιν χαι δύναμιν έγει τοῦ νοεῖν ἑαυτόν. ὅ γὰρ δύναται νοεῖν, τοῦτο αὐτὸ αὐτὸς νοῶν γίνεται... xτλ.). — Nous suivons l'interprétation d'Alexandre et nous conservons, par conséquent b, 9. Se abrov, au lieu de Se abrou que conjecture Bywater (Arist., Journ. of Philol., 1885, p. 40) approuvé par SUSEMIBL (Burs. Jahresb., XLII, p. 240).

Le sens de la parenthèse b, 7. τοῦτο δὲ συμδαίνει...... δι' αὐτοῦ est assez obscur. Le plus simple serait, semble-t-il, de prendre ὁ ἐπιστήμων pour sujet de δύνηται. Mais on peut aussi attribuer ce rôle à ὁ νοῦς, ce que font tous les commentateurs (THEM., 175, 11; SIMPL., 229, 37; PHILOP., 524, 20; cf. ALEX., De an., 85, 25). Ainsi comprise, la phrase ne peut avoir pour but que d'indiquer ce qui correspond, quand il s'agit de l'intellect, à l'état de science en acte chez le savant : Le savant en acte est celui qui peut, de lui-même et sans avoir besoin de recevoir un enseignement, penser la science; l'intellect est en acte dans le même sens (τοῦτο δὲ συμδαίνει) quand il peut réaliser de lui-même la pensée. ΤΗΕΜΙSTIUS et PHILOPON (*ll. l.*) semblent croire qu'ARISTOTE fait allusion aux conditions d'âge et d'expérience qui permettent à l'activité de l'intellect de se manifester. Mais il serait singulier, bien que la chose ne soit pas impossible (v. *ad* I, 1, 403 a, 8—9), qu'ARISTOTE eût mentionné ces conditions au moment même où il vient d'affirmer la transcendance de l'intellect et son indépendance par rapport aux organes et aux fonctions sensibles. ALEXANDRE (*l. l.*) paraît avoir raison de ne pas préciser plus qu'ARISTOTE ne l'a fait lui-même et de dire seulement que l'intellect s'élève à l'état dont il s'agit quand il s'est exercé : ὅταν γὰρ ἐν ἕξει γένηται διὰ τὰς συνεχεῖς ἐνεργείας τοιαύτῃ, ὡς δι' αὐτοῦ λοιπὸν ἐνεργεῖν δύvaσθαι..... κτλ.

429 b, 10. το μέγεθος και το μεγέθει είναι. --- το μεγέθει είναι désigne le concept ou l'essence de la grandeur, τὸ μέγεθος la grandeur concrète. V. ad II, 1, 412 b, 11; III, 2, 425 b, 27. - La forme (eldoc, tò the five elvai) se distingue de l'objet concret en qui elle se réalise, parce qu'elle est nécessaire et éternelle, qu'elle ne saurait naître ni mourir (Meta., Z, 8, 1033 b, 16 : φανερόν δή έχ τῶν εἰρημένων ότι τὸ μέν ὡς εἶδος ή ούσία λεγόμενον οὐ γίγνεται, ή δὲ σύνοδος ή κατὰ ταύτην λεγομένη ylyvetai. Ibid., 9, 1034 b, 8 et sæp.; Ind. Ar., 219 a, 54). La forme est soustraite, non seulement à la production et à la destruction, mais au mouvement en général; elle est immobile (Phys., V, 1, 224 b, 5 : oute yap xivei oute xiveitai to eldoc. Ibid., b, 11 : τὰ δ' είδη καὶ τὰ πάθη καὶ ὁ τόπος, εἰς ἂ κινοῦνται τὰ κινούμενα, αχίνητα έστιν, οίον ή έπιστήμη χαι ή θερμότης. Ibid., II, 7, 198 b, 2; Meta., K, 11, 1067 b, 9). Enfin la forme est indivisible physiquement et même, dans bien des cas, logiquement (v. ad II, 1, 412 b, 6-9; III, 5, 430 b, 6-20; III, 6).

429 b, 11. οῦτω δὲ καὶ..... 12. ταὐτόν ἐστι. — Si l'on considère, d'une part, une forme, celle de la chair par exemple, et, d'autre part, l'objet concret (ὑποχείμενον) en qui elle se réalise, par exemple la chair de Callias, l'essence de la chose et la chose même sont distinctes; l'Ame en soi et l'essence de l'Ame sont identiques, mais l'Ame réalisée dans tel organisme, c'est-à-dire l'homme, et l'essence de l'homme sont choses distinctes (*Meta.*, Z, 11, 1037 a, 4; H, 3, 1043 b, 1 : τὸ γὰρ τί  $f_V$  είναι τῷ είδει καὶ τῷ ἐνεργεία ὑπάρχει. ψυχὴ μὲν γὰρ καὶ ψυχῷ είναι ταὐτόν, ἀνθρώπῳ δὲ καὶ ἀνθρωπος οὐ ταὐτόν). Il y

a encore distinction entrè l'essence et la chose quand il s'agit de caractères accidentels. Par exemple, l'essence de l'accident blancheur et la chose blanche, l'homme blanc, ne sont pas identiques (ibid., Z, 6, 1031 b, 22 sqq. - j'adopte, b, 27, la conjecture de Christ). Si, enfin, l'on considère la forme quidditative d'une notion, par exemple l'essence propre de la chair, qui consiste dans telle fonction (v. la note suivante), et cette notion tout entière, forme et matière, on peut dire, dans une certaine mesure et sauf réserves (v. ad III, 5, 430 b, 6-20), que la notion de la chair et la quiddité de cette notion (tò sapz? eïvai za? sápza) sont distinctes. En d'autres termes, il v a distinction de l'essence et de la chose toutes les fois qu'il s'agit de concepts qui sont susceptibles, d'une part, d'être pensés en soi, d'autre part, de se réaliser dans une matière sensible ou abstraite (v. la note suivante). Telles sont toutes les formes génériques qui, soit médiatement soit immédiatement, se réalisent dans les individus, tout en en étant distinctes au moins pour la pensée. De cælo, Ι, 9, 277 b, 30 : ἐν ἄπασι γάρ καί τοῖς φύσει καὶ τοῖς ἀπὸ τέγνης συνεστῶσι καὶ γεγενημένοις έτερόν έστιν αύτη χαθ' αύτην η μορφή χαι μεμιγμένη μετά της ύλης.

Mais il y a des cas dans lesquels l'essence n'est pas distincte de la chose : 1º Il y a identité entre la notion de chaque chose en soi et la chose en soi, ou entre la définition et le défini. Cf. Meta., H et Z, præs. 6, 1031 a, 31 sqq. : Si le bien en soi est autre chose que l'essence du bien et l'animal en soi autre chose que l'essence de l'animal, et l'essence de l'être autre chose que l'être, il faudra admettre la théorie des Idées et les conséquences absurdes qu'elle entraîne. On doit nécessairement supposer, pour éviter ces difficultés, l'identité de chaque chose en soi et de l'essence de cette chose (b, 11): άνάγχη, άρχ ἕν είναι τὸ ἀγχθὸν χαὶ ἀγαθῷ είναι χαὶ χαλὸν χαὶ χαλῷ είναι, όσα μή κατ' άλλο λέγεται, άλλα καθ' αύτα και πρωτα. Chaque chose considérée en soi et son essence, comme le cheval en soi et l'essence du cheval, Socrate et l'essence de Socrate, l'un et l'essence de l'un, sont donc identiques : ότι μέν ούν έπὶ τῶν πρώτων καί καθ' αύτὰ λεγομένων τὸ ἐκάστω είναι καὶ ἕκαστον τὸ αὐτὸ xal έν έστι δηλον (ibid., 1032 a, 4; cf. 4, 1029 b, 12). 2º Dans les individus; l'essence de Socrate et Socrate sont identiques (ibid., 6, 1032 a, 8 : ταὐτὸ Σωχράτης καὶ Σωχράτει εἶναι ·); conclusion qu'Aristote peut maintenir à la fois quand il se place au point de vue de l'individuation par la forme, - car alors c'est précisément la quiddité de Socrate qui constitue

son individualité, — et quand il professe l'individuation par la matière, car soutenir que Socrate, en tant que tel, peut être pensé à part de sa matière, ce serait admettre qu'il est individué par autre chose que celle-ci. 3º Dans les concepts qui ne sont pas des genres et qui ne sauraient, par suite, se retrouver dans des choses. Ici on ne peut pas dire que l'essence soit distincte de la chose, car il n'y a pas, à proprement parler, d'essence, ni de choses dans lesquelles elle se réalise. Telles sont les notions constituées par analogie et supérieures aux genres suprêmes : l'être, l'un, le bien. V. ad I, 5, 410 a, 13; II, 1, 412 b, 6-9; 3, 414 b, 20-24; Meta., Z, 6, 1031 b, 11; V. ci-dessus; Ibid., 1032 a, 1; V. ad III, 5, 430 b, 6-20; Ibid., Z, 11, 1037 a, 33 : tò ti fy elvai xai Exastov êni tivãv µèv ταύτόν, ώσπερ έπὶ τῶν πρώτων οὐσιῶν, οἶον χαμπυλότης.χαὶ χαμπυλότητι είναι, εί πρώτη έστίν (λέγω δε πρώτην ή μη λέγεται τῶ άλλο έν άλλω είναι καὶ ὑποκειμένω ὡς ὕλη) ὅσα δ' ὡς ὕλη ἡ ὡς συνειλημμένα τη ύλη, ού ταύτό. 4° Enfin pour certains concepts, comme l'unité, le point, l'infini, qui ne sont réalisés dans aucune matière ni sensible, ni intelligible. Il n'y a pas ici de dualité entre l'essence et la chose, puisque le second terme fait défaut. An. post., II, 9, 93 b, 21; Phys., III, 5, 204 a, 23; Meta., K, 10, 1066 b, 13 (v. ad l. l.). THEM., 176, 30 : en evicov yap radróv έστιν οίον στιγμή καί στιγμή είναι, ή εί τι άϋλον παντελώς και άπλοῦν, έφ' ών δ λόγος τοῦ τί ξν είναι χαὶ τὸ εἶδος χαθ' ὄ ἐστι, ταὐτόν ἐστιν όλη τη φύσει του πράγματος. -- Il est manifeste qu'il faut modifier la ponctuation traditionnelle (¿n' ¿νίων γαρ ταὐτόν ἐστι τὸ σαρχί είναι χαί σάρχα ·) et mettre, avec Trendelenburg (p. 390), un point en haut après ¿στι, ou plutôt, comme le propose BONITZ (Arist. Stud., IV, p. 376), placer b, 11 : ούτω δε..... (12) radróv dort entre parenthèses. Car la chair est précisément, comme le montre la suite, une des choses pour lesquelles il y a lieu de distinguer l'objet concret, de l'essence. Simplicius (231, 39 : ούχ άληθες παράδειγμα είληφώς) et Philopon (529, 10), qui n'ont pas aperçu la correction à faire, en sont réduits à reconnaître que l'exemple est mal choisi. THEMISTIUS (l. l.) n'en fait pas mention dans sa paraphrase.

429 b, 12. tò capit elvai...... 17. tò capit elvai infine. — Ni les commentateurs anciens, ni les modernes, n'ont réussi à donner de ce passage une explication entièrement satisfaisante. La plus généralement suivie est celle de THEMISTIUS (177, 8) : « Pour connaître l'eau, comme tout, et la chair,

« comme tout, la faculté sensitive nous suffit...... Mais quand « nous cherchons quelle est l'essence de l'eau ou l'essence de « la chair, ce qui saisit cette essence est ἄλλο ou plutôt ἄλλως « ĕyov. En effet, de même que c'est nécessairement une seule « faculté qui connaît que le doux diffère du jaune, de même « ce doit être nécessairement une seule et même faculté qui « connaît qu'autre chose est l'eau et autre chose l'essence de « l'eau, et il faut penser que cette même faculté connaît l'une « et l'autre mais ἄλλως ἔγουσαν xzì ἄλλως. » Seulement, pour saisir les formes séparées, cette faculté (l'intellect) se suffit à elle-même; pour saisir les formes avec leur matière, elle a besoin de la sensibilité. Lorsque l'intellect connaît les formes en elles-mêmes, il est simple comme la ligne droite, et, quand il saisit les choses, matière et forme, il est composé comme la ligne brisée (177, 26 : συνεξομοιοῦται γὰρ τοῖς πράγμασιν α θεωρεῖ, χαί ποτε μεν ώσπερ σύντεθος γίνεται, δπόταν το σύνθετον νοῆ, ποτε δε ώς άπλους, όταν το είδος εχλαμβάνη μόνον...... (178, 4) γίνεται γάρ άνθ' ένὸς ώσπερ διπλοῦς τηνιχαῦτα, ὅταν τὴν ὕλην συμπαρασκοπῆ τη μορφή. - L'opinion de WALLACE (p. 268), qui croit voir une contradiction entre ces deux textes, n'est fondée que sur un contre-sens). THEMISTIUS (178, 1) ajoute : Πλάτων μέν γάρ κύκλοις άφομοιοι τάς ένεργείας του νου τώ τε εύτρόγω και τω όρθω, Άριστοτέλης δε γραμμη έχτεινομένη τε χα! χλωμένη (SIEBECK, Philolog., 1881, p. 349 rapproche Tim., 43 E : πάσας δε κλάσεις και διαφοράς (vulg. διαφθοράς) των χύχλων έμποιείν. - 44 B : τότε ήδη πρός το χατὰ φύσιν ἰόντων σγημα ἐχάστων τῶν χύχλων αἱ περιφοραὶ χατευθυνόμενα... xτλ., et conclut que ἐχταθη, dans le texte d'Aristote, doit avoir un sens analogue à celui de xateutovómevas dans le Timée. Mais cette conjecture, peu vraisemblable a priori, car exteiverv et extraors ont, dans la langue d'ARISTOTE, un sens très précis et toujours le même, v. Ind. Ar. s. vv., n'est pas justifiée et ne contribue pas à faciliter l'explication de l'ensemble du morceau). - L'interprétation de Smelicius (que WALLACE n'a guère mieux comprise que la précédente) est, au fond, la même : c'est en tant que séparé et distinct que l'intellect saisit les formes pures. Toutefois, il serait plus juste de dire que c'est toujours la même faculté qui saisit les formes pures et les formes unies à la matière, mais qu'elle ne se comporte pas de la même façon dans les deux cas. Quand elle saisit la forme pure elle est comme la ligne droite; quand elle saisit la forme avec sa matière elle ressemble à la ligne brisée : άλλφ μέν γάρ, όταν χωριστῷ...... χρίνει τὰ εἶδη · εἰ μὴ ἄρα χαὶ



446

## NOTES SUR LE TRAITÉ DE L'AME

τότε ούχ άλλω άλλα τῷ αὐτῷ ἐτέρως ἔγοντι, διὰ τὸ μίαν είναι την όλην ψυγήν...... και γάρ ή κεκλασμένη, ώς ήδη διωρίσαμεν, την των είδοπεποιημένων σύστοιχον δηλοί γνωσιν, ή δε έκταθείσα ώς όρθή χαὶ ἀχαμπής τῆς τῶν ὅρων..... γνώσεως εἶληπται σύμβολον (SIMPL., 232, 33, cf. 231, 18). Philopon (529, 23 sqq.) comprend à peu près ainsi. - ZELLER adopte, enfin, le même sens général : « Après avoir, dit-il (II, 2<sup>3</sup>, p. 566, n. 8 t. a.), exposé (De « an., III, 4, 429 b, 10 sq.) la distinction de la chose concrète « unie à la matière et de la forme pure, Aristote continue « (1. 12) : τὸ σαρκὶ εἶναι καὶ σάρκα - τὸ σαρκὶ εἶναι (le pur concept « de la chair) xplvs. Il en est ainsi pour tous les concepts abs-« traits. ετέρψ άρα ή ετέρως έγοντι xplveι. xai δλως άρα ώς γωριστα « τὰ πράγματα τῆς ὕλης, οὕτω χαὶ τὰ περὶ τὸν νοῦν. Le sujet de « xplve: est, d'après ce qui précède, le vouc. On pourrait être « surpris de voir Aristote dire de l'intellect qu'il connaît (car « nous devons prendre ici xplveiv dans ce sens général comme « De an., III, 3, 428 a, 2) le chaud et le froid et, d'une manière « générale, les propriétés sensibles des choses tỹ alotytaỹ « (non seulement il n'est pas nécessaire mais il est absolument « impossible, d'après le contexte, de remplacer ce mot par « αἰσθητῷ, comme le propose BRENTANO, Psychol. d. Ar., 134). « Toutefois, bien que la perception de l'objet sensible comme « tel ne soit pas l'affaire du vous mais de l' alonnois, il n'en est « pas moins vrai que l'intellect (le vous au sens large) intervient « dans tout ce que l'on peut attribuer à celle-ci (v. p. 201, 1; « 202, 1), et que, par suite, le vous peut, lui aussi, être désigné « comme ce qui connaît les choses sensibles au moyen de la « faculté de percevoir. Au contraire, le concept comme tel, le « général, les pensées qui ne sont liées à aucune intuition « sensible particulière, le Nous les connaît par lui-même, lors « même que la sensibilité lui en fournit la matière, (comme « c'est le cas pour le concept de σάρξ). Mais, au lieu d'exposer « ses idées sous cette forme simple, Aristote s'exprime de « telle sorte qu'il laisse place à une double possibilité : il le « connaît soit avec une faculté autre que celle avec laquelle « il connaît le sensible, soit par une autre façon de se com-« porter de cette faculté. Si cette phrase exprimait un dilemme « entre les deux membres duquel nous aurions à nous pro-« noncer, nous ne pourrions, pour rester fidèles à la pensée « d'Aristote, dire qu'une chose, c'est qu'il (l'intellect) le con-« nait άλλψ, car le νοῦς est une faculté autre que l' αἰσθητακόν. « Mais la triple répétition de cette disjonction nous indique

« déjà qu'Aristote considère, en un sens, les deuthypothèses « comme admissibles. Le vous connaît ce qui n'est pas sen-« sible grâce à une faculté autre que celle par laquelle il « connaît le sensible et, effectivement, grâce à une faculté « séparée, quant à son essence et à son être, de la perception « sensible, car il le connaît par lui-même. Mais, en tant qu'il « est aussi ce qui connaît le sensible, on peut dire encore qu'il « connaît ce qui n'est pas sensible par une autre manière de « se comporter différente de celle par laquelle il connaît le « sensible...... C'est cette dernière façon de se comporter qui « est indiquée par les mots أ مَن أ بعتد كم عبانهم etc., dont une « interprétation plus précise n'a qu'une importance secondaire « pour le sens général du passage, lequel ne change pas lors « même que l'on considérerait l'exemple de la ligne brisée « comme n'ayant d'autre but que l'explication de αλλως έχειν. » Cette interprétation ne nous paraît pas admissible. Si vrai qu'il puisse être que le voiç, au sens large du mot, joue un rôle dans la perception sensible, il n'en est pas moins certain qu'Aristote a ici l'intention d'opposer la sensibilité à la pensée; qu'il vient d'affirmer de la facon la plus catégorique l'indépendance de l'intellect par rapport aux fonctions qui exigent le concours du corps, et sa séparation (429 b, 5). Le moment serait donc très mal choisi pour soutenir que c'est encore l'intellect qui saisit le chaud et le froid ru alounture. D'ailleurs, s'il est vrai que le sujet sous-entendu de xpluse soit δ νοῦς, ce mot ne peut avoir ici que le sens étroit qu'il a précédemment. Or, depuis le début du chapitre et même depuis III, 3, 427 b, 27, il désigne exclusivement les fonctions proprement intellectuelles, par opposition à celles qui se rattachent à la sensibilité. Enfin, d'une manière générale, aucune des interprétations que nous avons indiquées ne rend compte d'une façon satisfaisante de l'exemple employé.

Pour obtenir une explication plus plausible, sinon plus vraie, il faut renoncer d'abord à faire de l'intellect le sujet de  $x\rho(vec, mais sous-entendre l'âme, ou l'homme, ou <math>\tau \delta \ \bar{x}\rho \ \bar{v} \sigma v$  (cf. III, 2, 426 b, 17). Il est à peine besoin de rappeler que dans la langue d'ARISTOTE, « le sujet » est fréquemment sous-entendu devant les verbes qui désignent des fonctions psychiques (v. III, 3, 428 b, 4 : alodávera: — b, 3 :  $\delta \pi \delta \lambda \eta \psi v \ d\lambda \eta \theta \eta \ \bar{e}\chi e, \dots b, 5$ ; b, 7; b, 21 et 22 :  $\psi e \delta \delta \sigma a t a l$ .). Nous pouvons donc traduire ainsi la première phrase du morceau en question : c'est ou bien par des facultés différentes, ou bien par des attitudes

différentes 🎥 la même faculté que le sujet connaît la chair et l'essence de la chair. D'autre part, il est aisé d'apercevoir dans quel cas c'est la même faculté qui connaît la chair et l'essence de la chair et dans quel cas ce sont des facultés différentes. C'est que la chair peut signifier ou bien telle chair concrète qui tombe sous les sens, - et alors ce sont deux facultés distinctes, à savoir la sensibilité et l'intellect, qui connaissent l'une la chair et l'autre l'essence de la chair; - ou bien la chair peut désigner la chair en général et in abstracto. Or, même dans les concepts abstraits qui sont l'objet de l'intellect ou, du moins, dans la plupart d'entre eux, il y a lieu de distinguer une forme et une matière. La notion de la chair, par exemple, contient non seulement l'essence ou la forme propre de la chair, mais sa matière logique. La chair en général c'est du feu et de la terre (matière) et encore guelque chose (la forme réalisée par cette matière, la fonction de la chair. Gen. an., II, 1, 734 b, 30 : σάρχα · χαι γάρ ταύτης έργον τι έστιν. Meta., Z, 17, 1041 b, 17 : xai ή σάρξ ού μόνον πῦρ xai γῆ, ή τὸ θερμὸν xaì ψυχρόν, άλλα xaì έτερόν τι. V. ad II, 1, 412 b, 6-9). Ce ne sont pas, en effet, seulement les choses concrètes, mais aussi les concepts, qui ont de la matière (Meta., Z, 11, 1037 a, 4: έστι γάρ ή ύλη ή μέν αίσθητή ή δε νοητή. Ibid., 10, 1036 a, 9: ύλη δ' ή μέν αίσθητή έστιν ή δε νοητή, αίσθητή μέν οໂον χαλχός χαί ξύλον χαί όση χινητή ύλη, νοητή δε ή έν τοις αίσθητοις ύπάρχουσα μή ή αἰσθητά, οໂον τὰ μαθηματικά. Ibid., I, 8, 1038 a, 23 : τὸ δὲ γένος ύλη ού λέγεται γένος et sæp.; Ind. Ar., 787 a, 12 sqq. Cf. RAVAISson, Ess. sur la Méta. d'Ar., t. I, p. 517). Il n'y a que les genres suprêmes et quelques notions d'un caractère spécial (v. la note précédente) qui soient de pures formes sans matière. Mais il est clair que c'est encore l'intellect qui est compétent pour connaître la forme et la chose in abstracto, c'est-à-dire pourvue de sa matière logique. En résumé : la chair, ou tout autre terme, peut désigner un objet in concreto ou in abstracto. Dans le premier sens, ce sont des facultés distinctes, à savoir l'intellect, d'une part, et la sensibilité, de l'autre, qui connaissent l'essence de la chair et la chair. Dans le second sens, c'est une même faculté, l'intellect, qui connaît la chair et la forme de la chair, mais il le fait par des démarches différentes ou il a une attitude différente dans les deux cas. L'acte par leguel il saisit une forme pure est, en effet, un et indivisible comme cette forme même (v. THEM., 177, 26; ad III, 4, 429 b, 11-12; 5, 430 b, 6-20), et ressemble à la ligne droite. Au contraire, l'acte

par lequel il pense une forme avec sa matière logique est déjà une discursion, il implique une pluralité d'éléments unis, quoique distincts, comme la ligne brisée (Meta., E, 4, 1027 b, 29 : έπει δε ή συμπλοχή έστιν χαι ή διαίρεσις εν διανοία..... χτλ. Ibid..  $\Delta$ , 6, 1016 a, 12 : xai ή εύθεια της χεχαμμένης μάλλον έν. την δέ χεχαμμένην και έγουσαν γωνίαν και μίαν και ού μίαν λέγομεν, ότι ένδέγεται καὶ μὴ άμα τὴν κίνησιν αὐτῆς εἶναι καὶ άμα · τῆς δ' εὐθείας άει αμα, και ούθεν μόριον έγον μέγεθος το μεν ήρεμει το δε κινειται, ώσπερ της κεκαμμένης.). L'intellect, en séparant la forme de la matière, pense comme divisé ce qui est en réalité indivisible. de même que le point qui unit les deux segments de la ligne brisée est à la fois unique et double (v. ad III, 3, 427 a, 10; Mot. an., 8, 702 a, 22 : ή δε χαμπή ότι μέν έστι τοῦ μεν άρχη τοῦ δε τελευτή, είρηται. διὰ χαὶ ἔστι μεν ὡς ενί, ἔστι δ' ὡς δυσὶ χρῆται ἡ φύσικ αὐτῆ.). La comparaison est d'autant plus juste que, quand on pose la forme après la matière, on pose deux fois la même notion (Meta., Z, 5, 1030 b, 32 : δὶς τὸ αὐτὸ ἔσται εἰρημένον. V. ad II, 1, l. l.), de même que, dans la ligne brisée, le point unique joue le rôle de deux (Phys., IV, 11, 220 a, 17 : τη γάρ μέση στιγμή ώς δυσί γρησεται. V. ad III, 3, l. l.). - L'explication proposée par TEICHMÜLLER (Stud. z. Gesch. d. Begr., p. 492) nous paraît plus ingénieuse que vraisemblable : ARISTOTE, pense-til, compare la sensibilité à la ligne droite. Comme toutes les parties de la ligne droite sont les unes en dehors des autres, ainsi les sensations se succèdent dans le courant d'un perpétuel devenir. Mais, de même que les diverses parties d'une ligne brisée se rapprochent et se tassent de telle sorte qu'elle pourrait tenir « dans le creux de la main », de même, quand nous rassemblons et rapprochons les unes des autres les images sensibles, nous obtenons une représentation générale intermédiaire entre la sensation pure et la connaissance rationnelle. TEICHMÜLLER rappelle, à ce propos, le célèbre passage des Seconds analytiques (II, 19; V. ad III, 7, 431 a, 15) où ARISTOTE parle de la superposition et de la fusion des images qui produisent la première connaissance de l'universel. Mais il faut remarquer que l'image composite ainsi constituée n'est point, pour ARISTOTE, un concept, et que la sensibilité ne saurait, d'après lui, nous permettre d'atteindre l'essence (70 σαρχί είναι) des choses. L'image n'est que l'auxiliaire de la pensée, et non la pensée même (v. ad l. l.). En outre, ainsi comprise, la comparaison ne serait pas exacte, car lorsqu'on replie sur elle-même une ligne brisée, ce sont les segments qui

Tome II

29

se suivent immédiatement qui se superposent. Pour former les images générales, au contraire, ce ne sont pas toujours, ni même dans la plupart des cas, deux sensations immédiatement consécutives qui se trouvent rapprochées. Enfin, comme l'indique nettement le passage de la *Métaphysique* que nous venons de citer, c'est la ligne droite qu'ARISTOTE compare à la connaissance la plus unifiée.

Mentionnons enfin le commentaire de TRENDELENBURG (p. 393): Inflexa linea e recta nata posterius aliquid est, cui recta tanquam prius subest. Si inflexam in rectam rursus extenderis, princeps illud et causa restituitur. Ita mens, si notionem, quae rem constituit tanquam lex et causa, intellexerit, hoc, quod subest, sublatis, quae materiae natura notioni acciderunt, in dignitatem restituit suam. — Rien, dans la partie correspondante du De anima d'ALEXANDRE, qui suit cependant de très près le texte d'ARIS-TOTE, ne rappelle l'exemple employé ici.

**429 b, 14. τὸ σιμόν, τόδε ἐν τῷδε.** — Ind. Ar., 680 a, 40 : τὸ σιμὸν χοιλότης ἐν ῥινί, usitatum Aristoteli exemplum τοῦ συνειλημμένου μετὰ τῆς ὕλης..... χτλ. — τόδε ἐν τῷδε = telle forme dans telle matière. Cf. Meta., Z, 5, 1030 b, 17 : χαὶ σιμότης τὸ ἐχ τῶν δυοῖν λεγόμενον, τῷ τόδε ἐν τῷδε. Ibid., 11, 1036 b, 23; Ind. Ar., 496 a, 4.

429 b, 15. ὧν λόγος τις ή σάρξ. — Part. an., I, 1, 642 a, 22: δηλον τοίνυν ότι καὶ ή σὰρξ τὸν αὐτὸν τρόπον ἐστί, καὶ τῶν ἄλλων τῶν τοιούτων μορίων ἕκαστον (sc. οὕτε γὰρ ἕν τι τῶν στοιχείων οὕτε δύο ή τρίχ οὕτε πάντα, ἀλλὰ λόγος τῆς μίξεως αὐτῶν). Cf. Meta., Z, 17, 1041 b, 17; V. l'avant dernière note. — PLAT., Tim., 82 C: μυελοῦ γὰρ ἐξ ἐκείνων (sc. γῆς, πυρὸς ὕδατός τε καὶ ἀέρος) ὀστοῦ τε καὶ σαρκὸς καὶ νεύρου ξυμπαγέντος, ... κτλ. GALEN., Const. art. med., I, 253 Kühn: ὅσα τοίνυν σώματα πρῶτον τὰς τοιαύτας ἔχει ποιότητας, ἐκεῖνα στοιχεῖα τῶν ἄλλων ἀπάντων ἐστὶ, καὶ τῆς σαρκός. ἔστι δὲ ταῦτα, γῆ, καὶ ὕδωρ, καὶ ἀϳρ, καὶ πῦρ... κτλ.

429 b, 18. πάλιν δ' ἐπί.... 21. κρίνει. — Le sens de ce morceau nous paraît être le suivant : la dualité de la forme et de la matière se manifeste même dans les concepts mathémathiques (τὰ ἐν ἀφαιρέσει ὅντα) que l'on serait tenté de considérer comme de pures formes sans matière (Meta., Z, 10, 1036 a, 1 : τὸ γὰρ κύκλῳ εἶναι καὶ κύκλος..... ταὐτό. 1036 a, 16 : εἰ μὲν γάρ ἐστι..... κύκλος τὸ κύκλῳ εἶναι, καὶ ἡ ὀρθὴ τὸ ὀρθῆ εἶναι

xai h obola h ric dobic... xrd.). Car le continu, dans lequel ils se réalisent peut être regardé comme leur matière logique (v. ad III, 5, 430 b, 16-19). L'essence de la ligne, par exemple, peut être prise à part, sinon de toute étendue, du moins de toute étendue déterminée. Elle est alors pure dualité (intervalle de deux points), et, sans doute, n'ont-ils pas tort ceux qui prétendent que la forme pure du cercle peut se penser à part de l'étendue (Meta., Z, 11, 1036 b, 8 : ànopour river hon xzi έπὶ τοῦ χύχλου χαὶ τοῦ τριγώνου, ὡς οὐ προσῆχον γραμμαῖς ὁρίζεσθαι καὶ τῷ συνεγεῖ,.... καὶ γραμμῆς τὸν λόγον τὸν τῶν δύο εἶναί φασιν.). Ce sont donc, ici encore, des facultés différentes, ou plutôt des manières d'être différentes de la même faculté, qui pensent le concept mathématique comme tout (forme et matière) et sa forme seule. L'interprétation de THEMISTIUS (178, 6) est remarquablement nette : έστι δε και έπι των έξ άφαιρέσεως λεγομένων τά μεν έοικότα τῷ ὕδατι, τὰ δὲ ἐοικότα τῷ ὕδατι είναι · άλλο γάρ καὶ ἐν τούτοις τὸ εὐθὺ καὶ τὸ εὐθεῖ εἶναι, καὶ τὸ μὲν εὐθὺ μετὰ τοῦ συνεχοῦς, ώσπερ τὸ σιμόν · ὑπόχειται γὰρ τὸ συνεχὲς τῆ εὐθεία, τὸ δὲ εὐθεῖ είναι ό λόγος ό τοῦ εὐθέος. ἐπὶ τούτων δὴ τῶν ἐξ ἀφαιρέσεως ἄμφω ὁ νοῦς έοιχε χρίνειν, λέγω δε άμφω τό τε σύντεθον έχ τοῦ ύποχειμένου χαὶ τῆς μορφής καὶ αὐτὴν τὴν μορφήν, ἀλλ' οὐχ ὁμοίως ἔχων καὶ τηνικαῦτα, άλλα και έπι τούτων ποτε μεν ώς άπλοῦς, ποτε δε ώσπερ σύνθετος γινόμενος. και γαρ ει άλλη μεν ύλη τοις αίσθητοις ύπόκειται σώμασιν, άλλη δε τοις έξ άφαιρέσεως λεγομένοις.... κτλ. - V. ad III, 7, 431 b, 12-16.

429 b, 18. tà iv àgaipiste ou tà if àgaipiste désignent les notions abstraites et, spécialement, les concepts mathématiques. V. ad I, 1, 403 b, 15; 4, 408 a, 6-7; III, 7, l. l.

 $\delta \varsigma$  τὸ σιμόν. — Les notions mathématiques sont comme le camus, c'est-à-dire qu'elles ont une matière, le continu, comme le camus a pour matière le nez. V. les notes précédentes et *Meta.*, Z, 5, 1030 b, 15; b, 31; 10, 1035 a, 26. Il faut remarquer, toutefois, que le camus a ou peut avoir une matière sensible, tandis que les notions mathématiques, en tant que telles, ne peuvent avoir qu'une matière intelligible. V. ad III, 4, 429 b, 12—17 et *Meta.*, E, 1, 1025 b, 30 : τῶν δ' ὀριζομένων xaì τῶν τί ἐστι τὰ μὲν οὕτως ὑπάρχει ὡς τὸ σιμόν, τὰ δ' ὡς τὸ xoīλov. διαφέρει δὲ ταῦτα ὅτι τὸ μὲν σιμὸν συνειλημμένον ἐστὶ μετὰ τῆς ὕλης · ἔστι γὰρ τὸ μὲν σιμὸν xo[λη ῥίς, ἡ δὲ xoιλότης ἄνευ ὕλης aἰσθητῆς. Cf. ibid., Z, 10, 1036 a, 2; V. ad I, 1, *ll. l.*  **429 b, 19. μετά συνεχούς γάρ.** — V. ΤΗΕΜ., *l. c.*, et PHILOP., 531, 15 : ύλη γάρ έστιν, ώς φησιν, τῶν σχημάτων τὸ συνεχές. — TRENDELENBURG ne paraît pas avoir aperçu la suite des idées.

el Écriv Érepov..... 20. xai rò eù6ú. — Cette proposition, dit SIMPLICIUS (233, 28), est exprimée sous une forme hypothétique, parce qu'ARISTOTE n'a pas l'intention d'en examiner à présent la légitimité; il le fait dans la Métaphysique. — Cf. Meta., Z, 6 sqq., d'où il résulte qu'ARISTOTE admet en effet la distinction de la forme et de la matière logique dans les concepts mathématiques. V. ad ll. l. et III, 4, 429 b, 18.

429 b, 20. άλλο. — La leçon de la plupart des manuscrits, äλλψ, ne paraît pas pouvoir être admise. Comme le remarque BONITZ (Arist. Stud., IV, p. 376, n. 10), il faut, sans doute, lire άλλο (TVX) et traduire : mais l'essence du rectiligne est autre chose, si, du moins, il est vrai que le rectiligne et sa forme soient distincts. Par consequent, ετέρω ή ετέρως έγοντι χρίνει. Cf. b, 10 : έπει δ' άλλο έστ! χτλ ..... χαί ή άλλψ, ή άλλως έγοντι..... xτλ. D'ailleurs, si l'on admettait la leçon άλλφ, la phrase signifierait que ce sont des facultés différentes qui connaissent le rectiligne mathématique et la forme du rectiligne, ce qui, sans doute, ne serait pas vrai, car ce sont seulement des attitudes différentes de l'intellect qui correspondent à la connaissance de l'un et à celle de l'autre (v. ad III, 4, 429 b, 12-17; b, 18). C'est toujours, en effet, l'intellect qui pense les concepts mathématiques soit avec, soit sans leur matière logique (5)7, vor, trf. Cf. Ind. Ar., 441 a, 50; b, 9). - TORSTRIK (Jahrb. f. class. Philol., 1867, p. 245) maintient ἄλλψ et prétend que, si on lit äλλo, la phrase devient tautologique. Mais ce n'est là, sans doute, qu'une apparence car el dotty... xth. doit signifier : « Si l'on admet que la forme du rectiligne et le rectiligne sont distincts », et forme une sorte de parenthèse.

429 b, 21. ή ετέρως έχοντι. — ή doit être pris ici dans le sens correctif (*Ind. Ar.*, 313 a, 23). Cf. THEM., *l. l.* 

xal δλως άρα..... 22. τον νούν. - Prise à la lettre, cette proposition signifierait que l'intellect ne peut être séparé des facultés inférieures que dans le sens où les choses sont séparées de la matière et que, par suite, comme les formes ou les idées ne peuvent exister, en soi et indépendamment de la pensée, sans leur matière, l'intellect n'est, de même, que logiquement séparable de la sensibilité. Mais, bien que certains passages d'Aristote puissent et doivent être interprétés en ce sens, ce n'est sans doute pas le cas pour celui-ci. Car ce qu'il veut établir c'est précisément que l'intellect est distinct des fonctions sensibles et peut s'exercer sans leur concours. Il faut donc entendre ici par tà πράγματα les choses en tant qu'objets de la connaissance et interpréter : de la même façon que les choses peuvent être pensées à part de leur matière sensible ou logique, de même en est-il pour ce qui concerne l'intellect qui les pense. C'est-à-dire que l'intellect proprement dit est distinct de la sensibilité, et même de ce genre d'intellect qui pense les formes avec leur matière abstraite. SIMPL., 234, 11 : ώς οῦν ἔχει τὰ πράγματα χατὰ τὸ γωριστὸν ή ἀγώριστον της ύλης, ούτω και αι του νου τούτου θεωρίαι (αύται γάρ περί τόν νοῦν), ή τῶν πάντη χωριστῶν ή τῶν πη χωριστῶν ή τῶν άχωρίστων άντιλαμβανόμεναι. εί δε αι ένέργειαι αύτοῦ τοιαῦται, δηλον ώς xai aὐτὸς.... xtλ. Il y a du reste, de ce morceau, autant d'interprétations différentes que de commentateurs. V. THEM., 178, 26; PHILOP., 532, 13; PLUT. ap. PRISC., 34, 7; PRISC., 34, 2; 11.

429 b, 22. ἀπορήσειε..... 29. ὅσπερ τάλλα. — ΑΒΙSTOTE expose ici deux difficultés qu'on pourrait soulever contre la théorie présentée dans ce chapitre : 1° Si l'intellect est, comme nous l'avons dit, simple, sans mélange, et ne possède aucune propriété et si, d'autre part, penser c'est pâtir, comment la pensée pourra-t-elle naître en lui? Tout patient doit être, en effet, pourvu de certaines qualités; il faut qu'il soit en acte ce que l'agent est en puissance et vice versa. 2° Nous avons dit que l'intellect se pense lui-même; c'est donc qu'il est identique à l'intelligible. Mais comment l'est-il? Si l'intelligibilité de l'intellect est de même espèce que celle de l'un quelconque des autres intelligibles, et si ce n'est pas par autre chose que lui-même qu'il est intelligible, tous les intelligibles doivent contenir l'intellect — ce qui, en fait, n'est pas; — si c'est par l'inhérence et le mélange en lui de quelque autre chose appartenant aussi à tous les autres intelligibles qu'il est lui-même intelligible, comment l'intellect pourra-t-il être pur et sans mélange?

429 b, 23. εἰ ὁ νοῦς ἀπλοῦν..... 25. πάσχειν τί ἐστιν. — ΗΑΥΡΟΓΚ (Obs. crit. in al. loc. Arist., pp. 4—5) remarque que, si l'on adopte ce texte, la remarque qui suit (ἡ γάρ τι κοινὸν..... κτλ.) est superflue. Car la question : comment ce qui est impassible pourra-t-il pâtir? ne comporte pas d'explication et peut se poser quelle que soit la nature de l'action et de la passion. Il en conclut qu'il faut supprimer, b, 23, καὶ ἀπαθές. ZELLER (II, 2<sup>8</sup>, p. 568, n. 1 t. a.) conjecture, pour la même raison, καὶ ἀμιγές. On peut invoquer, en faveur de la première hypothèse, la paraphrase de THEMISTIUS (178, 30) : ᾿Αναξαγόρας δὲ πῆ μὲν ὀρθῶς ἕλεγε περὶ τοῦ νοῦ, πῆ δὲ οὐκ ὀρθῶς · ἄμικτον μὲν γὰρ αὐτὸν ἀπάσης ὕλης ποιῶν ὀρθῶς ὑπενόει, πῶς δὲ τοιοῦτος ῶν πάντα νοήσει, εἴπερ τὸ νοεῖν πάσχειν ἐστίν, οὐκ ᠔ρθῶς διδάσκειν ἡμᾶς παρειώρα. Cf. SUSEMIHL, Philol. Anzeig., 1873, p. 683; Burs. Jahres., XXXIV, p. 31, n. 36.

# **429 b, 24.** δσπερ φησίν 'Αναξαγόρας. — V. ad I, 2, 405 a, 16.

429 b, 25.  $\frac{1}{7}$  γάρ τι κοινόν...... 26. πάσχειν. — L'agent et le patient doivent faire partie du même genre et l'un doit être en acte ce que l'autre est en puissance. V. ad II, 4, 416 a, 22—25; 5, 417 a, 1 et THEM., 179, 6 : διόπερ οὐδὲ πάσχει τὸ τυχὸν ὑπὸ τοῦ τυχόντος, οἴον ὑπὸ ψόφου γραμμή, ἀλλ' ῶν ἡ αὐτὴ καὶ κοινὴ ὕλη. — Le sens de la phrase est d'ailleurs très clair, et l'on comprend à peine comment TRENDELENBURG (p. 397) a pu y trouver tạnt de difficultés.

429 b, 27. η γὰρ τοῖς ἄλλοις..... αὐτὸς νοητός. — Si l'intellect n'est pas intelligible par l'inhérence en lui d'autre chose que lui-même (εἰ μη χατ' ἄλλο αὐτὸς νοητός = εἰ δι' ἑαυτὸν νοητός — TREND., p. 398 — cf. THEM., 180, 7), il faudra qu'il soit lui-même inhérent à tous les intelligibles (si, du moins, l'intelligibilité est spécifiquement une) : ἔσται ἐν πᾶσι τοῖς νοητοῖς ό νοῦς, xal ἐν λίθψ ἄρα, xal ἔσται ὁ λίθος νοῦς (ΡΗΠΟΡ., 532, 32; cf. SIMPL., 235, 22).

429 b, 28. 2v dé ri rò voŋròv elder. — TRENDELENBURG (l. l.) remarque très justement que ces mots expriment la condition commune aux deux hypothèses.

429 b, 29. ή τὸ μέν πάσγειν..... 430 a, 2. ἐπὶ τοῦ νοῦ. - Réponse à la première difficulté. - Sur le sens de  $\hat{\eta}$ , v. Ind. Ar., 313 a, 7. — TORSTRIK (p. 180 sqq.) trouve le texte des manuscrits inintelligible et expose longuement par suite de quelles omissions et de quelles additions les copistes et les grammairiens ont dénaturé le texte primitif. Il propose de le rétablir aiusi : ή το μέν πάσγειν και ποιείν κατά κοινόν τι γίγνεται, ό δὲ νοῦς, ώσπερ εἴρηται πρότερον, δυνάμει πώς ἐστι τὰ νοητά, ἀλλ' έντελεχείq..... xτλ. WALLACE (p. 270) met un point après κοινόν τι et adopte la leçon de l'Aldine διὸ εἴρηται. Mais on peut expliquer le texte traditionnel soit avec moins de corrections, soit même sans le modifier. On pourrait traduire : Ne faut-il pas répondre que c'est en un sens général (xatà xoivóv ti, cf. Ind. Ar., 399 b, 18) que nous avons dit précédemment que l'intellect pâtit, parce qu'il est d'une certaine façon l'intelligible en puissance, et qu'on peut lato sensu appeler passion tout passage de la puissance à l'acte (cf. PHILOP., 533, 46 : χαί φησιν ότι χοινόν όνομά έστι του πάθους · τό μέν γάρ έστι τελειωτικόν, τὸ δὲ φθαρτικόν...... κτλ.). Mais, bien que διαιρεῖν n'ait souvent que le sens général de disputare, explorare, explicare (v. ad I, 1, 402 a, 23) il n'est guère possible d'admettre que διαιρείν xatà xοινόν τι signifie : employer un terme dans un sens général, c'est-à-dire, précisément, sans faire de distinction. Pour que cette explication fût légitime, il faudrait donc lire είρηται au lieu de διήρηται. - SIMPLICIUS (236, 9) explique : τὸ πάσχειν, φησί, χατά χοινόν διήρηται πρότερον, διότι έστι τις τῷ πάσχοντι όπωσοῦν πρός τὸ ποιοῦν χοινωνία, ὅτι δυνάμει εἶναι άνάγχη, όπερ ένεργεία τὸ ποιοῦν . διὸ χαὶ δυνάμει πώς ἐστι τὰ νοητὰ ὁ νοῦς. Pas plus que la précédente, cette explication ne rend compte du sens de difiontai et il est difficile, en outre, de la concilier avec le texte ότι (et non διό) δυνάμει πώς..... χτλ. - Le commentaire de TRENDELENBURG (p. 399) qui, d'ailleurs, se tient assez loin du texte (Aristoteles patiendi incommodum ita amolitus est, ut mentem rerum faceret facultatem — δύναμιν —, Hoc illud, quod postulabatur, commune est — χοινόν τι —,

ut mens non extrinsecus patiatur, sed, dum res cogitat, suam ipsius facultatem ad actum et vitam traducat), fournirait, semble-t-il, la traduction suivante : mais ne faut-il pas répondre que nous avons défini plus haut la passion par un caractère qui est aussi commun à l'intellect. Car il est en puissance... etc. - Seulement on ne voit pas, si l'on adopte cette interprétation, à quel passage antérieur ARISTOTE fait allusion. En outre. διαιρείν ne peut guère avoir l'acception dont il s'agit. Il est, enfin, assez difficile d'admettre que xoivóv ti et b, 25. ti xoivòv expriment, à quelques lignes de distance, des idées tout à fait différentes. - BRENTANO (Psych. d. Ar., p. 137, n. 68) explique : n'est-il pas vrai que nous avons distingué antérieurement (cf. II, 5, 417 b, 2 : ούχ ἔστι δ' άπλοῦν οὐοὲ τὸ πάσγειν..... xτλ.) deux sortes de πάσγειν κατά κοινόν τι. Mais, quoique cette interprétation soit bien préférable aux précédentes, on ne comprend pas, si tel est le sens de la phrase en question, comment la proposition suivante : ότι δυνάμει..... κτλ. peut lui servir de preuve ou d'explication. - On évite ces difficultés en traduisant : mais ne faut-il pas répondre que nous avons distingué plus haut la passion qui s'exerce grace à une communauté entre l'agent et le patient de celle que l'on doit attribuer à l'intellect? Et cela, parce que l'intellect est les intelligibles en puissance et non en acte. - En effet, la passion proprement dite suppose, non pas seulement que le patient est en puissance, mais qu'il est en puissance ce que l'agent est en acte; que l'un et l'autre appartiennent au même genre, car la blancheur est sans action sur la ligne (v. ad II, 4, 416 a, 22-25; 5, 417 a, 1). Le patient doit donc, non pas seulement être en puissance ce que l'agent est en acte, mais être en acte le contraire de ce qu'est l'agent. Une chose qui, comme l'intellect, n'est, rigoureusement parlant, rien en acte ne saurait donc avoir rien de commun avec aucun agent, et en disant plus haut (III, 4, 429 a, 15 sqq.) que l'intellect est tout en puissance et rien en acte, nous avons dit, par cela même, qu'il ne peut pas pâtir au sens ordinaire du mot, c'est-à-dire хата хонобу т. Cf. ТНЕМ., 179, 10 et ALEX., l. c. ad 430 a, 1.

429 b, 30. δυνάμει πώς. — Avant d'avoir pensé l'intellect est en puissance les intelligibles d'une certaine façon, il les est en une autre après s'être exercé. V. ad III, 4, 429 b, 5—9.

429 b, 31. δεί δ' ούτως...... 430 a, 2. επί του νου. ---

Il n'est pas nécessaire de supposer, avec TORSTRIK (p. 183), qu'il y avait, dans le texte primitif, ὑπολαδεῖν après οὕτως. Il suffit de supprimer le point en haut avant ὅπερ et d'expliquer : δεῖ δ' οὕτως (sub. συμδαίνειν) ὥσπερ ἐν γραμματ..... ὅπερ συμδαίνει... κτλ. — Essen (D. erste Buch etc., p. 75) écrit ce passage sous la forme suivante, dont la correction grammaticale nous semble douteuse : δεῖ δὲ οὕτως ὥσπερ ἐν γραμματείψ ῷ μηθὲν ὑπάρχει ὅπερ ἐντελεγεία καταγεγραμμένον δν συμδαίνειν ἐπὶ τοῦ νοῦ.

430 a, 1. Some in yrappareig. - Ce n'est pas l'intellect lui-même qui est comparé au ypauuareiov, comme la plupart des commentateurs (par exemple Simplicius, 236, 18) l'ont cru. Le véritable sens de la comparaison est indiqué par ALEXANDRE (De an., 84, 21) : « L'intellect matériel (ύλικός) n'est donc en « acte aucune chose, mais il les est toutes en puissance. En « effet, n'étant rien en acte avant d'avoir pensé, lorsqu'il a « pensé quelque chose, il devient le pensé, puisque penser « consiste, pour lui, à posséder la forme pensée. L'intellect a matériel n'est, par conséquent, qu'une aptitude (émergômore) « à la réception des formes et il ressemble à une tablette sur « laquelle il n'v a rien d'écrit, ou plutôt au non-écrit de la « tablette, et non à la tablette elle-même. Car la tablette elle-« même est une des choses | déterminées et actuelles]. C'est « pourquoi ce sont plutôt l'âme et l'animal qui la possède qui « ressemblent à la tablette, et le non-écrit de la tablette est, « comme l'intellect qu'on appelle matériel, l'aptitude à rece-« voir l'écriture. De même donc que, en ce qui concerne la « tablette, celle-ci, qui a en elle la capacité de recevoir l'écri-« ture, pâtit quand elle la reçoit, tandis que la capacité elle-« même ne pâtit pas pour être amenée à l'acte,.... de même « l'intellect ne pâtit pas, n'étant rien d'actuel. » — On aurait donc tort d'admettre, comme le font quelques auteurs (V., notamment, Bournoux, Ét. d'hist. de la philos., p. 168) que l'intellect en puissance a « des fonctions théoriques et des fonctions pratiques ». C'est à l'homme, ou à l'intellect déjà actuel que ces fonctions appartiennent. Le vous παθητικός, par lui-même, loin de les posséder, ne fait que les rendre possibles.

**430 a, 2. και αύτος δέ.... κτλ.** — Solution de la seconde difficulté. SIMPL., 236, 33 : τζν δευτέραν έφεξῆς διακρίνει ἀπορίαν.

**430 a, 3.**  $i\pi i$  µèv yàp..... **4.** vooúµevov. — V. ad III, **4.** 429 b, 5—9 et Meta.,  $\Lambda$ , 9, 1074 b, 33; 1075 a, 3 : oùy  $i\tau epou$ oùv övroç roù voouµevou xal roù voù, öra µì üλην eyet rò aùrò erte,xal ì vóŋrıç roù voouµevou µla.

**430 a, 5. ούτως,** *i. e.* : θεωρητικώς.

του δέ μή άει νοείν..... 6. έπισκεπτέον. -- Cette question, amenée par ce qui précède immédiatement (Philop., 528, 11 : εί ό νοῦς νοεῖ ἑαυτόν, ἀεὶ δὲ πάρεστιν ἑαυτῷ ὁ νοῦς, διὰ τί ut) del tautov voei;), forme une sorte de parenthèse, après laquelle ARISTOTE poursuit la solution de la seconde difficulté (SIMPL., 238, 37 : περί δε τοῦ ἀύλου νοητοῦ εἰπών ὡς ταὐτὸν τῷ νῷ. πρίν περί τοῦ ἐνύλου νοητοῦ διορίσαι, ἐν μέσφ περί τοῦ ἐπιστημο- « νικοῦ ἐπέστησε λόγου διὰ τὸ <μη > ἀεὶ νοεῖν). Pour ne pas interrompre celle-ci, THEMISTIUS renvoie à la fin du chapitre la paraphrase des mots en question. - émioxentéov. WALLACE (p. 271) et SUSEMIHL (v. ad III, 5, 430 a, 21-22) supposent que c'est dans le chapitre suivant (où ARISTOTE montre que l'intellect actif pense toujours) qu'il faut chercher la réponse à cette question. Philopon (334, 9) croit qu'elle est restée sans solution : xai απορεί μέν, ού λύει δε αύτό. ΤΗΕΜΙSTIUS (180, 18) déduit la réponse des considérations antérieures : 6 82 vous ούτος, ό δυνάμει λέγω,..... ούχ άεὶ νοεῖ χαὶ νοῶν συνεχῶς χάμνει . ύπεστι γάρ αύτῷ τὸ δυνάμει, ώστε ούδὲ ἀεὶ νοητός, ἀλλ' ὅταν συλλέξηται τὰ νοήματα. V. ad III, 4, 429 a, 31-b, 4.

**430 a, 6. tv δt τοζς έχουσιν όλην...... 7. τών νοητών.** — Dans les choses qui ont de la matière, l'intelligible est en puissance. Par suite, les choses matérielles ne sont pas des intellects, car l'intellect est la faculté de réaliser en acte ces intelligibles et ce n'est qu'à l'intelligible en acte qu'il est identique.

430 a, 8. ἐκείνφ δὲ τὸ νοητὸν ὑπάρξει. — WILSON (Trans. of Oxf. philol. Soc., 1882—1883, p. 5) signale — ce qui est assez évident — que l'interprétation que TRENDELENBURG (p. 400) donne de ce passage n'est pas exacte, et que ἐκείνφ δὲ τὸ νοητὸν ὑπάρξει = ἐκεῖνος δὲ νοητὸς ἔσται. V. aussi BullingER, Arist. Nus-Lehre, p. 6, et SUSEMIHL, Burs. Jahresb., XXXIV, p. 28.

## **CHAPITRE V**

430 a, 10. το μέν ύλη..... 12. ποιητικόν. — Cf. Phys., II, 2, 194 a, 12 (ή φύσις διχῶς, τό τε εἶδος καὶ ή ὕλη) et sæp.; Ind. Ar., 839 a, 17.

430 a, 11. δ πάντα δυνάμει ἐκείνα. — TRENDELENBURG (p. 401) sous-entend γίγνεται et explique ainsi ἐκείνα; ἐκείνα, ut τόδε τι, quae est Aristotelis pronomina philosophica significatione donandi consuetudo, res certas et definitas indicare videtur. BELGER (ad loc.) remarque : In Bz ind. Ar. 227 a 20 sqq. exempla huius usus non leguntur; intellegas ἕκαστον γένος. Le sens exact est indiqué par ALEXANDRE (De an., 88, 19) : τοῦτο δἑ ἐστιν, ὅ πάντα δυνάμει ἐστὶ τὰ ἐν ἐχείνω τῷ γένει.

430 a, 12. olov  $\eta$  τέχνη πρός τὴν ῦλην πέπονθεν. — TREN-DELENBURG (l. l.) remarque très justement qu'il ne faut pas prendre πέπονθεν à la rigueur : perveteres enim rationem, cum ars agat, arti materia subiecta sit. πέπονθεν, nihil aliud quam έχει. V. ad III, 3, 427 b, 17. — Cf. Phys., l. l. 194 a, 21 (εἰ δὲ  $\eta$  τέχνη μιμεῖται τὴν φόσιν..... xτλ.) et sæp.; Ind. Ar., 758 b, 51. Il faut remarquer que ce rapprochement n'a pas seulement la valeur d'une comparaison, mais contribue à justifier la conclusion : Si la distinction de la forme et de la matière se retrouve partout, dans les œuvres de la nature comme dans celles de l'art, elle doit exister aussi dans l'âme.

430 a, 14. ό μέν τοιούτος νούς...... 15. πάντα ποιείν. — La traduction d'ARGYROPULE : atque quidam est intellectus talis ut omnia fiat, quidam talis ut omnia agat atque efficiat supposerait comme texte : τοιούτος οἶος ου τοιούτος ὥστε. Il faut expliquer : il y a un intellect qui est comme la matière..... Cf. SIMPL., 242, 17 : ό τοιούτος ό ὡς ὕλη · πρὸς γὰρ τὸ ἔσχατον ἀποδlδοται. ALEX., De an., 88, 23 : xaì ἐπεί ἐστιν ὑλικός τις νοῦς.

430 a, 15.  $\omega_5$   $\xi\xi_{15}$   $\tau_{15}$ . — L'habitude n'est que la forme la plus basse de l'acte ou, ce qui revient au même, la forme supérieure de la puissance. Elle est à l'acte ce que la possession est à l'usage (*Ind. Ar.*, 261 a, 58; V. ad II, 1, 412 a, 21; b, 25-413 a, 3). Il n'est donc pas juste de dire que l'intellect qui est tout et toujours actuel soit comme l'habitude. Il faut, par suite, insister sur τις et comprendre que l'intellect qui agit est une forme ou une espèce de l'habitude. (Gen. et corr., I, 7, 324 b, 17 : τὰ δ' είδη καὶ τὰ τέλη ἕξεις τινές, ή δ' ῦλη ἡ ῦλη παθητικόν.). Du reste, les plus anciens commentateurs paraissent avoir lu un texte différent. Ils disent, en effet, (ad h. loc.) que l'intellect qui agit fait passer à l'état d'habitude l'intellect en puissance. ALEX., De an., 88, 23 : είναι τινα δεῖ καὶ ποιητικὸν νοῦν, ὅς αἴτιος τῆς ἕξεως τῆς τοῦ ὑλαοῦ νοῦ γίνεται. In., De an. lib. alt., 107, 29 : νοῦς.... ὁ ποιητικός, δι' ὅν ὁ ὑλικὸς ἐν ἕξει γίνεται. THEM., 181, 16 .....νοῦν ὄντα ἐνεργεία, ὅς ἐκείνψ συμπλακεἰς τῷ δυνάμει καὶ προαγαγών αὐτὸν εἰς ἐνέργειαν τὸν καθ' ἕξιν νοῦν ἀπεργάζεται.

430 a, 16. τὸ φῶς ποιεί... κτλ. — V. ad II, 7, 448 a, 26— 449 a, 25. — Cf. PLAT., *Rép.*, VI, 509 A : ἐπιστήμην δὲ καὶ ἀλήθειαν, ώσπερ ἐκεῖ φῶς τε καὶ ὄψιν ἡλιοειδῆ μὲν νομίζειν ὀρθόν,.... κτλ. ALEX., *l. l.*, 107, 31 : ὡς γὰρ τὸ φῶς α<sup>π</sup>τιον γίνεται τοῖς χρώμασιν τοῦ δυνάμει οὖσιν ὀρατοῖς ἐνεργεία γίνεσθαι τοιούτοις, οὕτως καὶ οὐτος ὁ τρίτος νοῦς τὸν ᠔υνάμει καὶ ὑλικὸν νοῦν ἐνεργεία νοῦν ποιεῖ ἕξιν ἐμποιῶν αὐτῷ τὴν νοητικήν.

430 a, 17. και ούτος ο νούς.... 18. ενέργεια. — V. ad I. 1, 403 a, 8-9. — BRENTANO (Psych. d. Ar., p. 175) et HERTLING (Mat. u. Form, 473), dit ZELLER (II, 2<sup>3</sup>, p. 571, n. 2 t. a.), expliquent : cet intellect lui aussi est séparé. Mais cette interprétation est inadmissible tant au point de vue grammatical qu'au point de vue des idées. D'une part, en effet, elle supposerait, dans le texte, au moins ceci : xzì οῦτος δὲ ὁ νοῦς ; d'autre part, il n'a nullement été question, dans ce qui précède, d'un autre vous, qui posséderait aussi les caractères d'être γωριστός et aπaθής. Il est clair, en effet, que le παθητικός νοῦς, dont il est question dans le passage qui précède immédiatement celui-ci, n'est pas  $\dot{\alpha}\pi\alpha\theta/c$ , et quant à l'intellect dont il s'agit dans le chapitre IV, c'est précisément l'intellect actif (comme nous le montrerons p. 574, 3). — Ces critiques ne nous paraissent que partiellement fondées. Il est exact, sans doute, que les mots xx? ούτος δ νοῦς signifient seulement : et cet intellect. Mais il est au moins très douteux que l'intellect dont il est question dans le chapitre iv soit l'intellect qui agit. Le contraire nous paraît résulter des passages suivants : 429 a,

15 : άπαθές άρα δει είναι, δεκτικόν δε του είδους και δυνάμει τοιούτον άλλά μή τοῦτο..... xτλ. 429 b, 8 : alors même qu'il s'est exercé, l'intellect : έστι και τότε δυνάμει πως, et surtout de la célèbre comparaison 429 b, 31 : δει δ' ούτως.... κτλ. Le passage (p. 574, n. 3) auguel Zeller renvoie pour la preuve de son opinion ne contient que des considérations relatives au sens de la phrase a, 23 : ού μνημονεύομεν δέ,.... xτλ. V. ad loc. - Faut-il donc admettre que l'intellect en puissance ou pathétique est, lui aussi, γωριστός, άμιγής et άπαθής? La question doit, croyonsnous, être résolue par l'affirmative. L'intellect en puissance est séparé parce qu'il est réceptivité pure ; il est séparé comme l'aptitude à recevoir les caractères est séparée de la tablette; et il est, de même, impassible. Quand il recoit les formes, ce n'est pas la réceptivité ou l'aptitude à recevoir les formes qui pâtit, mais le sujet qui la possède (v. ALEX., l. l. ad 430 a, 1). En somme, l'intellect en puissance a tous les caractères de celui qui agit, sauf celui d'être en acte. Mais la différence est capitale, et son influence se fait sentir même sur les caractères que l'intellect qui agit et l'intellect en puissance possèdent en commun, de telle sorte que c'est en des sens tout différents qu'ils sont l'un et l'autre impassibles et séparés. En tant que pure aptitude, l'intellect passif est, sans doute, séparé de toute matière, puisqu'il est la réceptivité de choses sans matière, mais il n'en est pas moins vrai qu'il cesse d'être avec le sujet qui le possède, n'étant rien d'actuel par lui-même, et que l'aptitude qu'il est réclame, pour s'exercer, le concours de l'organisme corporel (v. ad III, 7, 431 a. 15); l'intellect qui agit, au contraire, peut être impérissable (v. ad II, 2, 413 b, 25-26; III, 5, 430 a, 23). L'intellect en puissance est impassible parce qu'il n'est rien, et que la passion suppose une certaine communauté de nature entre l'agent et le patient (v. ad III, 4, 429 b, 29-430 a, 1); l'intellect qui agit, au contraire, est impassible parce qu'il est tout intelligible et tout acte, et que ce qui est tout et tout actuel ne peut rien devenir. --Il n'y a pas lieu, d'ailleurs, de trouver étrange qu'Aristote attribue l'impassibilité à l'intellect qui pâtit. Car c'est précisément parce qu'il pâtit (c'est-à-dire parce qu'il est tout en puissance), qu'il ne pâtit pas xarà xouvov ru (v. ad l. l.), et ARIS-TOTE lui-même rapproche, en parlant de cet intellect, les expressions πάσχειν et ἀπαθές (v. ad III, 4, 429 a, 15). Enfin, tous les commentateurs grecs ont compris que l'intellect en puissance possède, comme l'intellect en acte, bien qu'en un autre

į

sens, les caractères d'être χωριστός και απαθής. THEM., 182, 4 : καί ἔστιν ούτος ὁ νοῦς γωριστός τε καὶ ἀπαθής καὶ ἀμιγής . ῶν δε λέγομεν δυνάμει νοῦν, εἰ xaì τὰ μάλιστα αὐτῷ τὰ αὐτὰ ἐπιφημίζομεν..... xτλ. ALEXANDRE (De an. lib. alt., p. 106 sqg.) énumère les divers intellects et attribue, au plus humble et au plus potentiel de tous, les caractères suivants (107, 15) : à dè voic ούτε διά σώματος άντιλαμδανόμενος των όντων, ούτε σώματος δύναμις ών, οὐδὲ πάσχων, οὐδέ ἐστί τι τῶν ὄντων ὅλως ἐνεργεία, οὐδέ ἐστι τόδε τι το δυνάμενον, άλλ' έστιν δύναμίς τις άπλως..... χτλ. Cf. ID., De an., l. l. ad 430 a, 1, et 89, 12, où Alexandre, qui suit manifestement le texte d'Aristore, l'explique précisément comme l'ont fait BRENTANO et HERTLING : yupiotos te yàp zai αὐτὸς..... xτλ. PHILOP., 534, 19 : μετὰ τὸ ζητῆσαι ἐπὶ τοῦ δυνάμει νοῦ τέσσαρά τινα..... xτλ. Les τέσσαρά τινα sont les questions étudiées de 429 b, 10 à 430 a, 9. Le passage 429 b, 23 : si ó νοῦς ἀπλοῦν ἐστὶ xai ἀπaθές..... xtλ. s'applique donc, d'après PHILOPON, à l'intellect en puissance. Enfin SIMPLICIUS (243, 38) parle de l'impassibilité de l'intellect qui pâtit : h aome d παθητικός νοῦς ὁ ἔτι ἀτελής κατὰ τὴν ἀπάθειαν καὶ τὴν δύναμιν..... xτλ. Ajoutons que la phrase qui suit, a, 18 : ἀεὶ γὰρ.... xτλ. suppose que l'intellect en puissance est, lui aussi, séparé, impassible et sans mélange. Car la supériorité de l'agent sur le patient ne peut servir à démontrer que l'agent possède certaines qualités que si le patient les possède aussi; l'agent devant, en ce cas, les posséder a fortiori.

430 a, 18. *ivipyeta.* — Nous adoptons, avec TORSTRIK (p. 183) et BONITZ (Ind. Ar., 491 b, 2), la leçon *ivipyeta* (au lieu de *ivepyeta* des mss.). Cette leçon est confirmée, non seulement par le commentaire de SIMPLICIUS à cet endroit (243, 8; 37), comme TORSTRIK l'a signalé, mais encore par un passage de son commentaire de la *Physique* (1162, 3) où ce texte du *De* anima est cité, et où le meilleur manuscrit (Marcianus 226) a aussi *ivépyeta* (v. HAYDUCK, in app. crit. ad loc.); enfin, THÉO-PHRASTE (ap. PRISC., 29, 24) dit, de même,  $\tau_{\vec{1}}$  oùsia *ivépyeta* (sc. 6 voũc). Cf. Meta., A, 7, 1072 b, 26 :  $\vec{1}$  yàp voũ *ivépyeta* ζωή, *ixeïvoç di j. ivépyeta*. Ibid., 1072 a, 25.

τιμιώτερον. — V. ad I, 1, 402 a, 1 et Meta.,  $\Lambda$ , 9, 1074 b, 20 : διὰ γὰρ τοῦ νοεῖν τὸ τίμιον αὐτῷ ὑπάρχει.

430 a, 19. doxf est pris dans le sens étroit où il désigne

la cause, efficiente ou finale, du mouvement. V. Meta., E, 1, 1025 b, 22 (τῶν μἐν γὰρ ποιητικῶν ἐν τῷ ποιοῦντι ἡ ἀρχὴ, ἡ νοῦς ἡ τέχνη... κτλ.) et sæp.; Ind. Ar., 112 b, 51; 113 a, 24. Dans son acception générale, ἀρχὴ s'appliquerait aussi bien à la forme qu'à la matière (Meta., K, 1, 1060 a, 1 : ἀρχὴ γὰρ τὸ συναναιροῦν. V. ad I, 1, 402 a, 6). Mais c'est toujours ce qui meut, et ce qui meut comme forme, qui mérite proprement le nom de principe. V. ad II, 4, 415 b, 14-15; Meta., Z, 3, 1029 a, 5 (τὸ εἶδος τῆς ϋλης πρότερον καὶ μᾶλλον ὄν) et sæp.

430 a, 19. τὸ δ' αὐτό ἐστιν..... 21. γρόνφ. — V. ad III, 4, 429 b, 5-9; 430 a, 3. — Les commentateurs n'indiquent pas comment cette remarque se rattache à ce qui suit. Philopon (540, 16) la considère comme une simple parenthèse (τοῦτο ἐν μέσω ἔρριψεν). On peut rétablir ainsi la suite des idées : L'intellect qui agit est acte; mais cet intellect lui-même ne seraitil pas encore passif devant l'intelligible? Nullement, car il se confond avec lui. Aussi, absolument parlant, l'intellection estelle éternelle, et éternelle dans le sens le plus fort du mot, puisque, séparé de toute matière, l'intellect est ce qu'il est, pensée du simple, et exclut tout devenir. - Ce passage est textuellement reproduit au début du chapitre vu. Torstrik (pp. 184; 199), ZELLER et d'autres (v. ad III, 7, 431 a, 1; 431 a, 1 - b, 20) pensent que c'est ici qu'il faut le maintenir de préférence. TRENDELENBURG (v. ad III, 7, 431 a, 1), KAMPE (Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 282, n. 1), BRUNO KEIL (Analect. Isocrat. specim., p. 52) et SUSEMIHL (Berl. phil. Woch., 1884, p. 784, note et Burs. Jahresb., XXXIV, p. 28) croient, au contraire, que c'est au début du chapitre vil que ce morceau est le mieux à sa place. Il nous semble qu'il peut être conservé aux deux endroits. S'il arrive assez souvent aux écrivains modernes de répéter une même idée totidem verbis, le fait a dû se produire encore plus fréquemment dans l'antiquité, étant données les difficultés que les auteurs éprouvaient pour se relire. D'ailleurs, dans le second livre (4, 415 b, 2; b, 20), la phrase :  $\tau \delta$ δ' ού ένεκα διττόν, τὸ μὲν οῦ, τὸ δὲ ῷ est répétée de la même façon à quelques lignes de distance.

430 a, 21. χρόνφ προτέρα έν τῷ ένί. — ΤΗΕΝ., 183, 24 : ἐν μὲν οῦν ἀνθρώπψ πρότερος ὁ δυνάμει νοῦς τοῦ ἐνεργεία. ΡΗΙLOP., 540, 24 : ἐν τῷ ἐνὶ ἀνθρώπψ.

430 a, 21. δλως δέ..... 22. ού νοεζ. - Nous avons suivi l'interprétation de Zeller (II, 2<sup>3</sup>, p. 571, n. 2 t. a.) : im Ganzen geht das blos potentielle Wissen dem aktuellen (nicht blos dem Wesen, sondern) selbst der Zeit nach nicht voran, sondern es verhält sich (nämlich hier, im Ganzen) nicht so, dass der Nus (denn dieser muss jedenfalls als Subjekt hinzugedacht werden) bald denkt, bald nicht denkt. Nous adoptons, par conséquent, la leçon οὐδὲ χρόνψ et nous mettons une virgule, au lieu d'un point en haut, après ce mot. — Im Ganzen ne nous semble pourtant pas correspondre tout à fait exactement à όλως, qui paraît plutôt avoir ici le sens de  $\dot{a}\pi\lambda\bar{\omega}$ ς (v. ad I, 2, 404 a, 28) dans leguel il s'oppose à xatá ti (Ind. Ar., 506 a, 12; 18). La science en puissance est antérieure dans le temps à la science en acte, à un certain point de vue, c'est-à-dire si on la considère chez un homme (v. ad II, 1, 412 a, 26), mais absolument, elle ne possède même pas cette antériorité (THEN., 183, 26 : άπλῶς δὲ οὐ πρότερος ·). A propos du passage identique qu'on lit un peu plus loin (III, 7, 431 a, 1), Philopon (557, 27) fait la remarque suivante : τινά τῶν βιδλίων ἔχουσιν ὅλως τινά δε άπλως. - BRENTANO (Psych. d. Ar., p. 182) essaie d'établir que l'intellect qui pense toujours et qui est antérieur à l'intellect en puissance ne peut pas être le νοῦς ποιητικὸς humain, mais seulement la pensée divine. Cette interprétation, au moins en ce qui concerne ce passage, ne nous paraît pas suffisamment justifiée. Car l'acte ou la forme sont, d'une manière générale, éternels et antérieurs à la puissance, et cette loi, absolument universelle, s'applique à la pensée comme à tout le reste (v. ad II, 1, 412 a, 26; III, 7, 431 a, 2-5). ARISTOTE ne dit pas autre chose ici. Du reste, il eût été, sans doute, assez disposé à admettre l'identité de l'intellect qui agit à la pensée divine (v. la fin de cette note et ad III, 6, 430 b, 24-26). - Au lieu de a, 22. oùy ôte mer voei, Torstrik (p. 185) lit avec Wy, Sim-PLICIUS (245, 5; 34) et SOPHONIAS (125, 26), ote uev voei. SUSEMIHL adopte sur ce point l'opinion de Torstrik et pense, en outre, qu'Aristote indiquait à cet endroit les raisons annoncées plus haut, a, 5 : τοῦ δὲ μή ἀεὶ νοεῖν τὸ αἴτιον ἐπισκεπτέον (Philol. Anz., 1873, p. 690 et Burs. Jahresb., XXXIV, p. 29 et LXXIX, p. 103). Il renonce, d'ailleurs, à admettre (Burs. Jahresb., XXXIV, p. 29), comme il l'avait fait d'abord (Philol. Anz., l. l.), qu'il y ait une lacune dans le texte. V. ad III, 5, 430 a, 25. — Mais la leçon oby oté est celle de presque tous les manuscrits et de la plupart des commentateurs anciens. La contradiction que

# LIVRE III, CII. 5, 430 a, 21 - 23

Torstrik croit constater entre ce passage ainsi écrit et l'assertion que nous avons rencontrée plus haut (a, 5 : tou de un dei νοείν τὸ αίτιον ἐπισχεπτέον) n'existe pas. Car il est question à cet endroit soit de l'intellect passif (v. ad loc. et Schlottmann, D. Vergängl. und Unvergängl. etc., p. 43, n. 2), soit, comme le pense Zeller (II, 2<sup>s</sup>, p. 571, n. 2 t. a.), de l'intellect individuel dont ARISTOTE dit, ici même, qu'il ne s'exerce pas toujours. Torstrik affirme, en outre, que la lecon qu'il préconise a été suivie dar Théophraste, Plutarque et Simplicius. Le fait est exact pour ces deux derniers (v. app. crit. et Philop., 535, 13 sqq.). Mais, en ce qui concerne Théophraste, nous en avons vainement cherché la preuve dans les passages de THEMISTIUS invoqués par Torstrik (p. 187. Cf. BRENTANO, op. cit., p. 182 et n. 202). - Cf. Meta., Λ, 9, 1075 a, 10 : οὕτως δ' ἔχει αὐτὴ αὐτῆς ή νόησις τὸν ἄπαντα αίῶνα. Ibid., 7, 1072 b, 24 : εἰ οὖν οὕτως εῦ έγει, ώς ήμεις ποτέ, ό θεός άεί, θαυμαστόν. V. ad III, 4, 429 b, 5-9.

480 a, 22. χωρισθείς..... 23. όπερ έστί. — L'intelligible en acte est identique à l'intellect et simple comme lui. Il n'y a donc, dans l'intellect qui agit, aucune multiplicité de parties et aucun devenir. Meta., Λ, 9, 1075 a, 3 : οὐχ ἑτέρου οὖν ὄντος τοῦ νοουμένου καὶ τοῦ νοῦ, ὅσα μὴ ὕλην ἔχει, τὸ αὐτὸ ἔσται, καὶ ἡ νόησις τοῦ νοουμένου μία. ἔτι δὴ λείπεται ἀπορία, εἰ σύντεθον τὸ νοούμενον · μεταδάλλοι γὰρ ἂν ἐν τοῖς μέρεσι τοῦ ὅλου. ἡ ἀδιαίρετον πᾶν τὸ μὴ ἔχον ὅλην... κτλ. — χωρισθεἰς δ' = und erst wenn er durch den Tod zum Fürsichsein gelangen ist (SUSEMIHL, Œcon., p. 84).

### 430 a. 23. και τούτο μόνον...., i. e. : τοῦθ' ὅπερ ἐστί.

ού μνημονεόομεν δέ. — ARISTOTE veut-il dire que nous ne conservons plus, après la mort, le souvenir de notre existence actuelle ou que nous ne nous souvenons pas, dans notre existence actuelle, de l'existence antérieure, ou, enfin, que la pensée éternelle de l'intellect qui agit ne s'accompagne pas de mémoire? THEMISTIUS (186, 20 : τί δήποτε οὐ μνημονεύομεν τῶν έν τῷ βίφ μετὰ τὸν θάνατον οἰδὲ ἔχθρας ἀμειδόμεθα... xτλ.) et PHILO-PON (541, 26) adoptent la première hypothèse; TRENDELENBURG (p. 403 sq.), BIEHL (Üb. d. Begr. νοῦς b. Arist., p. 12 sq.) et SUSEMIHL (Philol. Anz., 1873, p. 691) optent pour la seconde. Le premier remarque que : nullum futuri temporis signum. Mais, dans un passage analogue (I, 4, 408 b, 27 : τούτου φθειρομένου οῦτε μνημονεύει οῦτε φιλεῖ<sup>-</sup>), où il est évidemment ques-

Tome ll

30

tion de l'existence future, le présent est aussi employé, — et cette considération paraît avoir amené TRENDELENBURG à changer d'avis (v. la note de la seconde édition *l. l.*). En outre, la proposition qui précède : une fois séparé ( $\chi \omega \rho \iota \sigma \vartheta \epsilon \iota_c$ ) l'intellect actif est  $\mu \delta v \circ \tau \tau \sigma \vartheta \vartheta$  ' $\delta \pi \epsilon \rho \delta \sigma \epsilon \iota_c$ , nous paraît indiquer que c'est à l'interprétation des commentateurs grecs qu'il faut donner la préférence. D'ailleurs, comme le remarque ZELLER (II, 2<sup>3</sup>, p. 574, n. 3 t. a.), la question n'a pas grande importance, car, quelle que soit l'interprétation suivie, la phrase conserve toujours la même signification essentielle : il n'y a pas continuité de conscience entre la vie de l'intellect actif uni à l'intellect passif et son existence séparée et en soi.

430 a. 25. και άνευ τούτου ούθεν νοεί i. e. δ παθητικός άνευ τοῦ ποιητικοῦ. Si inverteres, id quod per pronomina licere crederes, tolleretur anadesca et ipsa agentis intellectus libertas in quandam patientis servitutem assereretur (TREND., p. 403). BRANDIS (Handbuch etc., II, 2, pp. 1130; 1177) comprend de la même façon. On ne voit pas comment, remarque ZELLER (II, 2<sup>8</sup>, p. 574, n. 4 t. a.), cette proposition, ainsi expliquée, peut servir à démontrer que οὐ μνημονεύομεν. Si c'est au παθητικός vois que le souvenir appartient, il va de soi que, étant ofaptós (terme qui, par opposition à àtôiov implique aussi bien l'origine que la fin de l'existence, cf. In., *ibid.*, p. 337, 3 f.), il ne peut avoir aucun souvenir ni du temps pendant lequel il n'était pas encore, ni dans le temps pendant lequel il n'est plus. La remarque xai avec etc. est, en ce cas, tout à fait oiseuse. Si c'est au νοῦς ἀπαθής, l'absence du souvenir ne sera nullement expliquée par le fait que le vous παθητικός ne peut pas se passer, pour agir, du νοῦς ποιητικός. Par conséquent, il faut rapporter τούτου au νοῦς παθητιχός et, soit prendre νοει absolument (ούθεν νοει δ νοών ou ή ψυχή), tournure assez fréquente, comme on sait, dans la langue d'ARISTOTE, soit donner pour sujet à vosi l'intellect qui agit. Et cette interprétation peut être adoptée sans contredire l'assertion que nous trouvons plus haut : oùy ότε μεν νοει etc. (cf. ID., ibid., p. 571, 2), car, a cet endroit même, ARISTOTE admet que, dans l'individu, l'intellect en puissance précède l'intellect en acte et que, par suite, la proposition oux ore uiv voei etc. ne s'applique pas à la pensée individuelle. — La seconde des interprétations proposées par ZELLER est aussi celle de PRANTL (Gesch. d. Log., I, p. 108, n. 69) et de KAMPE (Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 282, n. 1).

### LIVRE III, CH. 5, 430 a, 23 - CH. 6. 430 a, 27

SUSEMIHL (Philol. Anz., 1873, p. 690 et Berl. phil. Woch., 1882, p. 1284) donne, de même, pour sujet à vosi l'intellect actif, et propose d'ajouter, avant aveu, vuv exeñvoç ou, au moins, vuv --conjecture à laquelle il a plus tard renoncé (Berl. phil. Woch., 1884, p. 784, et Burs. Jahresb., XXXIV, p. 29; LXVII, p. 403, n. 22) pour adopter (en lisant a, 24. yáp au lieu de 84) l'interprétation suivante : wir vermögen die zur Continuität des Denkens nöthige Continuität des Sicherinnerns nicht zu bewahren. -Nous avons préféré le premier des sens indiqués par ZELLER, parce que le sujet de vosi ne pourrait guère être l'intellect actif individuel. Le neutre rouro une dratte parait, en effet, désigner τοῦθ' ὅπερ ἐστί ομ τὸ ἀθάνατον χαὶ ἀίδιον c'est-à-dire précisément ce qu'est l'intellect actif séparé de la conscience individuelle (yupiotels). Séparée, cette chose impassible continue, sans doute, à penser, mais ce n'est plus l'individu qui pen'se. — BIEHL (Üb. d. Begr. vous b. Arist., p. 12 sqq.) propose une explication analogue à celle de SUSEMIHL (Philol. Anz., l. l.). Mais elle suppose que le sens de vosi est à peu près identique à celui de μνημονεύει, ce qui n'est guère admissible. — Bien qu'il soit séparé en un sens en tant que pure aptitude (v. ad III, 5, 430 a, 17-18), l'intellect passif ne peut passer à l'acte sans le concours de l'imagination et, par suite, de l'organisme corporel : voeiv oux écriv aveu paviácuatos (v. ad III, 7, 431 a, 15; PHILOP., 542, 12; ZELLER, l. l.). C'est donc à la passivité de l'intellect et à la matière que notre pensée doit son individualité. — Meta., Λ, 3, 1070 a, 24 : εἰ δὲ καὶ ὕστερόν τι ύπομένει, σχεπτέον · ἐπ' ἐνίων γὰρ οὐθὲν χωλύει, οἶον εἰ ἡ ψυχή τοιούτον, μή πασα άλλ' ό νοῦς \* πασαν γάρ άδύνατον ἴσως.

### CHAPITRE VI

**430 a, 26. ή μέν οῦν..... 27. ψεῦδος.** — SIMPLICIUS (248, 21) explique comment ce chapitre se rattache à ce qui précède et pourquoi ARISTOTE n'a pas suivi, dans l'étude de l'intellect, le même plan que pour les fonctions sensitives (v. ad II, 4, 415 a, 15—16; 18—19; 20—22): ὅτε μὲν περὶ τῶν ἄλλων ψυχικῶν δυνάμεων τὴν διδασκαλίαν ἐποιεῖτο, τῶν τε φυτικῶν καὶ τῶν αἰσθητικῶν, τά τε ὑποκείμενα αὐταῖς παρεδίδου, καὶ πρὸ τῶν οὐσιῶν τὰς ἐνεργείας ἐθεώρει, ἐκ τῶν σαφεστέρων ἡμῖν πρὸς τὰ ἀφανέστερα προχωρῶν · ἐν δὲ τῆ περὶ τῆς νοερᾶς τὸν νοῦν, ὅστις ποτέ ἐστ: καὶ όπο ίος, πρό τῶν νοητῶν θεωρεί, ὡς εὐγνωστότερον ὄντα, εἶτα τὰ νοητά,... κτλ.

430 a, 27. iv ols di..... b, 5. lora. - Ce passage serait, à en croire Torstrik (p. 190), un nouveau locus geminus. Les mots a, 27 : ἐν οῖς δὲ..... (b, 1) προσεννοῶν appartiendraient à la seconde rédaction du De anima et b, 1 : rd 7 àp..... (5) Esrai, à la première. Mais cette hypothèse a été réfutée d'une façon qui paralt décisive par VAHLEN (Sitzungsber. Akad. Wiss. Wien, 1872, p. 420 sqq.). Si l'on supprime, remarque-t-il, le premier de ces deux morceaux, l'idée fondamentale du chapitre se trouve rejetée au second plan. En outre, la formule & pèv our suppose, comme corrélatif, in ois di; de plus encore, la proposition b, 5. alla xal ori fy f forai a besoin, pour ne pas surprendre, d'être amenée par a, 31. & St yrvouéνων..... **χ**τλ. Enfin *l'exemple* exposé en premier lieu, b, 28. xaθáπερ 'Εμπεδοχλης έφη..... xτλ., et la preuve indiquée ensuite, b, 1. τὸ γὰρ φεῦδος..... ×τλ., ne font nullement double emploi. Ces considérations nous paraissent militer aussi contre l'opinion de NOETEL (Zeitschr. f. d. Gym., 1864, p. 140), suivant laquelle la première partie de ce morceau serait interpolée.

σύνθεσίς τις..... 28. δντων. — V. De interpr., 1, 16 a, 9: εστ: δ', ώσπερ εν τῆ ψυχῆ ότὲ μὲν νόημα ἄνευ τοῦ ἀληθεύειν ἡ ψεύδεσθαι, ότὲ δὲ ἤδη ῷ ἀνάγκη τούτων ὑπάρχειν θάτερον, οὕτω καὶ ἐν τῆ φωνῆ · περὶ γὰρ σύνθεσιν καὶ διαἰρεσίν ἐστι τὸ ψεῦδος καὶ τὸ ἀληθές . τὰ μὲν οῦν ὀνόματα αὐτὰ καὶ τὰ ῥήματα ἔοικε τῷ ἄνευ συνθέσεως· καὶ διαιρέσεως νοήματι, οῖον τὸ ἄνθρωπος ἡ τὸ λευκόν, ὅταν μὴ προστεθῆ τι. Meta., Ε, 4, 1027 b, 18 : τὸ δὲ ὡς ἀληθὲς ὄν, καὶ μὴ δν ὡς ψεῦδος, ἐπειδὴ περὶ σύνθεσίν ἐστι καὶ διαίρεσιν..... κτλ. Ιbid., Γ, 7, 1012 a, 2 : ἔτι πᾶν τὸ διανοητὸν καὶ νοητὸν ἡ διάνοια ἡ κατάφησιν ἡ ἀπόφησιν · τοῦτο δ' ἐξ ὁρισμεῦ ὅῆλον ὅταν ἀληθεύει, ὅταν δὲ ὡδἱ, ψεύδηται. Cat., 10, 13 b, 10; Ind. Ar., 186 a, 54. V. ad III, 5, 430 b, 6--20; 8, 432 a, 10-12.

430 a, 28.  $\eta \delta \eta$ . --- WALLACE (p. 274) cite COPE, Rhet., I, 1,7:  $\eta \delta \eta$  and its analogues,  $\xi \tau_i$ ,  $o \delta x \xi \tau_i$ ,  $o \delta \pi \omega$ , are used emphatically to mark a critical point, climax, degree attained as deserving of special and particuliar attention at the moment and in reference to something else which is not equally remarkable.

Le sens indiqué par VABLEN (v. *ad* II, 5, 417 a, 25) nous paraît plus simple et plus précis.

**480 a, 28. ώσπερ εν όντων.** — ΤΗΕΜ., 201, 4 : συντίθησι (sc. δ νοῦς) δὲ οὐχ ὥσπερ σωρόν, ἀλλ' ὥστε ἐν αὖθις τὰ πολλὰ ποιήσαι καὶ περιαγαγεῖν εἰς μίαν νόησιν τὸ πλῆθος τῶν ἀπλῶν σημαινομένων.

καθάπερ 'Εμπεδοκλής...... 81. συντίθεται. — Cf. De cælo, III, 2, 300 b, 29; Gen. an., I, 18, 722 b, 47. — Comme le remarque VAHLEN (op. cit., p. 422), ARISTOTE, employant ici une construction assez fréquente, donne à cette proposition un double corrélatif, de sorte que la comparaison correspond à la fois à ce qui précède et à ce qui suit. Il faut, par conséquent, supprimer le point avant ούτω. — Le fragment d'Empépocle faisait partie de l'exposé de ses idées sur la formation des hommes et des animaux : les différents membres étaient d'abord sortis isolément de la terre. Mais leur union sous l'influence de l'amour n'ayant eu d'autre règle que le hasard, la plupart des êtres ainsi produits présentaient toute sorte de monstruosités et quelques-uns seulement se trouvèrent viables. Cf. Emped., v. 313 Mull. :

> πολλά μεν άμφιπρόσωπα χαὶ ἀμφίστερν' ἐφύοντο, βουγενῆ ἀνδρόπρωρα, τὰ δ' ἔμπαλιν ἐξανέτελλον ἀνδροφυῆ βούχρανα, μεμιγμένα τῆ μεν ἀπ' ἀνδρῶν, τῆ δὲ γυναιχοφυῆ, διεροῖς (Panzerb.) ἠσκημένα γυίοις.

Phys., II, 8, 198 b, 29: ὅπου μὲν οὖν ἄπαντα συνέδη ὥσπερ κἂν εἰ ἕνεκά του ἐγίνετο, ταῦτα μὲν ἐσώθη ἀπὸ τοῦ ἀὐτομάτου συστάντα ἐπιτηδείως · ὅσα δὲ μὴ οὕτως, ἀπώλετο καὶ ἀπόλλυται, καθάπερ Ἐμπε-δοκλῆς λέγει τὰ βουγενῆ ἀνδρόπρωρα. Le passage analogue Part. an., I, 1, 640 a, 19 prouve que ce ne sont pas seulement les derniers mots de ce texte qui expriment l'opinion d'EmpédocLE.
V. ZELLER, tr. fr., t. II, p. 236 sqq., I<sup>s</sup>, 793 sqq. t. a. — La comparaison tirée de la doctrine d'EmpédocLE sur la formation des êtres organisés, est choisie à dessein pour montrer que la synthèse des concepts n'est pas une simple juxtaposition, mais qu'ils forment, en s'unissant, un seul tout organique.
V. la note précédente.

**430 a, 31. η διάμετρος.** — διάμετρος a ici le sens qu'ARISTOTE lui donne le plus souvent de diagonale du carré. TRENDELENBURG

(p. 411) remarque qu'on ne connaissait pas encore au temps d'ARISTOTE l'incommensurabilité du diamètre et du cercle, puisqu'ARCHIMÈDE cherchait, plus tard, à déterminer exactement leur rapport. L'incommensurabilité de la diagonale par le côté du carré était, au contraire, facile à apercevoir. Cf. Ind. Ar., 183 a, 6. — Après διάμετρος, TORSTRIK (p. 190) ajoute, avec W et SIMPLICIUS (250, 25) : † τὸ σύμμετρον xaì ἡ διάμετρος. Mais l'exemple que donne ici ARISTOTE a seulement pour but de montrer comment des concepts séparés peuvent s'unir, et non point de prouver que leur synthèse peut donner lieu à la vérité ou à l'erreur. Cf. VAHLEN, l. l.

430 a, 31. αν δε γενομένων .... b, 1. και συντιθείς, i. e. : αν δε γενομένων ή εσομένων νόησις ή, του χρόνον προσεννοῶν και συντιθείς νοει. Cf. VAHLEN, l. l. et THEM., 201, 18 : πολλοις δε προσνοεί και τον χρόνον όταν ώς περι γενομένων ή εσομένων διανοήται, και τοῦτο ίδιον ήδη τοῦ νοῦ ή της ὑπερ την φαντασίαν δυνάμεως τὸ συναντιλαμδάνεσθαι και χρόνου ήτοι παρελθόντος ή μέλλοντος.

430 b, 1. προσεννοών και συντιθείς. — TORSTRIK (p. 190) supprime και συντιθείς, pour la raison suivante: Cleonem et album συντίθεμεν si dicimus Κλέων λευκός έστιν: sin Κλέων λευκός ξιν vel έσται, προσεννοούμεν quidem tempus atque etiam προσσημαίνομεν, sed non componimus tempus cum Cleone. Mais VAHLEN (op. cit., p. 424 sq.) remarque avec raison que συντιθείς doit être pris ici absolument, comme dans cette phrase du De motibus animalium, 7, 704 a, 40: δταν γὰρ τὰς δύο προτάσεις νοήση, τὸ συμπέρασμα ἐνόησε καὶ συνέθηκεν. Il y a σύνθεσις aussi bien quand le prédicat est uni au sujet par ἔστι que quand il l'est par ξν ου ἔσται.

τὸ γὰρ ψεῦδος.... 2. ἀεί. — Cette proposition ne se rattache pas à celle qui la précède immédiatement, et qui forme une sorte de parenthèse, mais à a, 27 : ἐν οῖς δὲ καὶ τὸ ψεῦδος καὶ τὸ ἀληθές... κτλ. Cf. VAHLEN, op. cit., p. 426.

430 b, 2. xai γàρ äν τὸ λευκὸν:.... 3. συνέθηκεν. — Tous les manuscrits ont le texte suivant : xai γàρ äν τὸ λευκὸν μὴ λευκόν, [xai T] τὸ μὴ λευκὸν συνέθηκεν. BELGER (in alt. ed. TREND., p. 414) présente, sur ce passage, les considérations suivantes : mendacium e componendo nasci exemplo probatur, sed τὸ μὴ λευκὸν per se mendacium nullum; est autem τὸ λευκὸν μὴ

λευχόν, si illud το μή λευχον abstuleris. Itaque uncis inclusimus in ed. pr. Recte tamen Roeper in philologo VII, 324 e Philopono coniecit : xai yão âv tò Leuxóv µή Leuxóv, tò µή λευχόν λευχόν συνέθηχεν. Philoponus folio 86. haec habet : χαί γάρ έάν τὸ λευχὸν Σωχράτην εἶποις μή λευχόν, ψεύδη · χάν μή τὸ λευχὸν εἶποις λευχόν, ψεύδη διὰ την σένθεσιν άναρμόδιον ούσαν. Ε Themistio, quoniam neque idem exemplum neque eodem modo proponit, de scriptura nihil constat. DITTENBERGER (Götting. gelehr. Anz., 1863, p. 1615) approuve la conjecture de TRENDELENBURG (1<sup>re</sup> éd.) et supprime το μή ALUXÓV. VAHLEN (op. cit., p. 428) adopte à peu près la correction indiquée par Torstrik (in app. crit., déjà proposée par ROEPER l. l.) et lit : xxì λευχόν τὸ μή λευχόν, συνέθηχεν. BIEHL préfère : xaì τὸ μὴ λευχὸν λευχόν, συνέθηχεν, qui donne à peu près le même sens. Mais aucune correction ne nous paraît nécessaire. Il faut traduire : l'erreur consiste dans une synthèse : car si l'on pense que ce qui [en réalité] est blanc n'est pas blanc, on ajoute | à tort] le non blanc | au concept de l'objet blanc]. Celui qui pense, par exemple, que la neige n'est pas blanche. ajoute à tort le non-blanc au concept neige. C'est précisément ce qu'a compris THEMISTIUS (202, 4) : πολλάχις δε (sc. συντίθησι) τὸ ὑπάρχον ὡς μὴ ὑπάρχον, ὅταν λέγῃ, ἡ χιὼν οὐχ ἔστι λευχή · συντίθησι γάρ τηνικαύτα τῷ τοιούτω τὸ τοιούτον μή ὑπάργειν.

430 b, 3. ένδέγεται..... 4. πάντα. — ΤΗΕΝ., 202, 10 : α γαρ ή φαντασία συγχεχυμένως παρά τῆς αἰσθήσεως ὑπεδέξατο, ὁ νοῦς διαιρεῖ . ή μέν γάρ ώς έν φαντάζεται τον βαδίζοντα Σωχράτην, ό νοῦς δὲ διαιρεϊ χωρίς μέν το Σωχράτης, χωρίς δε το βαδίζει. Cf. Phys., I, 1, 184 a, 21-26; V. ad II, 2, 413 a, 11-12. - Cette interprétation, que THEMISTIUS présente en seconde ligne, est précisément le contraire de celle qu'adopte TRENDELENBURG (p. 414) : Omnia, qualia per se et singula sensibus suscipiuntur, disiuncta et dispersa sunt, ut mens accedere debeat, quae tanquam conjuncta cognoscat. Mais TRENDELENBURG lui-même a reconnu (v. la note de la 2º éd.) que ce sens supposerait dans le texte dinputéra ou diaiperà plutôt que dialperis. Comme le remarque VAHLEN (l. l., p. 431), il n'y a, en somme, que deux interprétations possibles : ARISTOTE dit ou bien que la division possède tous les caractères précédemment attribués à la σύνθεσις, c'est-à-dire qu'elle peut, elle aussi, donner lieu à la vérité et à l'erreur et être soit άπλη, soit xarà χρόνον; ou bien que toutes les opérations considérées jusqu'ici comme des συνθέσεις peuvent être regar-

dées, aussi légitimement, comme des diaipéonic. C'est cette dernière explication que nous avons adoptée à la suite des commentateurs grees (THEM., 202, 6 : ei dé tic mit ouverne ta tolauta άλλα διαίρεσιν λέγοι, ούδ' ούτος αν λέγοι χαχώς. SIMPL., 250, 39 : ούα άνευ διαιρέσεώς έστι σύνθεσις διο χαι διαίρεσιν ρητέον έφ' ων σύνθεσις. Cf. PHILOP., 548, 15). De même que l'affirmation, aussi bien que la négation, peut s'appeler une synthèse, car nier la blancheur du fils de Cléon c'est en affirmer la non-blancheur (Meta.,  $\Gamma$ , 7, 1012 a, 2; V. ad III, 5, 430 a, 27-28), de même, l'affirmation peut, aussi bien que la négation, s'appeler une division, car affirmer ou nier un attribut d'un sujet, c'est toujours distinguer cet attribut de ce sujet (PHILOP., l. l. : δυνατόν φάναι τζν μέν κατάφασιν διαίρεσιν, άτε διαιρουμένην σαφώς είς ύποκείμενον κα? χατηγορούμενον, την δε απόφασιν σύνθεσίν τινα λέγειν ώς έξ ύποχειμένου xa? xarnyopounévou ouyxeinévny.). Le contexte indique assez nettement que návra doit être interprété : návra rà roiaura (THEM., l. c.). VAHLEN (l. l.), à la suite de PHILOPON (548, 13), donne à πάντα le sens, encore plus précis, de ἄμφω (cf. Ind. Ar., 571 b, 54) et explique : So kann man.... die Bezeichnung Sialpisis, die sonst nur der anopagus angehört, mit gleicher Ausdehnung wie σύνθεσις, von beiden, der àπόφασις wie der χατάφασις gebrauchen. — Mais ARISTOTE n'a pas fait mention d'une façon explicite de l'affirmation et de la négation, quoiqu'on puisse trouver, dans ce qui précède, des exemples de l'une et de l'autre (τόν γρόνου προσευνοῶν καὶ συντιθείς - τὸ λευκόν μή λευκόν). Nous croyons, par conséquent, qu'il faut traduire mávea par : toutes ces opérations. Quoi qu'il en soit, cette proposition est exempte des absurdités que Torstrik (p. 191), prenant  $\pi a \gamma \tau z$ dans son sens absolu, croit y trouver : Ea esse corrupta facile apparet. Quid enim? omnia sunt διαίρεσις? δ άνθρωπός έστι διαίρεσις? τὸ λευχὸν διαίρεσις? ἡ σύνθεσις διαίρεσις? et sic in infinitum?

430 b, 4. άλλ' οὖν έστι γε...... 5. έσται. — Quelle que soit la dénomination que l'on donne à l'opération, du moins reste-t-il toujours certain qu'il y a vérité et erreur non seulement dans l'affirmation que le fils de Cléon est blanc (διαίρεσις ου σύνθεσις άπλη), mais aussi dans l'affirmation qu'il l'à été ou qu'il le sera (διαίρεσις ου σύνθεσις χατὰ χρόνον). La particule γε, loin d'être « absurde » comme le pense Torstrik (p. 190), est nécessaire au sens, et il n'y a pas lieu de transporter οὐ μόνον après ἀληθές, comme il le propose. Cf. VAHLEN, op. cit., p. 432. — THEM., 202, 17 : δύο τοίνυν ίδια ταῦτα τοῦ νοῦ, τό τε πολλὰ δύνασθαι νοήματα εἰς ἐν συνάγειν ώσπερ ἕν, χαὶ τὸ προσεννοεῖν τὸν χρόνον.

430 b, 5. τὸ δὲ ἐν ποιοῦν...... 6. ἐκαστον, i. e. : τὸ δὲ ποιοῦν τούτων ἐκαστον ἐν ὁ νοῦς (Philop., 548, 29). Simpl., 251, 2 : συμπλέκει γὰρ τὰ τῆς ψυχῆς ἀπλὰ νοήματα ὁ λόγος, ὃν δὴ νοῦν καλεϊ.

430 b, 6. τὸ δ' άδιαίρετον..... 20. μήχει. - L'erreur et la vérité consistent toujours dans une synthèse de concepts. Sans doute, les concepts ainsi unis forment comme une unité (a, 28. ωσπερ ἕν) dans l'intellect, mais il y a pourtant une multiplicité dans l'unité ainsi formée, et c'est cette multiplicité même qui donne lieu à la vérité et à l'erreur; elles n'appartiennent qu'aux concepts complexes et divisibles. La fonction de l'intellect qui opère la synthèse du divers est la diávoia (Meta., E, 4, 1027 b, 25 : où yáp ἐστι τὸ ψεῦδος xaì τὸ ἀληθές ἐν τοις πράγμασιν, οίον το μεν άγαθον άληθές, το δε χακόν εύθυς ψεύδος. άλλ' έν διανοία · περί δὲ τὰ άπλα και τὰ τι ἐστιν οὐδ' ἐν τῆ διανοία. όσα μέν ούν δεί θεωρήσαι περί το ούτως δν καί μή όν, ύστερον έπισχεπτέον. ἐπεί δὲ ή συμπλοχή ἐστιν χαὶ ή διαίρεσις ἐν διανοία... Eth. Nic., VI, 2, 1139 a, 21 : èv diavolą xatápasic xai ànópasic. V. ad III, 5, 430 a, 27-28; Ind. Ar., 186 a, 52). Le vous au sens propre saisit les concepts indivisibles (An. post., I, 33, 88 b, 36 : λέγω γαρ νοῦν ἀρχήν ἐπιστήμης. Eth. Nic., VI, 6, 1141 a, 7 : λείπεται νοῦν είναι τῶν ἀρχῶν. Ibid., 9, 1142 a, 26; 12, 1143 a, 36 cité ci-dessous), et cette intellection est infaillible. En pareille matière, il peut y avoir ignorance ou science, mais non pas vérité ou erreur. C'est, en effet, par une sorte de contact, par une vision ou une intuition immédiates qu'on les atteint. On ne doit pas dire que celui qui ne possède pas certaines de ces notions se trompe, mais qu'il est vis-à-vis d'elles dans une situation analogue à celui de l'aveugle par rapport aux couleurs, — sous cette réserve seulement que la cécité mentale consisterait dans l'absence complète de l'intellect. Meta., Θ, 10, 1031 b, 17 : περί δε δή τα ασύνθετα τί τὸ είναι ή μή είναι και τὸ ἀληθές και τὸ ψεῦδος; οὐ γάρ ἐστι σύνθετον, ώστε είναι μεν όταν συγκέηται, μη είναι δε εαν διηρημένον ή, ώσπερ τὸ λευχὸν ξύλον ή τὸ ἀσύμμετρον τὴν διάμετρον • οὐδὲ τὸ ἀληθές καὶ ψεῦδος όμοίως ἔτι ὑπάρξει χαὶ ἐπ' ἐχείνων...... ἀλλ' ἔστι τὸ μὲν άληθές το δε ψεύδος, το μεν θιγείν και φάναι άληθές...... το δ' άγ-

νοείν μή θιγγάνειν · άπατηθήναι γάρ περί το τί έστιν ούχ έστιν άλλ' ή χατά συμδεδηχός, όμοίως δε χαί περί τας μή συντεθάς ούσίας...... (31) περί ταῦτα οὐχ ἔστιν ἀπατηθηναι ἀλλ' ή νοεῖν ή μή...... (1052 a, 1) τὸ δὲ ἀληθὲς τὸ νοεῖν αὐτά · τὸ δὲ ψεῦδος οὐχ ἔστιν, ούδ' άπάτη, άλλ' άγνοια, ούχ οία ή τυφλότης · ή μέν γάρ τυφλότης έστιν ώς αν εί το νοητικόν όλως μή έχοι τις. - Mais quels sont les concepts composés et quels sont les concepts simples? Les concepts composés sont ceux dans lesquels on peut distinguer un sujet et des attributs ou, encore, une forme et une matière logique (v. ad III, 4, 429 b, 12-17; 11-12; Meta., H, 3, 1043 b, 28; Z, 11, 1036 b, 3; ad II, 2, 413 a, 13-16). Inversement, les concepts simples ou indivisibles sont ceux dans lesquels on ne peut distinguer de genre et d'espèce ou, ce qui revient au même (v. ad III, 4, l. l.), de forme et de matière. Telles sont, par exemple, les catégories, genres suprêmes qui n'ont pas eux-mêmes de genre (Meta., H, 6, 1045 a, 33 : έστι δὲ τῆς ὕλης ἡ μὲν νοητὴ ἡ δ' αἰσθητή, καὶ ἀεὶ τοῦ λόγου τὸ μὲν ύλη τὸ δ' ἐνέργειά ἐστιν, οἶον ὁ χύχλος σγήμα ἐπίπεδον. ὅσα δὲ μή έχει ύλην, μήτε νοητήν μήτε αίσθητήν, εύθὺς ὅπερ ἕν τι είναί ἐστιν έχαστον, ώσπερ χαὶ ὅπερ ὄν τι, τὸ τόδε, τὸ ποιόν, τὸ ποσόν.). Tels sont aussi, et à plus forte raison, les concepts, s'ils méritent ce nom, qui plus généraux encore que les catégories, n'ont de contenu que par analogie (v. ad II, 1, 412 b, 6-9; 3, 414 b, 20-24), comme l'être, l'un ou le bien (Meta., Z, 6, 1031 a, 31 sqq.; V. ad III, 4, 429 b, 11-12; Ibid., 1032 a, 1 : où yàp χατά συμδεδηχός ἕν τὸ ἐνὶ εἶναι χαὶ ἕν.). Il y a, en outre, certains concepts simples, pures quiddités, qui n'ont aucune matière sensible ni logique, comme l'unité mathématique, le point, l'infini (An. post., II, 9, 93 b, 24 : ώστε δηλον ότι και των τί έστι τὰ μέν ἄμεσα καὶ ἀρχαί εἰσιν, ἂ καὶ εἶναι καὶ τί ἐστιν ὑποθέσθαι δεῖ ή άλλον τρόπον φανερά ποιήσαι. όπερ ό άριθμητικός ποιεί και γάρ τί έστι τήν μονάδα ύποτίθεται, χαί ότι έστιν. Ibid., I, 2, 72 a, 24; Phys., III, 5, 204 a, 23 : τὸ γὰρ ἀπείρψ είναι καὶ ἅπειρον τὸ αὐτό. Meta., K, 10, 1066 b, 13). A prendre les choses à la rigueur, nous devons même dire que toute forme est un indivisible (Meta.,  $\Delta$ , 6, 1016 a, 20; I, 1, 1052 a, 29; V. ad III, 6, 430 b, 6-7; Ibid., M, 8, 1084 b, 14), et que la distinction que nous pouvons faire entre elle et sa matière n'est qu'un artifice de la pensée. Toute forme, en effet, ne fait qu'un avec sa matière, celle-ci est immédiatement donnée avec elle, de sorte qu'en pensant et en énonçant la forme, on pense et l'on énonce du même coup la matière. Ce n'est que provisoirement et sous

t

réserves qu'on peut définir la définition « l'énonciation du genre et de la différence » (Meta., Z, 12, 1037 b, 29; I, 7, 1057 b, 7; Ind. Ar., 525 a, 17). En réalité, la différence renferme déjà le genre et les énoncer tous deux c'est faire un pléonasme : dans son indivisible unité, la dernière différence contient l'essence tout entière. Et c'est précisément pour cela qu'il ne saurait y avoir démonstration de l'essence (Meta., Z, 5, 1030 b, 16 sqg.; 8, 1034 a, 8; An. post., II, 3-8; V. ad I, 1, 402 a, 19; 402 b, 16-403 a, 2; II, 1, 412 b, 6-9; 2, 413 a, 13-16). Démontrer, en effet, c'est établir la liaison nécessaire d'un attribut et d'un sujet (Meta., Z, 17, 1041 a, 10 : ζητείται δε το δια τί ακι ούτως, διά τί άλλο άλλψ τινὶ ὑπάρχει.). Mais, dans la definition, on ne saurait distinguer un sujet et un attribut (An. post., II, 3, 90 b, 34 : έν δε τῷ όρισμῷ οὐδεν έτερον ετέρου χατηγορείται). Il est parfaitement vain de chercher pourquoi telle forme a telle matière, car, en posant le premier terme, on pose ipso facto le second. A cette question, il n'y a pas d'autre réponse à faire que celle-ci : telle forme a telle matière parce qu'elle est telle forme, ou simplement parce qu'elle est. Aussi les partisans d'ANTISTHÈNE n'ont-ils pas complètement tort de nier la communication des genres (Meta., H, 3, 1043 b, 23). - On peut, toutefois, distinguer artificiellement (λογιχώς) la forme de la matière, ou plutôt adapter à la définition la forme extérieure de la démonstration et du syllogisme (v. ad I; 1, 403 b, 8; II, 2, 413 a, 13-16), divisant ainsi l'essence. Mais il reste radicalement impossible de diviser, même artificiellement, les notions qui ne renferment pas de matière (les genres premiers etc., v. ci-dessus) et de séparer d'un sujet les caractères qui lui appartiennent en propre (Meta., H, 6, 1045 b, 23 : όσα δε μή έχει ύλην, πάντα άπλῶς ὅπερ ὄντα τι. Ibid., Z, 11, 4037 a, 33; V. ad III, 4, 429 b, 11-12; De an., III, 6, 430 b, 27; Eth. Nic., VI, 12, 1143 a, 35 : x2ì ò voũc tũv ἐσχάτων ἐπ' άμφότερα · καί γάρ των πρώτων όρων καί των έσχάτων νους έστι καί où λόγος..... xτλ. V. ad III, 10, 433 a, 14-21; Ibid., 9, 1142 a, 25; An. post., I, 23, 84 b, 35 : Eori & Ev, Stav ausov yevyrai χαὶ μία πρότασις ἀπλῶς ἡ ἄμεσος . χαὶ ὥσπερ ἐν τοῖς ἄλλοις ἡ ἀργὴ άπλοῦν, τοῦτο δ' οὐ ταὐτὸ πανταχοῦ, ἀλλ' ἐν βάρει μὲν μνᾶ, ἐν δὲ μέλει δίεσις, άλλο δ' έν άλλφ, ούτως έν συλλογισμῷ τὸ ἕν πρότασις άμεσος, έν δ' άποδείξει και έπιστήμη ό νοῦς. Ibid., II, 3, 90 b, 24; 19, 100 b, 12). Les essences, ou, au moins, certaines d'entre elles, sont donc indivisibles, non pas seulement en acte comme les grandeurs continues, mais aussi en puissance (v. ad I, 1,

402 a, 19; 402 b, 16-403 a, 2; II, 2, 413 a, 11-12; III, 4, 429 b, 11-12). Et l'acte de l'intellect qui les saisit est indivisible comme elles (Meta.,  $\Delta$ , 6, 1016 b, 1 :  $\delta\lambda\omega\varsigma$   $\delta\epsilon$   $\omega\nu$   $\eta$   $\nu\delta\eta$ ,  $\sigma\tau\varsigma$  $\delta\delta\iota a (\rho \tau c \varsigma \eta$  νοοῦσα τὸ τί  $\eta\nu$  εἶναι, xαὶ μὴ δύναται χωρίσαι μήτε χρόνωμήτε τόπψ μήτε λόγω, μάλιστα ταῦτα ἕν. xαὶ τούτων ὅσα οὐσίαι · xαθόλου γὰρ ὅσα μὴ ἔχει δια (ρεσιν,  $\eta$  μὴ ἔχει, ταύτη ἕν λέγεται. *Ibid.*, I, 1, 1052 a, 29; V. la note suivante). Si tout acte est un et indivisible (v. ad II, 5, 417 a, 16-17; III, 2, 426 b, 28), à plus forte raison en est-il ainsi de celui qui a pour objet l'unité la plus absolue qui se puisse concevoir (μάλιστα ταῦτα ἕν). Sans doute, l'intellection de ces formes peut durer un certain temps; mais, pendant cette durée, aucune modification ne se produit en elle; elle ne devient pas. Elle n'est donc divisible ni en puissance, ni en acte. La divisibilité n'est pour elle et pour son objet qu'un accident.

Il y a d'autres choses qui sont indivisibles, mais seulement en acte; ce sont les indivisibles quantitatifs, les grandeurs continues comme la longueur (v. ad III, 6, 430 b, 9; 10-14). C'est encore à l'intellect qu'il faut en attribuer la connaissance, car les concepts mathématiques ne sauraient être atteints par la sensation (v. ad I, 1, 403 b, 15; 9-16), et les continus déterminés et particuliers, dont la connaissance appartient au sens commun, ne peuvent être confondus avec le continu mathématique. Ils ne sont que les images qui servent à l'intellection de celui-ci (v. ad III, 7, 431 a, 15). Seulement, l'acte de l'intellect qui pense une longueur dure un certain temps, et ce temps est divisible en puissance comme la longueur elle-même. Nous n'avons donc plus affaire ici à une intuition absolument indivisible comme celle des formes essentielles. Ceci, d'ailleurs, ne s'applique pas à l'idée même de longueur, car les grandeurs ont une essence logique et qualitative indépendante de la quantité. La ligne, le cercle ou la surface peuvent se définir indépendamment de toute dimension aliquote (v. ad III, 7, 431 b, 12-16; 4, 429 b, 18-21). Par suite, les notions pures de grandeur ou de temps seront, comme les autres essences, saisies par une intuition intellectuelle indivisible. — Voici maintenant quelle nous paraît être la suite des idées dans le morceau qui nous occupe : ARISTOTE vient de dire quelques mots de la fonction intellectuelle qui opère la synthèse des concepts distincts et qui admet la vérité et l'erreur. Il s'occupe à présent de la νόησις τῶν ἀδιαιρέτων. Il distingue les indivisibles en puissance et les indivisibles en acte (b, 6-7); les indivisibles

en acte, c'est-à-dire les continus divisibles en puissance, peuvent, malgré leur divisibilité potentielle, être aperçus dans un temps et grâce à une opération mentale indivisibles, mais indivisibles comme les continus eux-mêmes, c'est-à-dire en acte, et divisibles comme eux en puissance (b, 7-14). Les indivisibles en puissance, c'est-à-dire les formes essentielles, sont aperçus dans un temps et par une opération mentale absolument et dans tous les sens indivisibles comme eux (b, 14-15). Tout au plus peut-on dire que cette opération et sa durée sont divisibles par accident, car on peut penser plus ou moins longtemps la même forme, mais elles ne sont pas divisibles en puissance, comme quand il s'agit des indivisibles en acte (b, 16-17; 5 ixeīva = comme les continus). On peut dire, cependant, qu'il y a, même dans les indivisibles en acte, une forme intelligible, l'idée de temps ou l'idée de longueur, qui, elle, est indivisible absolument. Seulement, cette forme intelligible n'est pas une Idée séparée, comme l'ont cru les Platoniciens. -- Cette interprétation ne soulève que deux difficultés (car il n'y a pas lieu de s'arrêter à l'incorrection grammaticale de la phrase ο ποιεί ἕνα τον χρόνον και το μηκος = ο ποιεί χαί τὸ μῆχος ἐν χαί τὸν γρόνον ἕνα - cf. Them., 204, 17. - Il faut soit considérer xz? to µ7,xoç comme une apposition, soit, plutôt, sous-entendre avant to μηχος, έν ποιεί ou ένοποιεί son équivalent) : Elle suppose, d'abord, une ellipse avant b, 17 : ένεστι γάρ (v. ad loc.). Mais on en constate bien d'autres, et de plus fortes, dans des passages dont l'interprétation ne fait pas de doute. En second lieu, il faut soit corriger b, 17. dal' h àdialpera (v. ad loc.), soit supprimer ces mots comme le propose Torstrik (p. 192) suivi par BIEHL. Les autres conjectures de Torstrik sur ce morceau ne nous semblent nullement fondées. Les mots b, 17 : Evert ...... (20) µ1/xer appartiendraient, d'après lui, à la première rédaction du De anima et auraient dů être insérés à la suite de la phrase b, 9 : duoluc..... (10) univer, avec laquelle ils feraient, d'ailleurs, double emploi. Mais on ne comprendrait guère pourquoi Aristote, après avoir dit que le continu est indivisible en acte (b, 8 : àdialperov yàp ένεργεία), aurait ajouté, dans la première rédaction, la phrase ένεστι γάρ κάν τούτοις τι άδιαίρετον qui, ainsi placée, ne dirait rien de plus que l'assertion précédente. En outre, les mots άλλ' ἴσως οὐ χωριστόν seraient à peu près dénués de sens. Ils ne pourraient, en effet, signifier que ceci : l'indivisibilité en acte est, sans doute, inséparable de la longueur et du temps. Enfin,

au lieu de b, 7 : ούθεν χωλύει νοείν τὸ άδιμερετον, όταν νοή τὸ μήχος, TORSTRIK conjecture : ούθεν χωλύει νοείν το διαιρετόν ή άδιαίρετον, οίον όταν νοη το μηχος. Mais le sens est suffisamment explicite dans le texte traditionnel pour qu'il ne soit pas nécessaire de le modifier. NOETEL (Zeitschr. f. d. Gym., 1864, p. 140) émet, sans la justifier, l'opinion que ce morceau doit contenir plutôt des interpolations qu'un mélange de deux rédactions successives. TRENDELENBURG (p. 415 sqq.) ne suit pas le texte de près et ne semble pas être parvenu à en trouver une explication qui le satisfit lui-même (v. les notes de Belger, in alt. ed., p. 417). La conjecture de WALLACE (p. 277) διαιρετόν pour άδιαίρετον (b. 14) est repoussée avec raison par SUSEMIHL (Burs. Jahresb., XXX, p. 48). L'interprétation proposée par Wilson (Trans. of Ox. philol. Soc., 1882-1883, p. 9 sqg.) a, entre autres inconvénients, celui d'exiger que l'on considère les mots b, 16. & voei xai èv & ypove et b, 19. xaì tò µñxoç comme interpolés. Celle de BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 58 sqq.) est plus séduisante, mais demande éncore plus de corrections. Voici, en effet, comment il rétablit le texte : el δ' ώς έξ άμφοῖν, xal έν τῷ χρόνψ τῷ ἐπ' άμφοϊν, κατά συμδεδηκός δέ, κα! ούχ ή έκεϊνα διαιρετά, ο νοεϊ καὶ έν ψ χρόνψ, άλλ' ή άδιαίρετα ένεστι γάρ κάν τούτοις τι άδιαίρετον άλλ' ΐσως οὐ γωριστόν — ὅ ποιεῖ ἕνα τὸν γρόνον καὶ τὸ μῆκος . καὶ τοῦθ' δμοίως ἐν ἄπαντί ἐστι τῷ συνεχεῖ, καὶ χρόνψ καὶ μήκει. τὸ δὲ μή χατά ποσόν άδιαίρετον άλλά τῷ είδει νοεῖ ἐν άδιαιρέτψ χρόνψ χαὶ άδιαιρέτω της ψυχης. - V., en outre, sur ce morceau, ΗλΥΔυζκ, Obs. crit. in al. loc. Ar., p. 5; BULLINGER, Arist. Nus-Lehre, p. 9 sqq. et SUSEMIHL, Burs. Jahresb., XXXIV, p. 29 sqq. et LXVII. p. 109.

430 b, 6. τὸ δ' ἀδιαίρετον.... 7. ἐνεργεία. — Les indivisibles en acte sont les grandeurs continues (qui sont divisibles en puissance), les indivisibles en puissance sont les formes spécifiquement indivisibles. Étant indivisibles en puissance, les formes spécifiques le sont, a fortiori, en acte. THEM., 202, 21 : τὸ δὲ ἀπλοῦν xai ἀδιαίρετον λέγεται διχῶς · ἡ γὰρ ὅτι μήτε δυνάμει μήτε ἐνεργεία τοῦτό ἐστι διαιρετόν, ὥσπερ εἶχε τὰ ἄϋλα εἴδη xai ἡ στιγμή, ἡ ὅτι δυνάμει μὲν διαιρετὸν ἐνεργεία δὲ ἀδιαίρετον, ὥσπερ ἡ γραμμὴ xai πāν μέγεθος. Meta., I, 1, 1052 a, 29 : τὰ μὲν δὴ οὕτως ἕν ἡ συνεχὲς ἡ ὅλον, τὰ δὲ ῶν ἀν ὁ λόγος εῖς ἦ. τοιαῦτα δὲ ῶν ἡ νόησις μία . Ibid., Δ, 6, 1016 b, 23 : πανταχοῦ δὲ τὸ ἐν ἡ τῷ ποσῷ ἡ τῷ είδει ἀδιαίρετον. Ibid., M, 8, 1084 b, 14.

### 430 b, 8. καί έν γρόνφ άδιαιρέτφ. — Sub. : ένεργεία.

**430 b, 9. όμοίως γὰρ ὁ χρόνος.... τῷ μήχει.** — La longueur ou, d'une manière générale, le continu, sont divisibles mais seulement en puissance. Car les diviser en acte c'est détruire la continuité et réaliser deux lignes au lieu d'une (*Phys.*, VIII, 8, 263 a, 28 : ἐν δὲ τῷ συνεχεῖ ἔνεστι μὲν ἄπειρα ήμίση, ἀλλ' οἰχ ἐντελεχεία ἀλλὰ δυνάμει... κτλ. V. *ibid.*, III, ch. 5 et 6; *Meta.*,  $\Theta$ , 6, 1048 b, 14 et sæp., et la note suivante). Le temps est divisible de la même façon que l'étendue. *Phys.*, VI, 2, 233 a, 10 : φανερὸν ὅτι πᾶς χρόνος ἕσται συνεχής. ἕμα δὲ ὅῆλον καὶ ὅτι μἑγεθος ἅπαν ἐστὶ συνεχές · τὰς αὐτὰς γὰρ καὶ τὰς ἴσας διαιρέσεις ὁ χρόνος διαιρεῖται καὶ τὸ μέγεθος..... κτλ. V. la note suivante.

430 b. 10. οδκουν..... 14. ἐπ' ἀμφοῖν. — Allusion à quelque argument analogue à ceux de Zénon. Il devait, sans doute, revêtir l'une des formes suivantes : Comment peut-on penser un tout indivisible dans un temps qui est divisible? Il faudra que, dans la moitié de ce temps, on pense une partie du tout et, par suite, qu'on le divise, et même qu'on le divise à l'infini, car on pourra toujours partager en deux la fraction de temps considérée. Ou encore : celui gui pense une longueur continue doit en penser d'abord une partie pendant la moitié du temps qu'il met à penser le tout, puis une fraction de cette partie pendant la moitié de la moitié du temps total et ainsi de suite, de sorte que, pour penser le continu, il faudrait nombrer un nombre infini. Cf. Phys., VIII, 8, 263 a, 4 : tòv αύτον δε τρόπον άπαντητέον και πρός τοὺς ἐρωτῶντας τὸν Ζήνωνος λόγον, και άξιοῦντας, εί ἀεί τὸ ήμισυ διιέναι δεῖ, ταῦτα δ' ἄπειρα, τὰ δ' άπειρα άδύνατον διεξελθείν, ή ώς τον αύτον τουτον λόγον τινές άλλως έρωτῶσιν, ἀξιοῦντες ἄμα τῷ χινεῖσθαι τὴν ἡμίσειαν πρότερον ἀριθμεῖν χαθ' ἕχαστον γιγνόμενον τὸ ήμισυ, ώστε διελθόντος τὴν ὅλην ἄπειρον συμδαίνει ήριθμηχέναι άριθμόν. Il faut peut-être attribuer l'argument visé dans le De anima aux philosophes (Tivéc) mentionnés ici, et il paraît probable que ce sont les Mégariques. ARISTOTE les désigne ailleurs de la même façon (Meta.,  $\Theta$ , 3, 1046 b, 29; Gen. et corr., I, 10, 327 a, 35; cf. Ind. Ar., 822 a, 3). Peut-être l'allusion s'applique-t-elle à EUCLIDE, qui niait aussi le mouvement (v. ZELLER, tr. fr., t. III, p, 239, n. 1; II, 14, 257, 2 t. a.) et qui, sur certains points, suivait la méthode de Zénon (ZEL-LER, ibid., p. 243, n. 4 et 5, 263, 2, 3 t. a.).

« Dans notre précédent traité sur le mouvement, dit Aris-« TOTE, au huitième livre de la Physique (8, 263 a, 11 sqg.), « nous nous étions fondé, pour réfuter [les arguments de « Zénon], sur la divisibilité infinie du temps, | et nous avions « dit] qu'il n'y avait rien d'étonnant à ce qu'une infinité de « parties de l'étendue put être parcourue en un temps qui est « infini de la même façon que la longueur (Phys., VI, 9, 239 b, « 26; cf. 239 b, 13; 233 a, 8 sgg.). Mais cette réponse, suffi-« sante à l'égard de l'adversaire (qui demande seulement s'il « est possible de parcourir l'infini dans un temps fini), n'est « pas suffisante au point de vue de la vérité et de la réalité « des choses. Si quelqu'un, en effet, laissant de côté l'étendue, « et cessant de demander si on peut parcourir l'infini dans un « temps fini, porte la difficulté sur le temps lui-même, ..... la « réponse sera insuffisante. Il faudra alors donner la vraie « solution, celle que nous avons exposée tout à l'heure. C'est « que celui qui divise une quantité continue, en deux moitiés, « celui-là actualise et dédouble le point intermédiaire, en en « faisant à la fois un point de départ et un point d'arrivée..... « (v. ad III, 2, 427 a, 10); mais que, en opérant cette division, « on détruit la continuité du mouvement et de la ligne,.... car « le continu contient, il est vrai, des moitiés à l'infini, mais « seulement des moitiés en puissance, non en acte... Les « compter, c'est les séparer en s'arrêtant sur un point dont on « fait le terminus ad quem d'une moitié et le terminus a quo de « l'autre... Si donc l'on demande s'il est possible de parcourir « l'infini dans le temps ou dans l'étendue, il faut répondre « que c'est possible en un sens et non en un autre : c'est « possible pour l'infini en puissance, et non s'il s'agit de « l'infini en acte. » Aristote donne, dans le passage qui nous occupe, les deux solutions : on peut penser l'indivisible en acte ou le divisible en puissance dans un temps indivisible et divisible comme lui, et ce temps contient, comme la longueur, une infinité de parties, mais en puissance. Car les réaliser ce serait détruire l'indivisible en acte ou le continu.

430 b, 11. οὐ γάρ ἐστιν..... 13. οἰονεὶ μήχη. — Int.: car ces parties n'existent qu'en puissance tant qu'on n'opère pas la division, et, si l'on opère celle-ci, on n'a plus affaire à un continu mais à deux. THEM., 203, 2 : νοεῖ γὰρ ὡς ἐν τὸ μῆχος xaì οὐx ἐν τῷ ἡμίσει μὲν χρόνφ τόδε, ἐν τῷ ἰμίσει δὲ τοδί · οὕτω

γάρ άν μήχη δύο χαὶ οὐχὶ μῆχος νοοίη, διαιρῶν δὲ τὸ μῆχος εἰς μήχη διαιροίη ἁν χαὶ τὸν χρόνον.

430 b, 13. εἰ δ' ὡς...... 14. ἐπ' ἀμφοῖν. — Si l'on réunit deux longueurs d'abord séparées, elles ne subsistent qu'en puissance dans la longueur formée par leur addition, et celleci est indivisible en acte. De même, le temps qu'il faut pour parcourir cette longueur par la pensée est le double de celui qu'il fallait pour penser chacune des moitiés, mais il n'est double qu'en puissance et un en acte. SmpL., 254, 2 : ἐάν γε μὴν μὴ ὡς πολλὰ ἀλλ' ὡς ἕν τὸ ἐξ ἀμφοῖν νοῶμεν, xai ἐν ἀδιαιρέτψ πάντως αὐτὰ εἰσόμεθα χρόνψ, τῷ xar' ἐνέργειἀν ψημι ἀδιαιρέτψ.

**430 b, 15. άδιαιρέτω τῆς ψυχῆς.** — ΤΗΕΜ., 203 12 : Χαὶ νοήσει ἀδιαιρέτω (nous lisons ἀδιαιρέτω avec les manuscrits, au lieu de ἀδιαιρέτως, leçon de l'Aldine, que préfère SPENGEL).

430 b, 16. κατά συμδεδηκός δέ,..... 19. μήκος. - Le temps et l'acte par lequel on pense les choses spécifiquement indivisibles ne sont pas divisibles en puissance comme le temps et l'acte par lequel on pense les continus (5 deciva, Nous prenons 5 dans le sens de xa0ámep, ce que fait aussi Philopon, 550, 28), mais seulement par accident (v. ad III, 6, 430 b, 6-20). Les mots άλλ' ή άδιαίρετα qu'ont tous les manuscrits, ne paraissent pas susceptibles d'être expliqués littéralement. TORSTRIK (p. 192) suppose qu'il faut les retrancher et c'est, peut-être, la seule chose qu'il y ait à retenir de ses conjectures. Nous croyons même qu'il suffirait de les corriger : L'acte par lequel on pense les choses indivisibles spécifiquement et le temps pendant lequel on le fait ne sont divisibles que par accident, (et ne sont pas divisibles en puissance comme l'acte et le temps dans lequel on pense les continus), en tout autre sens, ils sont indivisibles ἄλλη άδιαίρετα. Ou encore : mais, par soi, ils sont indivisibles : άλλ' ή αὐτὰ ἀδιαίρετα (sur ce sens de ξ αὐτά, v. ad III, 1, 425 a, 31). — La phrase b, 17 : ἔνεστι γάρ..... (19) καὶ τὸ μῆκος signifie, sans doute, qu'il y a, même dans les choses indivisibles en acte, les continus, une forme et un concept qui sont, eux, indivisibles absolument ou en puissance; qu'il y a des notions intelligibles de la longueur, de la surface, du temps, qui n'ont pas besoin, pour être pensées, du temps nécessaire à la représentation de telle ligne ou de telle surface. Il y a donc une ellipse, et il faut suppléer à peu près

Tome II.

ceci : < Mais, en un sens, tous les indivisibles sont susceptibles d'être pensés ainsi. > Car, même dans les indivisibles en acte, le temps et la longueur, il y a quelque chose d'indivisible spécifiquement. τούτοις remplace τον χρόνον xai το μ<sup>7</sup>χος qui suit. Cf. Ind. Ar., 546 a, 40; ad I, 4, 408 a, 19. — (On pourrait être tenté de voir dans  $d\lambda\lambda$ '  $\tilde{h}$  dôtalpera un reste de la phrase nécessaire pour compléter le sens :  $d\lambda\lambda'$   $\tilde{h}$  dôtalpera xai èxeïva Ĕστι νοεῖν · ἕνεστι γὰρ... xtλ.) — Sur les formes intelligibles dont le continu est comme la matière, v. ad III, 4, 429 b, 18-21 et cf. Phys., VIII, 8, 263 b, 7 : συμδέδηχε γὰρ τ $\tilde{h}$  γραμμ $\tilde{h}$ äπειρα  $\tilde{h}$ μίσεα είναι,  $\tilde{h}$  δ' οὐσία ἐστιν ἐτέρα xai τὸ είναι. Meta.,  $\Delta$ , 6, 1016 a, 35 : οὕτω γὰρ xai τὸ ηὐξημένον xai φθῖνον ἕν ἐστιν, ὅτι ὁ λόγος εῖς, ὥσπερ ἐπὶ τῶν ἐπιπέδων ὁ τοῦ είδους εῖς. δλως δὲ ῶν ἡ νόησις ἀδιαίρετο..... xtλ.

430 b, 18. άλλ' ίσως ού χωριστόν. — Aristote vient de dire qu'à la différence de la ligne, de la surface, du continu, les notions intelligibles de ligne, de surface, de continu, pouvaient être pensées dans un instant indivisible et par un acte indivisible de l'intellect. Mais il ne faut pas croire pour cela (Ind. Ar., 347 b, 32 : saepe tows non dubitantis est, sed cum modestia quadam asseverantis) qu'il y ait des Idées de la ligne, de la surface etc., existant séparément et en soi, comme l'ont admis les Platoniciens. Meta., Z, 11, 1036 b, 8, cité ad III, 4, 429 b, 18-21, et à la suite : xai Tuv Tàc loiac lerovruv oi μέν αύτογραμμήν την δυάδα, οι δε το είδος της γραμμης. Ibid., M, 3, 1078 a, 3 : ού των αίσθητων έσονται αι μαθηματικαί έπιστημαι, ού μέντοι ούδε παρά ταῦτα άλλων χεγωρισμένων. V. De An., I, 1, 403 b, 11; b, 14 : των δε μη χωριστων μέν, η δε μη τοιούτου σώματος πάθη και έξ άφαιρέσεως, δ μαθηματικός. Ibid., 403 a, 15: άχώριστον γάρ (sc. τὸ εὐθύ).

430 b, 20. ή δέ στιγμή...... 24. αὐτῷ. — L'intellect ne connaît pas seulement les indivisibles en acte (le continu) et les indivisibles en puissance (les formes essentielles), mais aussi leurs négations : le point ou l'instant, négations de la longueur dans le temps ou dans l'espace; le mal ou le noir, négations des concepts qualitatifs du bien ou de la blancheur. Ces notions négatives sont connues par la privation ou l'absence de leurs corrélatifs. Puisqu'il y a identité entre l'intellect et l'intelligible, l'intellect qui pense ces notions doit, par conséquent, tout en restant un, pouvoir passer de l'état

positif à l'état négatif, du concept du bien, par exemple, à la privation ou à la pure puissance de ce concept. Ce n'est donc que l'intellect qui n'agit pas toujours, qui est tantôt en puissance, tantôt en acte, qui peut penser ces notions négatives et, quand il les pense, il est, comme elles, en puissance. THEM., 205, 5 : ἔστι γάρ καὶ τῷ νῷ καθάπερ καὶ τῆ αἰσθήσει τὰ μέν κατ' έπιδολήν νοητά..... τὰ δὲ κατὰ στέρησιν καὶ ἀφαίρεσιν . ὥσπερ γὰρ καὶ τη αίσθήσει το μέν λευχόν χαι το φώς χατ' έπιδολήν, το δε μέλαν χαί τὸ σχότος χατὰ στέρησιν,..... ούτω χαὶ τῷ νῷ τὸ μὲν ἀγαθὸν χατ έπιδολήν, τὸ δὲ κακὸν κατὰ στέρησιν, ...... (17) καθάπερ τοίνυν ή αΐσθησις, εί μή δύναμιν είχε και πρός το ένεργειν και πρός το μή. άλλα άει έντργει, ούχ άν ποτε ήσθανετο τοῦ σχότους,...... οὕτως, el μή xal νοῦς τις ῆν πρὸς ἀμφότερα πεφυκώς καl πρὸς νόησιν κal πρός ηρεμίαν, ή μαλλόν γε και πρός νόησιν και πρός άνοιαν, ούκ άν ποτε ένόησε τὰ χαχά, οὐδὲ τὸ ἄμορφον χαὶ ἀνείδεον . τοιοῦτος τοίνων έστιν ό δυνάμει ...... εί τις ούν νους μή χοινωνει του δυνάμει, ούδε τάς στερήσεις νοει · ούδε άρα τά χαχά.

480 b, 20. ή δε στιγμή και πάσα διαίρεσις. — Le point n'est pas une partie de l'étendue, pas plus que l'instant n'est une partie du temps (v. ad I, 3, 407 a, 12; III, 2, 426 b, 28); il est l'absence du continu, ou la négation de la continuité qu'il divise. Meta., K, 2, 1060 b, 14 : τομαί δε καί διαιρέσεις...... ai δε στιγμαι γραμμῶν,.... (19) διαίρεσις γὰρ ή στιγμή. Ibid., N, 3, 1090 b, 5 et sæp.; THEM., 205, 1 : ταῦτα γὰρ τῆ στερήσει τοῦ συνεχοῦς ἀδιαίρετα,..... οὐδε γὰρ ἔχει μορφήν οἰκείαν, ἀλλὰ ἀφαιρούμενος (sc. αὐτὰ ὁ νοῦς νοεῖ) τὸ διάστημα καὶ τὸ μέγεθος οῦ πέρατα ἦν.

**480 b. 21.**  $\sigma$ tépnois. — Dans la *Métaphysique* (I, 4, 1055 a, 38 sqq.), ARISTOTE distingue trois sortes d'oppositions : la contradiction (àvríφασις), la privation ( $\sigma$ tépnois) et la contradiction. Il est vrai, en effet, de toute chose qui n'est pas blanche qu'elle est non-blanche, mais non pas qu'elle est privée de la blancheur. Pour qu'un sujet soit privé d'un attribut, il faut qu'il ait la capacité de le posséder. On ne saurait dire, par exemple, que la ligne est, au sens propre du mot, privée de couleur ou que l'être essentiellement incapable de posséder la vue en est privé. Toute privation est donc contradiction avec l'état dont le sujet est privé, mais toute contradiction n'est pas privation. La contrariété, à son tour, est une espèce de la

privation. Les contraires, en effet, sont les deux termes qui diffèrent le plus dans un même genre. Or, de ce qu'un sujet est privé de l'un des contraires, il ne résulte pas nécessairement qu'il possède l'autre; celui qui n'est pas vertueux n'est pas nécessairement vicieux. C'est seulement dans le cas où il n'y a pas d'intermédiaires entre les contraires (tiers exclu) que la privation de l'un entraîne nécessairement la possession de l'autre; tout ce qui est privé du pair est impair (Meta., l. l. : εί δή άντιχειται μέν άντίφασις και στέρησις και έναντιότης...... ή δε στέρησις άντίφασίς τίς έστιν,..... (b, 7) ή άδυναμία διορισθείσα ή δ' ή άνισον ού παν, άλλ' είπερ, μόνον έν τῷ δεκτικῷ τοῦ ίσου...... (14) ή μέν έναντίωσις στέρησις αν τις είη πασα, ή δε στέρησις ίσως ού πάσα έναντιότης...... (23) των μεν έστι μεταξύ, και έστιν ούτε άγαθός άνθρωπος ούτε χαχός, των δε ούχ έστιν, άλλ' άνάγχη είναι ή περιττόν ή άρτιον. Ibid., Δ, 22, 1022 b, 22 : στέρησις λέγεται..... .....άν μη έχη τι τῶν πεφυκότων έγεσθαι..... άν πεφυκός έγειν, ή αύτὸ ή τὸ γένος, μη ἔχη. Ibid., K, 6, 1063 b, 17; Θ, 1, 1046 a, 31; Cat., 10, 12 a, 26 sqq.; An. pr., I, 46, 52 a, 15). Il y a, d'ailleurs, quelque incertitude dans les idées et la terminologie d'ARISTOTE sur ce point (v. ZELLER, II, 2<sup>s</sup>, p. 246, n. 7 t. a.). Ainsi, au cinquième livre de la Métaphysique (12, 1019 b, 7), στέρησις est pris dans un sens plus large. De même, il entend, le plus souvent, par contraire d'un concept, non pas celui qui, dans le même genre, diffère le plus du premier, mais simplement la privation de celui-ci (τῶν ἐναντίων θάτερον στέρησις, Ind. Ar., 700 a, 9). Tel est notamment, le sens qu'il faut, sans doute, donner à ce terme dans la formule si souvent répétée : la science des contraires est une. Car celui qui connaît le blanc ou le droit connaît aussi le non-blanc ou le non-droit, mais non pas le noir ou le circulaire (v. ad I, 5, 411 a, 2-7; III, 3, 427 b, 2-6). Cette indécision se manifeste aussi dans les exemples qu'Aristote emploie; ainsi la maladie est appelée quelquefois le contraire, d'autres fois la simple privation de la santé (Meta., Z, 7, 1033 a, 8 sqq.; Cat., 10, 13 b, 14), et ici même, comme le remarquent Simplicius (256, 36) et Philopon (552, 23 : ότι δε το μέλαν τοῦ λευχοῦ στέρησίς έστι ψεῦδος · είδοπεποίηται γάρ τὸ μέλαν, ὡς εἴπομεν . μήποτε οὖν ἀντὶ σκότους εἶπε το μέλαν,... xτλ.), le noir, concept positif, est pris uniquement comme privation ou absence de la lumière ou de la blancheur. Ind. Ar., 700 a, 16 : in explicandis summis principiis rerum naturae et generationis Ar notione orsphosos ita utitur, ut

inde ambigua eius inter affirmationem et negationem natura apparent; etenim et plenam formae absentiam, quae est  $\tau \tilde{\eta}_{s}$  $\delta$ λης natura, στέρησιν appellat, oppositam τ $\tilde{\varphi}$  είδει, quo materia determinetur...... (30) et cum duplicem distinguat formarum seriem (ouorouy lav) alteram meliorem, deteriorem alteram, illam tanquam affirmativam eldos, hanc negativam or é- $\rho\eta\sigma$  iv nuncupat. — C'est donc dans le sens de négation et non pas dans le sens positif de contraire qu'il faut prendre ici στέρησις. Les concepts négatifs, comme la négation du continu (point, instant, etc.), la négation de la lumière, la négation du bien, sont connus comme privations des concepts positifs correspondants. C'est ainsi que tous les commentateurs ont compris. V. THEM., SIMPL., PHILOP., U. I.; cf. ci-dessus l. l. et Meta., Z, 7, 1032 b, 2 : καὶ γὰρ τῶν ἐναντίων τρόπον τινὰ τὸ αὐτὸ είδος της γαρ στερήσεως ούσία ή ούσία ή άντιχειμένη, οίον ύγίεια νόσου · έχείνης γάρ άπουσία δηλοῦται ή νόσος, ή δ' ὑγίεια ὁ ἐν τῆ ψυχῆ λόγος xai èv τῆ ἐπιστήμη. Ibid., Θ, 2, 1046 b, 8; Γ, 2, 1004 a, 10 et BONITZ, ad loc.

430 b, 21. και δμοιος..... 23. μέλαν. - ΗΛΥΟυΟΚ (Obs. crit. in al. loc. Ar., p. 6) pense que ce passage est interpolé : Num igitur putamus Aristotelem hoc loco praeter consuetudinem contrarietatem a privatione disiungere, quum utriusque eandem plane esse rationem iudicet? Nec vero, si disiungeret, verbo äλλων uteretur ad contraria significanda. Qua re adducor, ut vv. xal 5µ010ς-µέλav alienum additamentum esse existimem. Nimirum is, qui ea conscripsit, parum perspectum habebat contrarietatem in stepfstws notione contineri. Mais les passages que nous venons de citer (v. la note précédente) montrent que, pour ARISTOTE, la contrariété, bien qu'elle soit une espèce de la privation, ou plutôt précisément pour cela, en est distincte, et sans doute τῶν ἄλλων veut-il dire : les autres sortes de διαθέσεις στερητικαί. D'ailleurs, les idées d'ARIStote sur ce point sont trop incertaines pour nous autoriser à modifier un texte que fournissent les manuscrits et que confirment les commentateurs.

**430 b, 23. δετ δὲ δυνάμε**...... **24.** αὐτῷ. — Penser, et même connaître en général, c'est s'identifier avec l'objet connu. L'intellect qui pense la privation d'un contraire positif, ou le contraire négatif d'un contraire positif, doit donc devenir ce contraire négatif. Or celui-ci n'est, en somme, que

la puissance du contraire positif. Il faut donc que l'intellect qui pense les privations soit en puissance leur contraire et que la puissance soit en lui. Nous lisons iveivai iv auto avec plusieurs manuscrits, SIMPLICIUS (237, 26) et PHILOPON (552, 27-Cf. BRENTANO, Psych. d. Ar., p. 115, n. 12) : L'intellect est en puissance le concept dont il connaît la privation et il y a du potentiel en lui (SIMPL., l. l. : δει ούν, φησι, δυνάμει είναι τὸ νοοῦν ταῦτα δηλαδή,..... Χαὶ ἐνεῖναι ἐν αὐτῷ τῷ νοοῦντι τό δυνάμει.). Le sens serait, d'ailleurs, le même avec la leçon εν είναι αύτῷ : il faut que le potentiel (τὸ δυνάμει) ne fasse qu'un avec lui. La conjecture de Torstrik (p. 193) : xai µŋ εν είναι aδτῶν (h, e, intellectum esse potentià utrumque nec vero alterum ex contrariis, v. c. bonum) ne nous paraît pas fondée. Non seulement, en effet, elle est inutile, mais elle fausse le sens. Car elle fait passer au second plan l'idée essentielle, à savoir que l'intellect qui pense les privations ne peut pas être tout acte. Du reste, dire que l'intellect doit être en puissance le contraire dont il connaît la privation, c'est dire du même coup qu'il doit pouvoir être ce contraire en acte. WALLACE (p. 277) adopte la leçon de la plupart des manuscrits, Ev elvai èv αὐτῷ.....: the mind in knowing them is potentially both, but at the same time it does not lose its unity-it remains &v ev αὐτῷ. Mais cette interprétation souffre, en partie, les mêmes objections que la précédente. En outre, èv adré ne pourrait guère avoir le sens qu'elle suppose. Il faudrait xaθ' αδτό ou h αὐτὸ ou, simplement, αὐτό.

430 b, 24. εί δέ τινι...... 26. χωριστόν. — Un intelligible en acte qui n'aurait pas de contraire se penserait lui-même, puisque l'intelligible en acte et l'intellect en acte sont identiques; il serait tout acte, puisque tout changement dans sa pensée impliquerait l'existence d'un contraire (πασα μεταδολή έν τοῖς ἀντικειμένοις, Phys., V, 3, 227 a, 7 et sæp.; Ind. Ar., 459 b, 4), et il serait, par suite, séparé, car, s'il était réalisé dans une matière, c'est qu'il y aurait en lui de la puissance et du changement possible (Meta., Λ, 1, 1069 b, 3 : ή δ' αἰσθητή οὐσία μεταδλητή . εἰ δ' ἡ μεταδολὴ ἐκ τῶν ἀντικειμένων ἡ τῶν μεταξύ, ......ἀνάγκη ὑπεῖναί τι τὸ μεταδάλλον εἰς τὴν ἐναντίωσιν ·). C'est, en effet, la matière, ou la puissance des contraires, qui est le principe du devenir (De Cælo, I, 3, 270 a, 14 et sæp.; Ind. Ar., 785 b, 35; 786 b, 60). Meta., Λ, 10, 1075 b, 22 : πάντα γὰρ τὰ ἐναντία ὕλην ἔγει καὶ δυνάμει ταὐτά ἐστιν, ἡ δὲ ἐναντία ὕλην ἔγει

είς τὸ ἐναντίον · τῷ δὲ πρώτψ ἐναντίον οὐθέν. Ibid., 6, 1071 b, 19; **Θ**, 1, 1046 a, 22 : διά γάρ τὸ ἔγειν τινά άργήν, καὶ είναι καὶ τὴν ύλην άρχην τινα, πάσχει τὸ πάσχον χαὶ ἄλλο ὑπ' ἄλλου. --- La plupart des commentateurs anciens et modernes ont vu dans ce passage une allusion à l'intellect divin : THEM., à la suite du texte cité ad 430 b, 20-24 : τοιοῦτος δὲ ὅ τε ἔξωθεν καὶ πολλῷ μαλλον το πρώτον αίτιον όσφ και μαλλον άπήλλακται του δυνάμει. PHILOP., 553, 6; WALLACE, D. 278; ZELLER, II, 2<sup>3</sup>, D. 578, n. 2 t. a. et d'autres. - Au lieu de si δέ τινι μή έστιν έναντίον τῶν airlwy, TORSTRIK (D. 196) conjecture : ei dé ti undevi éstiv évavrlov τῶν ἐναντίων ου τῶν ὅντων (si quid est quod nulli contrariorum sit contrarium). Il s'efforce de démontrer (p. 194 sg.) que, d'après ARISTOTE, ni la cause matérielle, ni la cause motrice et finale n'ont de contraire; que, par suite, si on lisait ici tuv aitluv, on lui ferait dire que la cause matérielle, par exemple, se pense elle-même, qu'elle est séparée etc. Hoc adeo absurdum est ut pudeat verbum addere. On peut répondre que la matière a pour contraire la forme et que, dans le passage de la Physique (I, 7, 190 b, 34 : ... tò úποχείμενον · τοῦτο γάρ οὐχ ἐναντίον.) invoqué par Torstrik, τὸ ὑποχείμενον ne signifie pas la matière, mais le sujet, ce qui est tout différent; qu'en outre c'est précisément à la cause finale suprême qu'Aristote a pensé ici. On ne voit donc pas bien pourquoi ZELLER (l. l.) propose de supprimer ruiv airluv. Le remède serait, du reste, pire que le mal. Car les choses individuelles, qui n'ont pas de contraires, ne sont pourtant ni éternelles ni séparées (Cat., 5, 3 b, 24 : ὑπάργει δε ταϊς ούσίαις χαι το μηδεν αύταις εναντίον είναι . τη γάρ πρώτη ούσία τί αν είη έναντίον, οίον τῷ τινὶ ἀνθρώπῳ ή τῷ τινὶ ζώψ; οὐδὲν γάρ έστιν έναντίον.). - Le plus probable est qu'il faut prendre ici altía dans son sens le plus propre de forme essentielle ou de cause intelligible (Gen. et corr., II, 9, 335 b, 34 : thy xupilityay altlav), ou peut-être lire vontou au lieu de altluv.

BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 60) conjecture que  $\tau \tilde{\omega} \vee \alpha i \tau i \omega \vee provient de ANTION addition marginale se rap$ portant à la ligne précédente et introduite par erreur sous laforme et à la place où nous la trouvons. Il faudrait lire : deidù duváµει είναι τὸ γνωρίζον καὶ ἐνΑΝΤΙΟΝ είναι ἐν αὐτῷ · εἰ δἑ(ou δ' ἕν) τινι µή ἐστιν ἐναντίον, αὐτὸ ἑαυτὸ γινώσκει.... κτλ.

De toute façon, cette proposition doit être considérée comme une parenthèse, après laquelle Aristotie résume ses considérations sur les deux opérations de l'intellect (intuition et discursion) et conclut.

430 b, 26. έστι δ' ή μέν φάσις ...... 29. τινος. - Le mot φάσις, remarque Torstrik (p. 196 sqg.) à propos de ce passage, peut avoir trois sens : Il peut désigner la proposition, ou l'attribution d'un prédicat, positif ou négatif, à un sujet. En ce sens, il est synonyme d' anógavoic, il est le genre commun dont l'affirmation (xaráφaσις) et la négation (àπόφασις) sont des espèces. Telle est son acception dans le De interpretatione, 12, 21 b, 17. Cette acception ne convient pas ici. Car elle supposerait, dans la suite du texte, otor à xatápasic ou otor à xatápasic xai j andopasic, et non wonep. pasic peut, en second lieu, être emplové comme synonyme de xartápası; (An. pr., I, 13, 32 a, 27; 46, 51 b, 32; Meta., Γ, 4, 1008 a, 2; 7; De an., III, 8, 432 a, 10). Mais, si tel était le sens, il devrait y avoir ensuite ωσπερ xal η ἀπόφασις. Enfin, la simple énonciation d'un nom isolé, la position d'un concept indépendamment de toute attribution, est aussi appelée qáou (Meta., O, 10, 1051 b, 22; De interpr., 4, 16 b, 26). Seulement, dans cette acception, on ne saurait dire έστι δ' ή μέν φάσις τι κατά τινος. TORSTRIK conclut de là que le texte doit être altéré et qu'il faut vraisemblablement lire : έστι δ' ή μεν χατάφασίς τι χατά τινος, ώσπερ χαι ή άπόφασις. ΒΟΝΙΤΖ (Ind. Ar., 813 a, 11) indique les mêmes acceptions de váric, mais il en fait mieux ressortir le sens propre et primitif : φάσις...... 2. (cf φάναι.) τὸ ὄνομα ή ῥῆμα φάσις ἔστω μόνον e5. 17 a 17. 4. 16 b 27 (Wz ad 32 a 28), dist xaráqueis et άπόφασις, quae esse nequeunt άνευ συμπλοχής K4. 2 a 5; ita περί τὰ ἀσύνθετα φάσιν esse statuit Ar, οὐ γὰρ ταὐτὸ κατάφασις xal φάσις Mo10. 1051 b 25 Bz. sed hoc discrimen plerumque Ar ipse non servat, est enim φάσις vel i q xaτάφασις (cf φάναι p 810 b 7)...... (24) vel φάσις tanquam universalior notio xazápagiv et à mógagiv complectitur et omnino enunciationem significat, al avrixeluevai páseis (i e xarápasis et άπόφασις)..... — On peut, en donnant à φάσις le dernier de ces sens, expliquer le texte de deux façons, soit : l'énonciation consiste à attribuer une chose à une autre, et, par conséquent, elle est, comme l'affirmation, toujours vraie ou fausse (l'emploi de Some pourrait se comprendre, Aristote n'ayant pas l'intention de mentionner la xarápagic en tant qu'espèce de la φάσις, mais comme exemple d'opération dans laquelle on pose τι χατά τινος); soit, en lisant, comme SIMPLICIUS (260, 40) semble l'avoir fait, alyon, au lieu de xai alyon, et en prenant ti xatá twos absolument : l'énonciation qui consiste à attribuer une

### LIVRE III, CH. 6, 430 b, 26 - 28

chose à une autre est, comme l'affirmation, toujours vraie ou fausse. — Le sens le plus satisfaisant serait, évidemment, celui que TORSTRIK suggère : ἔστι δ' ἡ μέν τις φάσις, τὶ κατά τινος..... ἡ δέ τις τοῦ τί ἦν εἶναι, οὐ τὶ κατά τινος, et il suffirait, pour le rendre possible, d'une très légère modification du texte des manuscrits. Il faudrait lire, avec L, τἰς au lieu de τί, et le transporter avant φάσις. — Nous avons adopté la première interprétation. Quoi qu'il en soit, il paratt hors de doute que ce passage exprime le résumé et la conclusion de ce qui précède : La pensée n'est pas toujours susceptible de donner lieu à la vérité et à l'erreur. Le vrai et le faux supposent une synthèse de concepts (affirmation ou négation); mais l'intellect est infaillible quand il se borne à saisir les caractères essentiels qui constituent une notion donnée. V. ad III, 6, 430 b, 6—20.

430 b, 28. του τί έστι κατά τὸ τί ἦν είναι. - Le τί ἐστι désigne, en général, tous les attributs qui appartiennent à un sujet, même, parfois, les caractères accidentels (v. ad II, 4, 412 b, 11) et, à plus forte raison, ceux qui, sans faire partie de son essence, lui appartiennent néanmoins nécessairement (συμδεδηχός χαθ' αύτό. V. ad II, 4, 415 a, 15-16). Il ne faut donc pas traduire : « l'intellect est toujours dans la vérité quand il affirme d'une essence les caractères qui lui appartiennent », car une telle opération est, évidemment, de celles qui peuvent donner lieu à la vérité et à l'erreur. Aristote veut dire que l'intellect est infaillible guand il saisit la notion au point de vue de la quiddité, c'est-à-dire quand il saisit, non pas n'importe quels des caractères qui font partie du rl éori, mais ceux d'entre eux qui appartiennent immédiatement au concept considéré et constituent sa quiddité (tò tí Fy elvai) au sens étroit, ou sa forme propre, avec ou sans la matière qui ne fait avec elle qu'un tout indivisible à prendre les choses à la rigueur. V. ad II, 1, 412 b, 11; b, 6-9; III, 6, l. l. xarà a, par conséquent, ici le sens de pro, secundum (Ind. Ar., 368 b, 33), et non pas la signification qu'il prend, avec le génitif, dans la formule ti xatá tivos (ibid., 368 a, 34 : per xatá tivos ea res significatur de qua aliquid dicitur vel cogitatur).

άληθής. — V. ad III, 3, 428 a, 4; a, 17; 427 b, 14—24 et An. post., II, 19, 100 b, 8 cité à cet endroit.

430 b, 29. τοῦ ίδίου άληθές. - V. ad III, 3, 428 b, 18-19.

**430 b, 80. δσα άνευ δλης.** — Cf. Meta., H, 6 fin; V. ad III, 6, 430 b, 6—20.

# **CHAPITRE VII**

431 a, 1. τὸ δ' αὐτό..... 3. χρόνφ. — Pour l'interprétation de ce passage, qui reproduit textuellement 430 a, 19—21, v. ad loc. — THEMISTIUS (207, 6) ne le paraphrase pas ici. Mais Sm-PLICIUS (262, 14) et PHILOPON (557, 18) l'ont lu aux deux endroits, et nous savons par ce dernier (558, 4) qu'il y figurait aussi dans les textes qu'ALEXANDRE a eus sous les yeux. D'ailleurs, si le chapitre débutait par a, 3. ἔστι γάρ, on ne saurait à quoi rattacher cette phrase. TREND., p. 423 : His verbis, si quo loco, facilius illo, quam hoc carueris. Illic enim subito interposita, hic, si sustuleris, orationis caput sublatum est. V. ad l. l. et III, 7, 431 a, 1 — b, 19 s. fin.

431 a, 3. έστι γάρ..... 5. ποιούν. - έντελέγεια et ένέργεια sont employés ici comme synonymes. V. ad II, 1, 412 a, 21. – La science peut commencer dans un individu déterminé (v. ad II, 1, 412 a, 26; III, 5, 430 a, 19-21), mais absolument elle est éternelle. Il en est de même, d'ailleurs, de toute forme. Car la cause est toujours spécifiquement identique à l'effet; c'est toujours ce qui possède une forme en acte qui la réalise dans ce qui la possède en puissance. Une forme qui, à un moment donné, ne serait absolument pas, ne pourrait jamais commencer d'être. C'est l'homme qui engendre l'homme et aussi la santé qui engendre la santé, et la maison, la maison (boa φύσει γίγνεται ή τέχνη, ύπ' ένεργεία όντος γίνεται έχ τοῦ δυνάμει τοιούτου. V. Ind. Ar., 251 a, 6; Meta., Z, 7, 1032 a, 25: άνθρωπος γαρ ανθρωπος γεννά. Ibid., b, 11 : ώστε συμβαίνει τρόπον τινα έξ ύγιείας την ύγίειαν γίνεσθαι καὶ την οἰκίαν ἐξ οἰκίας, τῆς ἄνευ ύλης την έχουσαν ύλην. Ibid., 9, 1034 a, 22 : τρόπον τινά πάντα γίγνεται έξ όμωνύμου (int. συνωνύμου, cf. Bon., ad loc.)..... οζον ή olxía & olxíac. Ibid., a, 26; b, 1; Λ, 3, 1070 a, 4: εκάστη ix συνωνύμου γίγνεται ή ούσία. Gen. et corr., I, 7, 324 a, 10; Gen. an., II, 1, 735 a, 20; Phys., VIII, 5, 257 b, 10 et szp.).

L'acte est antérieur à la puissance logiquement et, en un sens, chronologiquement. V. ad II, 4, 415 a, 18.

**481 a, 4.**  $\varphi$ atverat  $\delta t$ ..... 5.  $\pi \circ \iota \circ \delta v$ . — Bien que le sensible, en tant que moteur, n'ait son acte que dans le mobile (le sentant), à tous les autres points de vue il est déjà en acte ce que le sentant est en puissance. V. *ad* I, 2, 405 a, 5; III, 2, 425 b, 26 — 426 a, 1; a, 2—6; a, 19.

431 a, 5. où yàp πάσχει cùð' άλλοιοῦται. — Il faut sousentendre τὸ aἰσθητικὸν ou ἡ aἴσθησις. V. ad l. l. et II, 5, 417 b, 12—16; 16—19; 20. Lorsqu'ARISTOTE parle de la passivité du sentant et compare la sensation à une altération (v. De an., II, 5, 417 b, 16—29; 12, 424 b, 3—9; III, 2, 426 a, 2—8), il ne faut donc pas prendre ces expressions à la rigueur (v. ad l. l. et III, 4, 429 a, 15).

431 a, 6. διὸ άλλο εἶδος..... 7. τετελεσμένου. - V. De an., II, 5, 417 b, 5 (θεωρούν γάρ γίγνεται τὸ ἔχον τὴν ἐπιστήμην, όπερ ή ούχ έστιν άλλοιοῦσθαι — εἰς αὐτὸ γὰρ ή ἐπίδοσις καὶ εἰς ἐντελέγειαν — ή έτερον γένος άλλοιώσεως.... το δ' έχ δυνάμει όντος μανθάνον και λαμδάνον επιστήμην ύπο του εντελεγεία όντος και διδασχαλιχοῦ ήτοι οὐδὲ πάσγειν φατέον, [ώσπερ εἴρηται,] ή δύο τρόπους είναι άλλοιώσεως, τήν τε έπὶ τὰς στερητιχὰς διαθέσεις μεταδολήν χαὶ τήν έπι τάς έξεις και την φύσιν. του δ' αίσθητικου ή μέν πρώτη μεταδολή γίνεται ύπο του γεννώντος, όταν δε γεννηθή, έγει ήδη ώσπερ έπιστήμην και το αισθάνεσθαι. και το κατ' ένέργειαν δε όμοίως λέγεται  $\tau \tilde{\psi}$   $\theta \epsilon \omega \rho \epsilon \tilde{\iota} v \cdot$ ) et les notes *ad loc*. Le passage de l'être imparfait à son plein développement (quand il acquiert, par exemple, la faculté sensitive, — comme celui qui acquiert, en apprenant, l'habitude de la science), ou, en d'autres termes, le passage de la puissance inférieure à la puissance supérieure qui ne fait qu'un avec le plus bas degré de l'acte, est, sans doute, un acte, et ne peut pas être appelé une passion. Mais le passage, chez l'être parfait et pourvu de toutes ses facultés, de l'aptitude ou de l'habitude acquises, à l'acte, serait encore moins justement appelé passion ou altération. Le premier est un mode (τρόπος) particulier de l'altération ; mais le second en est un autre genre ou une autre espèce (άλλο είδος). Philop., 558, 26 : φησί γάρ ότι ή χίνησις τοῦ ἀτελοῦς ἐστιν ἐνέργεια (ή γάρ χίνησις άπὸ ἀτελοῦς εἰς τέλειον φέρεται, καὶ πάσχει καὶ ἀλλοιοῦται), τὸ δὲ δεύτερον δυνάμει τέλειόν έστι των δε τελείων ή ενέργεια ούχ έστι

χίνησις, άλλ' ἕτερόν τι παρά την χίνησιν, ούχ άρα οῦν χίνησίς ἐστιν ή άπὸ τοῦ δευτέρου δυνάμει άγωγὴ εἰς τὸ δεύτερον ἐνεργεία, ἀλλὰ μετα-6ολή. - Le passage à l'acte d'une faculté n'est pas, à proprement parler, un mouvement ou un devenir; il se produit, comme l'acte même, dans un instant indivisible. Dès que la vue existe, la vision a lieu immédiatement et tout d'un coup, si les conditions nécessaires sont réalisées. V. ad II, 5, 417 a, 16-17. - Il faut donc prendre ici δυνάμει (a, 4) dans le sens de faculté ou puissance du second degré : il est clair que le rôle du sensible se borne à faire passer le sensitif de l'état de faculté à celui d'activité; car le sensitif ne pâtit pas sous son influence. — ή żπλως ενέργεια (a, 7) désigne l'acte au sens absolu du mot, celui qui consiste, pour l'être parfait, à user des facultés qu'il possède, par opposition à la forme inférieure de l'acte qui n'est que l'acquisition des facultés elles-mêmes ou des habitudes (v. ad II, 1, 412 a, 21; b, 25 - 413 a, 3). SIMPL., 265, 13 : ή δε άπλως ενέργεια, τουτέστιν ή άνευ τοῦ άτελοῦς μόνον οὖσα ἐνέργεια, ἑτέρα τῆς τοῦ ἀτελοῦς ἐντελεχείας.

**431 a, 8.** to  $\mu k \nu$  obv atobáveoba..... voetv. —  $\varphi \dot{\alpha} v \alpha i$ , au sens propre, c'est-à-dire « énoncer un terme isolé » ou « poser une notion indivisible sans la mettre en rapport avec une autre » (Meta.,  $\Theta$ , 10, 1051 b, 24; V. ad III, 6, 430 b, 6—20; b, 26— 29). L'opération qui consiste à saisir les sensibles propres ressemble à l'intellection de la quiddité d'une notion. Il y a, dans les deux cas, une intuition indivisible et infaillible. V. ad III, 3, 428 a, 11; b, 18—19; 6, 430 a, 26 sqq.

431 a, 9. όταν δὲ ήδύ..... 10. φεύγει. — Eth. Nic., VI, 2, 1139 a, 21 : ἔστι δ' ὅπερ ἐν διανοία κατάφασις καὶ ἀπόφασις, τοῦτ' ἐν ὀρέξει δίωξις καὶ φυγή. Ce que sont, dans l'ordre de la pensée, l'affirmation et la négation, la recherche et la fuite le sont dans l'ordre de la connaissance sensible. Elles constituent, en effet, dans leurs genres respectifs, des opérations discursives. Il y a comme une synthèse (σύνθεσις αἰσθημάτων) dans le fait d'apercevoir que telle qualité sensible produit tel état affectif. SIMPL., 265, 35 : ἐπειδὴ ἐν συμπλοχῆ πως καὶ ἡ τοιαύτη συνίσταται κρίσις τοῦ αἰσθητοῦ καὶ ὡς γνωστοῦ καὶ ὡς ἡδέος.

431 a, 10. ένεργεϊν τη αίσθητική μεσότητι πρός τὸ άγαθὸν η κακόν. — τη αἰσθητική μεσότητι == le terme moyen constitué par l'organe sensitif. Pour être affecté par les qualités

opposées, le sensorium doit posséder la ou les qualités intermédiaires. V. De an., II, 11, 424 a, 4 sqq. (της αἰσθήσεως οἶον μεσότητός τινος ούσης τῆς ἐν τοῖς αἰσθητοῖς ἐναντιώσεως... xτλ.) et les notes ad loc. - C'est à dessein, sans doute, qu'Aristore a employé ici alothatixà merotra pour désigner le sensorium, car les qualités sensibles agréables sont précisément celles qui agissent sur le milieu constitué par le sensorium sans le détruire, c'est-à-dire qui sont, comme lui, moyennes ou tempérées (v. ad II, 12, 424 a, 30-31; III, 2, 426 b, 3-7; 426 a, 30). SIMPL., 266, 12 : διά γάρ τὸ τὸ αἰσθητικὸν σωματικῷ ὀργάνψ πάντως χρησθαι τὰ ἐχείνου σωτήρια ή φθαρτικά πάθη γινώσκει τε καί ώς οίχεῖα ή άλλότρια τὰ μέν άγαπῷ τὰ δὲ φεύγει. — TORSTRIK (p. 206) traduit alountary mersory par sensus communis. Mais, bien que l'agréable ou le désagréable et les sensibles communs ne soient pas sans analogie, ARISTOTE ne paraît pourtant pas en attribuer la conscience au sens commun. V. Ind. Ar., 17 a, 22. ένεργεῖν πρὸς a sans doute ici le même sens que dans Eth. Nic., Χ, 4, 1174 b, 14 : αίσθήσεως δὲ πάσης πρός τὸ αίσθητὸν ἐνεργούσης..... (27) φαμέν γαρ δράματα και ακούσματα είναι ήδέα. δηλον δε χαί ότι μάλιστα, έπειδάν ή τε αΐσθησις ή χρατίστη χαί πρός τοιούτον ένεργή. Quoiqu'il reconnaisse que ce sens est le seul qui soit conforme au texte des manuscrits. Torstrik (l. l.) préférerait expliquer, en supprimant & xaxóv : gaudere et dolere sunt relationes quaedam sensûs communis ad bonum quatenus bonum est. Cette interprétation ne nous paraît pas supérieure à celle que comporte le texte traditionnel.

431 a, 11.  $\frac{7}{1}$  τοιαῦτα. — En tant que tels, c'est-à-dire dans la mesure où ils se confondent avec l'agréable et le désagréable. On ne peut pas dire, en effet, que la sensibilité s'exerce sur les concepts du bien ou du mal. Mais, au moins chez l'animal qui se laisse guider par sa nature, la sensation de l'agréable correspond à ce qui est bon pour lui, et celle du désagréable à ce qui est mauvais ou nuisible. V. Eth. Nic., X, 2, 1173 a, 4 : ἴσως δὲ xaì ἐν τοῖς φαύλοις ἐστί τι φυσικὸν ἀγαθὸν κρεῖττον † xaθ' αὐτά, ὃ ἐφίεται τοῦ οἰκείου ἀφαθοῦ (τοῖς φαύλοις paraît désigner les animaux — a, 2. τὰ ἀνόητα, — cf. MICH. EPH., 538, 25); Ibid., VII, 14, 1153 b, 31. C'est à peu près ce qu'a compris SIMPLICIUS (266, 15) qui a lu, du reste, † τὰ τοιαῦτα : τὸ δὲ † τὰ τοι αῦτα πρόσκειται τῷ ἀγαθὰ † κακά, διότι οὐδέποτε ἡ αἴσθησις τὸ ἀγαθὸν ὡς ἀγαθὸν †, τὸ κακὸν ὡς κακὸν κρίνει,..... ἀλλὰ τὸ ἡδὺ ὡς ἀγαθὸν καὶ τὸ λυπηρὸν ὡς κακὸν τὸ μὲν διώκει τὸ δὲ φεύγει. Peut-être aussi le sens est-il plus simple : le plaisir et la douleur sensibles consistent dans l'exercice de la sensibilité sur l'objet en tant que bon ou mauvais, utile ou nuisible, et non en tant que coloré ou sonore.

431 a, 12. και ή φυγή δε και ή δρεξις το αυτό [ή] κατ' ένέργειαν. - TRENDELENBURG (p. 425) lit τοῦτο ξ xat' ἐνέργειαν OU TOŬTO XAT' Èvépyeiav et explique : Quatenus res in universum vel bonae vel malae sunt (h τοιαύτα, quod genus significat) animus vel gaudet vel dolet; quatenus in nos ipsos agunt (h xar' ένέργειαν), vel concupiscimus vel fugimus. Mais ne faut-il pas aussi que les choses in nos ipsos agant pour que nous éprouvions du plaisir et de la douleur? L'interprétation de Torstrik (p. 207 : aut enim haec ita intelligenda sunt ut ή φυγή sit τὸ ένεργεῖν πρὸς τὸ χαχόν, ἡ ὄρεξις τὸ ἐνεργεῖν πρὸς τὸ ἀγαθόν, aut, si in iis quae praecedunt verba f xaxóv — 11. spuria sunt, — v. la note précédente, — et fuga et appetitus erunt ένεργεϊν τι πρός τὸ ἀγαθόν.) qui supposerait comme texte : xai ή φυγή δε xai ή ὄρεξις το αύτο τοῦτο ή xaτ' ενέργειαν, ne nous paraît pas meilleure. Car, bien que la faculté désirante et la faculté sensitive soient identiques, comme ARISTOTE va le dire, il n'admet sans doute pas que le plaisir et la douleur soient identiques à l'acte de rechercher ou d'éviter ce qui les cause. L'explication devient très facile en lisant to auto (LV) et en supprimant  $\eta$  (V) : La fuite et la recherche sont les actes de la même chose, les fonctions de la même faculté, proposition qui est exprimée plus clairement par xa? oùx Erspov..... xτλ. (ut xal explicandi magis quam copulandi vim habere videatur. Ind. Ar., 357 b, 14).

**431 a, 14.** άλλα τὸ εἶναι άλλο. — V. ad II, 12, 424 a, 25; III, 2, 425 b, 27; 4, 429 b, 10.

481 a, 15. τὰ φαντάσματα οἶον αισθήματα ὑπάρχει...... — V. ad III, 7, 431 a, 15—17; b, 2; 4; 7; 8, 432 a, 8; 12. — Bien que la pensée ne puisse s'exercer sans le concours de l'imagination, on ne saurait confondre le concept avec l'image qui l'accompagne. L'image n'est pas plus adéquate au concept que le triangle dont le géomètre s'aide pour démontrer un théorème n'est l'objet de la démonstration (*De mem.*, 1, 449 b, 31 : .....νοεῖν οὐx ἔστιν ἄνευ φαντάσματος συμδαίνει γὰρ τὸ αὐτὸ πάθος ἐν τῷ νοεῖν ὅπερ xα? ἐν τῷ διαγράφειν ἐκεῖ τε γὰρ οὐθὲν προσγρώμενοι τῷ τὸ ποσὸν ὡρισμένον εἶναι τὸ τριγώνου, ὅμως γράφομεν ώρισμένον κατά τὸ ποσόν · καὶ ὁ νοῶν ὡσαύτως κῶν μὴ ποσὸν νοή, τίθεται πρό δμμάτων ποσόν, νοει δ' ούκ ή ποσόν.). C'est que l'image est une juxtaposition purement empirique d'éléments sensibles, tandis que le concept est un tout dont les diverses parties sont nécessairement unies, soit que la nécessité de leur union apparaisse tout d'un coup et immédiatement à l'intellect, soit qu'elle résulte de la démonstration (v. ad II, 9, 413 a, 11-12; III, 6, 430 b, 6-20). La sensation nous montre que le feu est chaud, mais non pourquoi il l'est (Meta., A, 1, 981 b, 11 : ού λέγουσι (sc. al alσθήσεις) το διά τί περί ούδενός, οίον διά τί θερμόν τό πῦρ, άλλά μόνον ὅτι θερμόν.); la pensée nous fait connaître la cause ou la raison nécessaire des choses (An. post., I, 6, 74 b, 6 : ο γάρ ἐπίσταται, οὐ δυνατὸν ἄλλως έγειν. Ibid., 2, 71 b, 9 : ἐπίστασθαι δε ολόμεθ' έχαστον άπλῶς,..... όταν τήν τ' αίτίαν οιώμεθα γινώσκειν δι' ήν το πραγμά έστιν, ότι έχείνου αίτία έστι, χαὶ μὴ ἐνδέγεσθαι τοῦτ' ἄλλως ἔγειν. Ibid., II, 2, 90 a, 31; 11, 94 a, 20 et sæp.; WADDINGTON, Psych. d'Ar., p. 140). Lors même que nous pourrions sentir que les angles du triangle sont égaux à deux droits, nous en chercherions encore la démonstration et, quoi qu'on en dise, nous ne le saurions pas, parce que la sensation n'atteint que le particulier, tandis que la science a pour objet l'universel (An. post., I, 31, 87 b, 35; b, 28 : odde di' alothoews Eoriv Enloradai . εί γάρ και έστιν ή αίσθησις του τοιούδε και μή τουδέ τινος, άλλ' αίσθάνεσθαί γε άναγχαϊον τόδε τι χαί που χαί νῦν. τὸ δὲ χαθόλου χαί έπι πάσιν άδύνατον αισθάνεσθαι. Meta., E, 1, 1025 b, 14 : φανερόν ότι ούχ έστιν απόδειξις ούσίας ούδε τοῦ τί έστιν έχ τῆς τοιαύτης iπαγωγῆς). Cette universalité de la connaissance intellectuelle est la conséquence immédiate de sa nécessité; ce qui est nécessaire est toujours (tò it avayxnç xai del aua, tò it avayxnç άει ώσαύτως. V. Ind. Ar., 43 a, 40). La proposition : « il n'y a de science que du général » n'est qu'un corollaire de ce principe plus rigoureusement exact : il n'y a de science que du nécessaire; le καθόλου a son fondement dans le καθ' αύτό (v. ad I, 1, 402 b, 5-8; An. post., I, 4, 73 b, 26 : καθόλου δε λέγω δ &ν κατὰ παντός τε ὑπάρχη και καθ' αὐτὸ και ή αὐτό . φανερὸν ἄρα ὅτι όσα χαθόλου, έξ ἀνάγχης ὑπάρχει τοῖς πράγμασιν. Ibid., 5, 74 b, 6 : τὰ δὲ χαθ' αύτὰ ὑπάρχοντα ἀναγχαῖα τοῖς πράγμασιν), et toute la valeur de l'universel lui vient précisément de ce qu'il est fondé sur la connaissance de la nécessité ou de la cause (Ibid., 31, 88 a, 5 : τό δε καθόλου τίμιον, ότι δηλοϊ το αίτιον .). Par suite,

la connaissance générale qui résulterait de l'accumulation des expériences, ou l'image composite formée par la fusion des images particulières, ne sauraient être confondues avec la science et le concept. Sans doute, quelques-uns des animaux qui sont doués de mémoire peuvent unir en une seule représentation les images laissées en eux par plusieurs sensations semblables. Ces représentations, qui reproduisent les traits communs aux divers objets sentis, constituent l'expérience (έμπειρία, An. post., II, 19, præs. 100 a, 15; Meta., A, 1, 980 b, 25; V. ad I, 4, 407 a, 32-33; II, 2, 413 a, 11-12; III, 11, 434 a, 7-8). Mais cette expérience, qui n'est en somme qu'une collection d'images ou de faits particuliers, diffère essentiellement de la connaissance intellectuelle : « ......avoir le « sentiment (ὑπόληψις) que tel remède sera utile à Callias « atteint de telle maladie, et à Socrate et à plusieurs individus, « est le fait de l'expérience. Mais savoir que tel remède réus-« sira à tous ceux qui ont telle maladie, déterminée par un « concept unique (xat' είδος ἕν), par exemple à tous ceux qui « souffrent d'inflammations, ou à tous les bilieux, ou à tous « les fiévreux, cela appartient à l'art » : ...... ή μèν έμπειρία τών χαθ' ἕχαστόν έστι γνωσις, ή δε τέχνη των χαθόλου,..... οι μεν την αίτίαν ίσασιν, οι δ' ού . οι μεν γάρ έμπειροι το ότι μεν ίσασι, διότι δ' ούχ ίσασιν · οί δὲ τὸ διότι χαὶ τὴν αἰτίαν γνωρίζουσιν (Meta., 1. l., 981 a, 7 sq.). — Si l'on peut soutenir que la sensation est la source de la connaissance intellectuelle et que; dans le cas où il nous manquerait un sens, quelque science nous manquerait nécessairement (v. ad I, 1, 402 a, 19; 402 b, 16-403 a, 2; III, 8, 432 a, 7-8), c'est que l'universel est contenu dans le particulier, l'intelligible dans le sensible, comme le genre dans l'espèce (v. RAVAISSON, Ess. sur la Méta, d'Ar., t. I, p. 485). Toutefois, il ne suffit pas, pour dégager le concept de la représentation sensible, de faire abstraction des particularités de celle-ci et de réunir en un tout les caractères qui se présentent dans tous les cas; il faut comprendre pourquoi ils sont solidaires et la nécessité de leur union. Il faut aussi, et par là même, les ranger dans leur ordre de subordination (ταῦτα τάξαι τί πρῶτον ή δεύτερον, An. post., II, 13, 97 a, 25); enfin, exclure les caractères qui, bien que se présentant dans tous les cas, n'appartiennent pas par soi à l'essence considérée. L'égalité des angles à deux droits, par exemple, n'est pas une propriété de l'isocèle en tant que tel, quoiqu'elle se présente toujours avec lui (An. post., I, 4, 73 b, 25; 31 sqq.).

## LIVRE III, CH. 7, 431 a, 15 - 17

On y arrive quelquefois du premier coup et après une perception unique. Il faut, dans d'autres circonstances, spécialement quand il s'agit de choses complexes, des impressions répétées (v. ad I, 1, l. l.; II, 2, l. l.) ou le coup d'œil spécial que l'expérience donne aux vieillards (An. post., II, 19, 100 a, 5; Eth. Nic., VI, 12, 1143 b, 11; I, 1, 1094 b, 14; 1095 a, 2). Cette répétition ne contribue d'ailleurs en rien à l'universalité du concept; elle nous aide seulement à apercevoir l'essence qui peut nous avoir échappé une première fois (An. post., I, 31, 88 a. 4 : έχ γάρ των χαθ' έχαστα πλειόνων το χαθόλου δηλον.). C'est, il est vrai, du sensible, que la pensée dégage le concept intelligible qui lui est immanent et, à ce point de vue, on peut dire que la sensation qui nous permet de saisir la notion de l'homme dans Callias est intellection et pensée (De sensu, 6, 445 b, 16; Mot. an., 6, 700 b, 19; V. ad III, 3, 428 a, 2-4; Eth. Nic., VI, 12, 1143 b, 5; V. ad III, 10, 433 a, 14-21; An. post., II, 19, 100 a, 16). Mais ni la sensation, ni l'image qui la reproduit à l'état faible ne sont adéquates au concept (An. post., II, 31, 87 b, 28-31). L'intellect n'est pas un réceptacle de sensations ou d'images individuelles, il est un réceptacle de formes (τόπος είδων, De an., III, 4, 429 a, 27).

481 a, 15. δταν δέ.... 17. ή ψυχή. - Après xaxóv, il faut sous-entendre to gavtaodiv, comme ci-dessus (a, 9) to adothtov après λυπηρών. Lorsque l'âme dianoétique aperçoit, non plus, comme la sensibilité, l'agréable ou le pénible, mais les concepts du bon ou du mauvais, de l'utile ou du nuisible, dans l'image de l'objet qu'elle saisit, et qu'elle affirme ou qu'elle nie ces qualités de cet objet, elle le fuit ou le recherche. THEM., 208, 13 : τη δε διανοητική ψυχή τα μεν φαντάσματα πρόκειται ώσπερ καί τα αίσθήματα τη αίσθήσει, το δε άγαθόν καί το κακόν ώσπερ εκείνη τό ήδυ xxi τὸ λυπηρόν. - Peut-être faut-il prendre pour sujet de φεύγει ή διώχει, non pas l'âme dianoétique, mais το νοοῦν sous-entendu. — Nous ne voyons pas de raisons sérieuses, malgré les divergences des manuscrits, pour supprimer, comme le propose Torstrik (p. 207), ofon i anophon. Il nous paratt encore plus douteux que la proposition a, 16 : διὸ οὐδέποτε..... (17) ή ψυχή soit interpolée comme le pense le même auteur (p. 208), et nous ne croyons même pas qu'il y ait lieu d'adopter la conjecture de SUSEMIHL (Burs. Jahresb., IX, 334; Jen. Liter., IV, 1877, p. 207), et de la transporter avant a, 15 : δταν δέ. Il faut seulement admettre, avant διό, l'ellipse d'une Tome II 32

phrase analogue à celle que nous trouvons un peu plus loin, b, 2: tà pèr our sion to rontixor in toic partáspasi rosi. La pensée discursive, soit théorique, soit pratique, a donc besoin des images pour s'exercer. C'est pourquoi, etc....

431 a, 17. ώσπερ δέ..... 20. πλείω. -- Ce passage, dit WAL-LACE (p. 279), paraît signifier que les φαντάσματα sont seulement les media ou les conditions de la pensée, précisément de même que l'air est le medium de la vue, mais n'en est que le medium ou la condition. Il traduit, en conséquence, adri, 8' Errov (a, 18) par: while the pupil itself remains different from it. Mais cette interprétation n'a que de lointains rapports avec le texte. Elle supposerait, entre autres choses, autri 8' Erepoir TI (cf. Meta., Z, 17, 1041 b, 17). Et puis la comparaison des images, dans lesquelles l'intellect aperçoit les concepts, avec l'air qui sert de milieu à la vision ne serait rien moins que juste. L'explication de Torstrik (p. 199) nous paraît préférable : Aer et oculum afficit et aurem, quamquam diverso modo, et necesse est sit aliqua medietas sensitiva in quam et color desinat et sonus : ea vero quum numero`una sit et individua et partium expers, necesse est notione diversa sit : aliter enim fieri non potest ut et color et sonus simul ei appareant et discernantur ab ed. C'est. d'ailleurs, ce qu'a compris Simplicius (269, 33) : ..... à pir dip ό πεφωτισμένος είς την χόρην δρα προφανώς, αύτη δὲ προχαλεϊται είς ενέργειαν την δρατικήν δύναμιν, εκείνη δε την κοινήν αΐσθησιν..... ..... (270, 22) τότε γάρ έν τὸ ἔσγατον ΄ ἕν μέν, ὅτι μία ἡ Χοινή αἴσθησις, ..... (23) τοῦτο δέ ..., χαὶ μία μεσότης εἴρηται·μία μέν, έπειδή χάχεινο έν, μεσότης δε ώς οίον χέντρον των πολλων άπ' αύτου προϊουσῶν (SIMPLICIUS semble ici s'écarter légèrement de l'interprétation qu'il a lui-même donnée plus haut — v. ad III, 2, 427 a, 10 — et qu'il répète un peu plus bas — 271, 7 — de la comparaison du sens commun à un point médian. μισότης nous paralt signifier dans ce passage, comme στιγμή ci-dessus, l. l., le point qui détermine deux segments dans une ligne. V. Phys., VIII, 8, 263 a, 23 cité ci-dessus, l. l.) ..... (31) τφ λόγψ καί τῷ είναι, ὡς αὐτὸς είωθε λέγειν, πολλά, κατὰ διαφόρους λόγους τὰς διαφόρους ἐπιγινώσχουσα τῶν αἰσθητῶν ἰδιότητας. - SIN-PLICIUS (269, 19) et PHILOPON (560, 15) remarquent que cette phrase n'a pas d'apodose. Mais ils pensent qu'il n'y a pas de lacune dans le texte et que wonte de se rattache à ce qui précède (ού μήν άποδίδωσιν ούδε ώς άποδώσον είρηχεν το ώσπερ δέ, άλλ' ώς προς ήδη έγνωσμένον άναφέρει, SIMPL., 269, 22; cf. 28).

ARISTOTE vient de montrer, dit SIMPLICIUS (269, 31), que la pensée discursive pratique n'atteint pas immédiatement les objets sur lesquels elle s'exerce, mais au moyen des organes et des facultés de connaître propres à chacun d'eux. De même l'air, etc... — Mais, comme il s'agit, dans ce qui précède, aussi bien de la pensée théorique que de la pensée pratique, la transition nous paraît plutôt la suivante : L'intellect ne pense pas sans images. Comme sa fonction essentielle est de penser l'unité soit indivisible, soit synthétique (v. ad III, 6, 430 b, 6-20), il faut, au moins, que la matière sur laquelle il s'exerce — les images — ne soit pas dépourvue de toute unité. De là, la digression d'Aristote sur le principe qui fait l'unité des images ou des perceptions, -- celles-là n'étant que la reproduction affaiblie de celles-ci. Si ώσπερ a le sens que lui prête Simplicius (v., sur cette acception, Ind. Ar., 872 b, 36: ώσπερ = γίγνεται ούν ταύτό, ώσπερ), il faudrait donc suppléer à peu près ceci : L'âme ne pense jamais sans images; [cette matière de l'intellection a, du reste, l'unité nécessaire, car les images ne sont que des perceptions affaiblies et celles-ci ont une unité.7 C'est ainsi qu'il arrive que l'air.... - Mais n'est-il pas plus simple de faire de xai à axoà woavrwç l'apodose de ώσπερ δέ? « De même que l'air agit sur la pupille, celle-ci sur un autre organe et ainsi de suite, de même fait l'ouïe, mais le dernier terme auquel aboutissent ces deux processus est un » (nous trouvons un peu plus haut, II, 9, 421 b, 3, la même construction : έστι δ' ώσπερ και ή άχοή και εκάστη των αίσθήσεων, ή μέν τοῦ ἀχουστοῦ χαὶ ἀνηχούστου, ἡ δὲ τοῦ ὁρατοῦ χαὶ ἀοράτου, χαὶ ή όσφρησις τοῦ ἀσφραντοῦ καὶ ἀνοσφράντου.). ARISTOTE développe ensuite cette idée, en montrant comment ce dernier terme peut recevoir à la fois des sensibles différents comme le blanc et le noir. Il ne nous paraît donc y avoir ni irrégularité, ni anacoluthe dans la construction, quoi qu'en pense NEUHAEUSER (Arist. Lehre v. d. sinnl. Erkenntnissverm., p. 52), et il n'y a pas lieu de modifier la ponctuation traditionnelle comme le fait BIEHL, qui remplace par une virgule le point en haut après ώστύτως et marque, à la suite de Torstrik (p. 199), une lacune après  $\pi\lambda\epsilon\omega$ . Il ne peut, semble-t-il, y avoir de doute que sur le sens de τὸ δὲ ἔσχατον ἕν, καὶ μία μεσότης. Nous avons adopté l'interprétation qu'en donne Simplicius (l. l.). Mais on serait plutôt tenté d'entendre par là, non pas le sens commun lui-même (car alors l'idée exprimée se trouve répétée presque dans les mêmes termes dans ce qui suit immédiatement), mais l'organe

du sens commun ou l'organe central de la sensibilité, auquel aboutissent les processus physiologiques dont parle Aristorie. μεσότης signifierait, en ce cas, l'organe du sens commun, le cœur (v. ad II, 12, 424 a, 24-25; III, 2, 426 b, 15-17), qui serait ainsi désigné soit parce qu'il occupe le centre de l'organisme (Vit. et mort., 3, 469 a, 23 : xatà µèv oùv tà pauvóµeva δήλον έχ των είρημένων ότι έν τούτω τε χαί έν τῷ μέσω τοῦ σώματος τών τριών μορίων ή τε της αισθητικής άργη ψυγής έστι... κτλ. De respir., 8, 474 a, 30; Part. an., III, 4, 666 a, 15 et sæp. Cf. FREU-DENTHAL, Rhein. Mus., 1869, p. 397, n. 10; Schleboldt, De imag. disg. ex. Ar. libb. rep., p. 46), soit parce qu'il est un milieu entre les qualités sensibles qu'il est chargé de percevoir (v. ad III, 7, 431 a, 10). La transition entre cette phrase et la suivante serait alors très simple : L'organe central de la sensibilité est unique. Quant à ce qui aperçoit les différences des sensibles,.... etc. Quelle que soit, d'ailleurs, l'interprétation adoptée, il ne nous paraît pas nécessaire de modifier le texte, pour donner une apodose à ωσπερ δέ... xτλ., en transportant a, 17 : ωσπερ δέ..... (20) πλείω après a, 21. έν τι et en lisant ούτω δή και ταύτα (a, 22) au lieu de ούτω δε και ώς όρος, comme le propose FREU-DENTHAL (l. l.) approuvé par Susemini (Burs. Jahresb., XVII, p. 264 et Berl. phil. Woch., 1882, p. 1283). - V., en outre, MARCHL, Arist. Lehre v. d. Tierseele, p. 24, n. 1.

**431 a, 21.** καὶ πρότερον. — V. ad III, 2, 426 b, 12— 427 a, 14.

xat abe. — V. la note ad 431 a, 22 - b, 1.

**431 a, 22. ούτω δὲ xaì ὡς ὅρος.** — Le sens commun est un comme la limite (SIMPL., 271, 7 : ὅρον νῦν προσαγορεύων, ὅπερ xaì πρότερον ἕλεγε, τὸ τῶν εἰς ἐν συμπιπτουσῶν διαφόρων γραμμῶν xοινὸν σημεῖον. ΡΗΠΟΡ., 560, 21 : ὅρον δὲ xaλεῖ νῦν τὸ xέντρον τοῦ xύxλου). Cette interprétation est tout à fait en harmonie avec ce qu'ARISTOTE a dit dans le passage auquel il renvoie (*De an.*, III, 2, 427 a, 9—14 et les notes *ad loc.*) et, par conséquent, il ne serait pas légitime de prendre ὅρος dans le sens de *définition* (v. *Ind. Ar.*, 529 b, 54) et de traduire : le sens commun est un, tout en contenant une pluralité logique comme la définition.

καί ταῦτα...... b, 1. τὸ λευκόν. — Pour comprendre

## LIVRE III, CH. 7, 431 a, 17 - b, 1

ce passage, dont l'obscurité est célèbre, il faut se rappeler d'abord les deux réponses qu'Aristote a faites antérieurement, à la question qu'il reprend ici : Comment deux sensibles différents peuvent-ils être présents à la fois dans le sens commun qui doit être, pour les discerner, un et indivisible? La solution qui se présente naturellement est celle-ci : le sens commun est un et multiple comme les choses; comme un même objet peut être chaud et coloré, de même le sens commun peut recevoir en lui des gualités différentes tout en restant un. Mais cette solution ne suffit pas, car le sens commun discerne simultanément, non seulement des qualités qui appartiennent à des genres différents (chaud et coloré), mais des qualités qui font partie du même genre et qui peuvent être des contraires (chaud et froid). Or, s'il est vrai qu'en puissance une même et indivisible chose peut réaliser les contraires, il n'en est pas ainsi en acte. Pour qu'une chose puisse être en acte deux contraires, il faut qu'elle soit divisible; chaude dans une de ses parties, froide dans une autre. Nous devons donc admettre que le sens commun est divisible comme les objets capables de recevoir simultanément les contraires en acte. Seulement il ne l'est pas de la même façon. Les choses sont divisibles en tant qu'étendues, le sens commun l'est de la même manière que le point inétendu, un ou multiple suivant le rôle qu'il joue (v. ad III, 2, 427 a, 2-16). Il faut remarquer que ces deux solutions, loin de s'exclure, se complètent l'une l'autre : il y a dans le sens commun des qualités différentes ou des qualités contraires comme dans les choses elles-mêmes, mais la coexistence des qualités contraires, rendue possible dans les choses par la divisibilité de l'étendue, est rendue possible dans le sens commun par le rôle qu'il joue comme point limite. — Dans le De sensu, nous retrouvons la même solution, ou plutôt les deux parties de la même solution présentées dans l'ordre inverse (v. ad l. l.). Mais il y a, néanmoins, une différence entre les deux textes : Dans le second chapitre de ce livre, la difficulté qui attire l'attention d'Aristote est celle-ci : comment le sens commun peutil percevoir des qualités différentes quand elles font partie du même genre et qu'elles ne différent que spécifiquement, c'està-dire quand elles sont contraires (sur la définition des contraires, v. ad I, 5, 411 a, 2-7)? Dans le De sensu, cette difficulté passe au second plan. Car, y lisons-nous, il est plus aisé, à certains égards, de comprendre comment le sens commun

peut percevoir en même temps des qualités contraires, c'està-dire appartenant au même genre, que de concevoir comment il peut saisir simultanément des qualités de genres différents. En effet, chacun des sens spéciaux peut, comme le prouve l'expérience, apercevoir en même temps des qualités contraires; la vue, par exemple, peut sentir à la fois le blanc et le noir. Si donc le sens commun peut sentir simultanément des qualités n'appartenant pas à un même genre, à plus forte raison pourra-t-il percevoir ensemble les qualités contraires qui ne diffèrent que spécifiquement. De sensu, 7, 448 a, 13 : si ouv πλεῖον ἕτι ἀπέγει ἀλλήλων καὶ διαφέρει τὰ συστοίγως μὲν λεγόμενα έν άλλω δε γένει των έν τῷ αὐτῷ γένει (λέγω δ' οἴον τὸ γλυχύ χαὶ τὸ λευχὸν χαλῶ σύστοιχα, γένει δ' ἕτερα • τὸ γλυχύ δὲ τοῦ μέλανος πλεΐον έτι τω είδει διαφέρει ή το λευχόν), έτι αν ήττον άμα ένδέγοιτο αύτα αίσθάνεσθαι ή τα τῷ γένει ταύτά...... 449 a, 2 : εί δε τούτων έν ένι και άτόμφ αισθάνεται, δήλον ότι και των άλλων μαλλον γάρ ένεδέγετο τούτων άμα πλειόνων ή των τῷ γένει ετέρων. - Le passage du De sensu nous éclaire donc sur la signification qu'il faut attribuer à a, 24. τὰ μη δμογενη (leçon évidemment préférable à tà buoyevi, puisque les contraires sont précisément des δμογενή, SIMPLICIUS, 272, 3, qui a lu δμογενή et qui, néanmoins, a bien vu que ce mot ne pouvait désigner ici que des qualités de genres différents comme le chaud et le blanc, est oblige d'expliquer : όμογενέσι μέν ούσιν ώς αίσθητοῖς) et à τά tvavtla. Mais il nous fait comprendre aussi le sens de la phrase b, 22 : xaì ταῦτα ἕν.... (23) πρὸς ἄλληλα. Nous lisons, en effet, un peu plus loin, dans le même morceau (449 a, 16) : δμοίως τοίνυν θετέον και έπι της ψυχης το αυτό και έν είναι άριθμφ το αίσθητικόν πάντων, τῷ μέντοι είναι έτερον καί έτερον τῶν μέν γένει τῶν δὲ εἴδει. Et le commentaire d'ALEXANDRE sur ce passage semble fait exprès pour expliquer, en même temps, la phrase du De anima. ALEX., De sensu, 351, 1 : ouolus of orgen deiv λέγειν καί έπι της ψυχης της αίσθητικης, το μέν αύτο καί έν αύτην ούσαν τῷ ἀριθμῷ χατὰ τὸ ὑποχείμενον τῷ χαὶ ἐνὸς ἐντελέγειαν εἶναι, πάντων των αίσθητων άντιληπτικήν είναι, κατά τὸν λόγον μέντοι καί την δύναμιν και το τί ήν είναι διαφέρειν, κατά την των αισθητών διαφοράν διαφόρους δυνάμεις έχον, και τάς μεν τῷ γένει διαφόρους, τάς δὲ τῷ εἴδει, ὡς ἔγει τὰ αἴσθητα πρὸς ἄλληλα. Nous devons, par conséquent, traduire ici : Et le sens commun qui est un par analogie et numériquement possède en lui ces qualités (le chaud et le doux) dans le même rapport l'une avec l'autre que ces sensibles sont, en réalité, vis-à-vis l'un de l'autre (xa?

έν δν τῷ ἀριθμ:ῷ xaì τῷ ἀνάλογον, ἔχει ταῦτα πρὸς ἐκάτερον ὡς έχεινα πρός άλληλα ·). C'est-à-dire que deux sensibles percus simultanément par le sens commun sont en lui dans le même rapport que ces deux sensibles considérés objectivement : ils sont contraires (έναντία, δμογενή) ou appartiennent à des genres différents. Dès lors la phrase suivante (car quelle différence y a-t-il entre la difficulté de s'expliquer comment il peut discerner des sensibles qui n'appartiennent pas au même genre, et celle de concevoir comment il peut discerner des sensibles contraires, par exemple le noir et le blanc?) se comprend aisément. On comprend aussi sans peine pourquoi le sens commun est appelé un numériquement et par analogie. C'est que, s'il est multiple en tant que limite commune de sens différents, il joue, du moins, vis-à-vis de chacun d'eux, le même rôle de limite, et c'est précisément dans cette identité de relation que consiste l'unité par analogie (v. ad II, 1, 412 b, 6-9; 3, 414 b, 20-24). - ARISTOTE n'ajoute donc ici rien d'essentiel à la solution qu'il a donnée plus haut (III, 2, 426 b, 12-427 a, 14). Par conséquent, il ne faut pas traduire λεκτέον δε και ώδε par : « et nous devons l'expliquer aussi de la « façon suivante », mais bien par : « et nous devons le répéter « ici » (et nunc etiam est dicendum, Argyr.). SIMPL., 271, 1: χαὶ ἦδη προειρηχώς τὰ αὐτὰ ἐν τῷ περὶ αἰσθήσεως λόγψ τῆς χοινῆς. καὶ νῦν συντόμως ὑπομιμνήσκων..... κτλ. Les manuscrits TWy ont งบัง pour ผู้ดิย.

D'après ce que nous venons de dire, la fin de ce morceau ne peut avoir que deux sens : elle doit ou bien corroborer la première des deux assertions qui précèdent (les sensibles aperçus par le sens commun ont en lui les mêmes rapports qu'ils ont dans les choses — et alors  $\Gamma\Delta$  doivent désigner les états du sens commun correspondant aux sensibles AB); ou bien confirmer l'opinion émise en dernier lieu : il n'est pas plus difficile de comprendre comment deux sensibles de genres différents se rencontrent dans le sens commun, que de comprendre comment deux sensibles contraires peuvent s'y unir. Cette seconde interprétation, adoptée par Simplicius, nous paraît la meilleure. D'une part, en effet, il est plus naturel d'admettre que les considérations dont il s'agit se rapportent à ce qui les précède immédiatement. D'autre part, l'explication littérale du texte est plus difficile dans la première hypothèse.

Soient, dit ARISTOTE, deux sensibles contraires : A, le blanc,

et B, le noir, et deux autres sensibles ayant entre eux le même rapport, c'est-à-dire contraires aussi, par exemple le doux,  $\Gamma$ , et l'amer,  $\Delta$ . Nous aurons :

 $\frac{A \text{ blanc}}{B \text{ noir}} = \frac{\Gamma \text{ doux}}{\Delta \text{ amer.}}$ 

Mais nous pourrons renverser la proportion et dire :

 $\frac{A \text{ blanc}}{\Gamma \text{ doux}} = \frac{B \text{ noir}}{\Delta \text{ amer}}$ 

En d'autres termes, il n'y a pas moins un rapport entre deux sensibles de genres différents qu'entre deux sensibles appartenant au même genre (CHRIST — v. ci-dessous, — FREUDENTHAL, l. l., BAEUMKER, Arist. Lehre v. d. äuss. u. inn. Sinnesverm., p. 74, n. 3, BIEHL et d'autres ont sans doute raison de considérer comme interpolés les mots ώς έχεῖνα πρὸς ἄλληλα (a, 26) qui font double emploi avec 25. ώς τὸ Α... ×τλ.). Si, maintenant,  $\Gamma\Delta$  peuvent s'unir dans un sujet, ils formeront, aussi bien que AB, une chose une et identique numériquement, mais non point une logiquement (b, 28 : rò aurò uèv xai ev, rò d' elva: où τὸ αὐτό = τότε τὸ Γ καὶ τὸ Δ ὥσπερ καὶ τὸ Α καί τὸ Β τὸ αὐτὸ καὶ έν..... γίνεται. V. SIMPLICIUS, ci-dessous), c'est-à-dire que le sens commun, numériquement un, sera logiquement les deux termes du rapport. Mais il est clair gu'il pourra en être de même pour A $\Gamma$  ou pour A $\Gamma$  et B $\Delta$  (xâxeivo ou xâxeivz ôµlol $\omega_s$ ), puisque, comme nous l'avons montré, si les sensibles contraires constituent les deux termes d'un rapport, il en est de même de deux sensibles pris dans des genres différents. Si, au lieu de prendre pour termes du premier rapport le blanc et le noir, nous avions pris le blanc et le doux, nous aurions montré, inversement, qu'il n'y a pas plus de difficulté à comprendre l'union de deux sensibles contraires que celle de deux sensibles ne faisant pas partie du même genre. En résumé, il y a, entre tous les contraires, un certain rapport ( $\frac{A}{B}$ ,  $\frac{\Gamma}{A}$  etc.); il y a, par cela même, un rapport entre tous les sensibles analogues mais ne faisant pas partie du même genre  $(\frac{A}{\Gamma}, \frac{B}{A}$  etc.). Or, quand  $\Gamma\Delta$  ou AB s'unissent dans le sens commun, ils forment un tout numériquement un et logiquement multiple,

.c'est-à-dire qu'ils conservent en lui le rapport qu'ils ont dans la réalité. Mais il pourra en être de même de A $\Gamma$  ou de B $\Delta$ puisque ce sont aussi bien des rapports de termes divers que AB ou que ΓΔ. Simpl., 272, 10 : ..... ποιείται τον λόγον διά τῶν στοιγείων, λαδών έπὶ μὲν τοῦ λευχοῦ τὸ Α, ἐπὶ δὲ τοῦ μέλανος τὸ Β, άλλα δε άττα έναντία ύποθέμενος, οໂον γλυκύ φέρε και πικρόν, ..... οΓς στοιγεία τὸ Γ καὶ τὸ Δ ἐπιτίθησιν.... εἰ οὖν τὰ ΔΒ ἕν πρὸς ἄλληλα γίνεται, όταν άμα γινώσχηται, χαί τὰ ΓΔ όμοίως εν γενήσεται.... έν δε τη άναλογία και το έναλλάξ χώραν έχει, και έσται ώς το Α πρός το Γ. ούτω τὸ Β πρὸς τὸ Δ. τοῦτο δὲ παρείληπται, ἵνα μὴ μόνον ἐπὶ τῶν έναντίων, άλλ' έπὶ τῶν όμογενῶν τὸ ἕν γινόμενον νοῶμεν, ..... τότε γάρ καί τὸ λευκὸν καὶ τὸ γλυκύ ἕν γίνεται καὶ τὸ μέλαν καὶ τὸ πικρόν. ...... ό τοίνον ένδούς πρός τὸ όπωσοῦν ἀλλήλοις ἕν γίνεσθαι τὰ ΑΒ f τὰ ΓΔ xai θάτερα δώσει, xai πρός γε τὰ ἐναλλάξ..... xτλ. (ces derniers mots semblent prouver que Simplicius a lu, a, 29 : xàxeiva δμοίως).

D'après Philopon (561, 13),  $\Gamma$ , et  $\Delta$  désigneraient les intelligibles correspondant à A et à B, c'est-à-dire les concepts du noir et du blanc, et ARISTOTE, en remarquant que la proportion  $\frac{A}{\Gamma} = \frac{B}{\Delta}$  se déduit de la première  $(\frac{A}{B} = \frac{\Gamma}{\Delta})$ , voudrait prouver que l'intellect connaît, non seulement les intelligibles, mais les sensibles correspondants. Mais on ne voit guère comment cette conclusion pourrait résulter de la proportion démontrée : le blanc sensible est au blanc intelligible, ce que le noir sensible est au noir intelligible. D'ailleurs, rien ne fait supposer qu'il's'agisse dans cette digression d'autre chose que du sens commun, et la façon dont elle est introduite (a, 20:  $\tau(v_i, \delta)$ '  $t_{\pi_i-x_i}(v_i, \dots, x_{\tau\lambda})$ ) milite contre cette hypothèse.

Les conjectures de CHRIST sur ce passage (dans les thèses de la dissertation Studia in Ar. libb. Meta. collata, Berlin, 1853, ed. pr., 30 pp.) nous paraissent tout à fait fondées et sont, de tout point, en harmonie avec l'explication que nous avons proposée : Arist. de an.  $\Gamma$ . c. VII. p. 431 a 24 legendum est a  $\pi \bar{\omega} \varsigma$  tà  $\mu n$  buoyev $\bar{n}$  » et a 26 verba «  $\dot{\omega} \varsigma$  iztīva  $\pi p \delta \varsigma$  ä $\lambda n \lambda a$  » delenda sunt, et fortasse post  $\Gamma$  « τὸ γλυκὸ » et post  $\Delta$  « τὸ  $\pi u c p \delta r$ » exciderunt; sic certe proportio disponenda est :

## λεύχον : μέλαν = γλυκύ : πιχρόν.

D'ailleurs, ces conjectures ne nous paraissent pas justifier l'interprétation que BELGER (in alt. ed. TREND., p. 432) en tire :  $Ut \ A (album) ad \ B (nigrum) - quae quidem contraria (ivavtia)$ 

uno eodemque sensu, uno eodemque medio distinguuntur —, ita  $\Gamma$  (dulce) ad B (amarum); similiter enim uno eodemque comprehenduntur, idem inter utraque contraria diásty µz. Quae si ita sunt, mediis permutatis seguitur, ut A (album) ad  $\Gamma$  (dulce), ita B (nigrum) ad Δ (amarum); in quo διαστήματα rursus paria; unum igitur medium. Ut album et nigrum uni eidemque sensui subiecta sunt, ita dulce et amarum. Intellegitur autem ex mediorum permutatione, eodem modo se habere album et dulce. Mais, étant donné qu'il y a entre A : B ou  $\Gamma$  :  $\Delta$ , d'une part, et entre A : Γ ou B : Δ, de l'autre, le même διάστημα, il ne résulte pas que, si A et B sont connus uno eodemque medio, il en sera de même de A et de  $\Gamma$ . Pour que cette conclusion fât légitime, il faudrait que l'égalité de disorque fût établie entre A : B et A :  $\Gamma$ . Or, c'est ce qui ne peut, en aucune façon, résulter de la proportion posée. Tout ce qu'on peut déduire, en effet, de la proportion  $\frac{A}{B} = \frac{\Gamma}{\Delta}$  c'est qu'il y a aussi proportion (mais nullement la même proportion) entre  $\frac{A}{\Gamma}$  et  $\frac{B}{A}$ et, par suite, rapports entre ces termes. Aristote ne dit sans doute pas autre chose. Car ce qu'il veut prouver, répétons-le, c'est qu'il n'y a pas moins un rapport entre deux sensibles de genres différents qu'entre deux sensibles contraires.

TORSTRIK (p. 200 sqq.) — qui admet, du reste, que tout ce morceau, depuis ωσπερ δε (a, 17) jusqu'à τὸ λευχόν (b, 1), a été introduit à tort à la place qu'il occupe - en propose le commentaire suivant : έστι γάρ έν τι : haec est μεσότης illa alσθητική : ούτω δε (sicut in animd) και ή στιγμή και όλως ό δρος (unum est numero, ratione diversum :  $\Gamma$  3 fin. Phys.,  $\Delta$ 13. 222 a 10-13). xai ravra (quae initio proposita sunt, dulce et calidum) έν τῷ ἀνάλογον (nam suae quidque ἐναντιώσεως est extremum habituale, cui extremum privativum, dico autem amarum et frigidum, contrarium est :) xai τψ άριθμῷ ὃν ἔγει πρὸς ἐχάτερον ἐναντίον. (Si enim calidum a frigido certo intervallo distat, quod intervallum numero definiri potest, eodem intervallo distabit dulce ab amaro, album a nigro cet., et numerus idem erit : cf. Met. iota 2. de Sensu et Sensili 7. 448 a 8 sqq.) τι γάρ διαφέρει το άπορειν πώς τὰ μή όμογενῆ χρίνει ή τάναντία οໂον λευχόν χαὶ μέλαν; (Quaestio proposita erat de iis quae, quum non contineantur eodem genere, analogià idem sunt, ut calidum et dulce. Jam revocat eam quaestionem ad contraria et quae genere idem sunt,

ut calidum et frigidum vel album et nigrum : et demonstrat, si album et nigrum uni eidemque simul manifesta sint, esse manifestu etiam album et dulce.) έστω δή ώς τὸ Α τὸ λευχὸν πρὸς τὸ Β τὸ μέλαν τὸ Γ (dulce calidum cet.) πρὸς τὸ Δ (amarum frigidum cet.) ώς έχεινα πρός άλληλα (ut album ad nigrum). ώστε καί έναλλάξ. (A :  $\Gamma = B$  : Δ, album ad dulce calidum cet. ut nigrum ad amarum frigidum cet.) εί δή τὰ ΓΔ ἐνὰ είη ύπάργοντα, (ponamus esse aliquid in anima quod due contraria simul sit vel de quo duo contraria simul praedicentur,) ούτως έξει (medietas illa sensitiva, τὸ ἕν, eodem modo se habebit) ώσπερ xêv εί τὸ AB, (mente addendum τούτψ τῷ ένὶ ύπῆρχεν, quo se haberet si aliud quodpiam par contrariorum de eo praedicaretur,) tò aùtò pèv xai Ev, (ut numero idem et unum sit.) τῷ δ' είναι οὐ τὸ αὐτό (ratione vero diversum sit). xaxeiva buolws. (Postquam demonstratum est uno pari contrariorum percepto etiam aliud quodpiam par contrariorum perceptum iri, intelligitur etiam bing parig analogorum simul esse percepta, si ex proportione  $A: \Gamma = B: A$  redimus ad proportionem  $A: B = \Gamma: \Delta$  — quod erat demonstrandum :  $\tau \langle \gamma \dot{\alpha} \rho \rangle \delta \alpha$ φέρει τὸ ἀπορεῖν πῶς τὰ μὴ ὁμογενή χρίνει ή τἀναντία; - Le moindre défaut de cette interprétation est d'exiger qu'on apporte au texte nombre de corrections ou d'additions. Le sens attribué aux mots a, 22. xxì τῷ ἀριθμῷ... xτλ. est certainement étranger à la pensée d'Aristote, et on ne trouve rien qui le justifie ni dans le passage de la Métaphysique, ni dans celui du De sensu auxquels renvoie Torstrik. En outre, les dernières lignes sont encore moins intelligibles dans l'explication qu'il propose que dans le texte même. On n'aperçoit pas comment, étant donnée la possibilité de saisir simultanément un couple quelconque de contraires, on pourra démontrer celle de percevoir de la même façon un couple quelconque de sensibles de genres différents, en revenant de la proportion  $\frac{A}{\Gamma} = \frac{B}{\Lambda}$  à la proportion  $\frac{A}{B} = \frac{\Gamma}{\Lambda}$ .

L'explication proposée par FREUDENTHAL (*Rhein. Mus.*, 1869, p. 397, n. 40) qui a, le premier, restitué a, 23.  $\delta v$  pour  $\delta v$ , est plus plausible et même, à notre avis, presque entièrement juste pour la fin du morceau, a, 25 :  $\epsilon \sigma \omega \delta \eta$ ..... (b, 1)  $\tau \delta$  $\lambda \epsilon \omega x \delta v$ . Mais elle suppose, en ce qui concerne la première partie du texte (v. app. crit.), de trop nombreuses modifications pour qu'on puisse l'admettre autrement qu'en désespoir de cause, et l'adopter sans réserves comme le fait SUSEMIBL (Burs. Jahresb., XVII, p. 264 et Berl. phil. Woch., 1882, p. 1283).

BRENTANO (Psych. d. Ar., p. 94, n. 49) et BAEUMKER, Arist. Lehre v. d. äuss. u. inn. Sinnesverm., p. 73 sqq.), qui conservent l'un et l'autre la leçon a, 23. öv, pensent qu'ARISTOTE s'est posé ici la question de savoir comment l'âme peut connaître la différence des qualités objectives des choses extérieures, et y répond que cette différence est sentie grâce à celle des sensations subjectives, lesquelles sont proportionnelles aux qualités objectives. BAEUMKER traduit, en conséquence, la phrase a, 22 : xai taūta èv...... (23) πρòς äλληλα de la façon suivante : Und auch jene Wahrnehmungen (sc. die des Süssen und Warmen) sind eins nach der Beziehung und dem Verhältnisse, Làpiθµų̃], wie es jene (die entsprechenden äussern Objekte Lèxtīva]) zu einander haben. Mais NEUHAEUSER (Arist. Lehre v. d. sinnl. Erkenntnissverm., p. 53 sqq.) a fait valoir contre cette explication des raisons qui paraissent probantes.

KAMPE (Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 108, n. 3) comprend d'une façon analogue : Les perceptions du sens commun forment en lui une unité de sensations opposées de la même facon et constituées d'éléments mélangés suivant le même rapport numérique, que les gualités des objets extérieurs correspondants (les couleurs, par exemple, sont des mélanges de blanc et de noir; les saveurs, des mélanges de doux et d'amer. V. De sensu, 3, 439 b, 19; 27; 4, 442 a, 12 sqq.). Dans l'argument qui suit, A et B représentent les contraires sensibles objectifs,  $\Gamma$  et  $\Delta$  les sensibles contraires en tant que saisis par le sens commun. De la proportion  $\frac{A}{B} = \frac{\Gamma}{\Delta}$  on peut déduire  $\frac{A}{\Gamma} = \frac{B}{A}$ . Par suite,  $\Gamma$  et  $\Delta$ , états du sens commun, seront en lui dans le même rapport que A et B dans la réalité; ils constitueront une unité numérique, tout en étant logiquement plusieurs. — Mais on ne voit pas bien à quoi servirait, dans ce raisonnement, le renversement de la proportion. Car la conclusion pourrait aussi bien se déduire de la proportion primitive  $\frac{A}{B} = \frac{\Gamma}{\Delta}$ . De plus, on n'aperçoit pas davantage quel serait l'intérêt de xaxeïvo ôµoíως. - WALLACE (p. 281) paraît donner la préférence à cette explication. Mais comme il la déclare identique à celle de Pailopon, il se pourrait qu'il n'eût compris ni l'une ni l'autre.

Bien que supérieure à celle que nous avons indiquées, l'explication de NEUHAEUSER (op. cit., p. 56 sqq.) nous paraît soulever quelques difficultés. Voici comment (p. 59) il traduit le début : Dasjenige, womit die Seele die Wahrnehmungen des Süssen und Warmen unterscheidet, ist ein einheitliches Princip, wie auch der Punkt oder die Grenze. Indem - in diesem Princip - auch diese Wahrnehmungen selbst der Analogie und der Zahl nach eins sind, verhält sich jede derselben zur andern, wie sich die entsprechenden objectiven Qualitäten zu einander verhalten, (die ebenfalls der Analogie und - wie angenommen wird — der Zahl nach eins sind). La traduction de ravra ev τῷ ἀνάλογον καὶ τῷ ἀριθμῷ ὄν (b, 22) par diese Wahrnehmungen selbst der Analogie und der Zahl nach eins sind, ne nous parait pas correcte; car elle supposerait, dans le texte, ovra (cf. III. 6, 430 a, 27 : σύνθεσίς τις ήδη νοημάτων ώσπερ εν όντων). Pour la fin du paragraphe, l'interprétation de NEUHAEUSER ne diffère pas essentiellement de celle de KANPE et comporte, en partie, les mêmes objections.

Le commentaire de Bullinger (Arist. Nus-Lehre, p. 14 sq.) n'ajoute pas grand chose aux précédents, et sa traduction de ώς έχεινα πρός άλληλα (wie jene - zwei Punkte in dem einen Punkt, jene in der einen Grenze gedachten zwei Grenzen - zu einander) ne serait acceptable que si les « limites » et les « points », que de ixeïva est censé remplacer, avaient été explicitement désignés dans ce qui précède. - L'explication proposée par Essen (D. zweite Buch etc., p. 88 sqq.) exige qu'on ajoute au texte une douzaine de mots et qu'on en supprime à peu près autant, sans parler des corrections, des transpositions, des lacunes supposées et des modifications apportées à la ponctuation traditionnelle. Toutefois, le sens qu'il attribue à a, 23. έχει..... πρός άλληλα (Die Mitte Grau ist weiss gegen Schwarz und schwarz gegen Weiss.) serait peut-être acceptable (cf. De an., II, 11, 424 a, 6 : tò yào μέσον χριτιχόν . γίνεται γάρ πρός εχάτερον αύτῶν θάτερον τῶν ἄχρων ·) et pourrait servir de base à une explication assez cohérente de l'ensemble du morceau, pourvu qu'on lût, a, 22, xal τοῦτο au lieu de xal ταῦτα. V., en outre, Schell (Die Einh. des Seelenleb. etc., p. 184) et Bywater (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 60). Ce dernier constate qu'on peut expliquer le texte sans lui faire subir de modifications importantes.

431 b, 2. rà μèν οὖν είδη..... νοεί. — On ne peut pas dire

plus nettement que les images ne sont pas l'objet de l'intellect, mais seulement le véhicule des concepts ( $\epsilon$ iõn. V. ad III, 7, 431 a, 15; 8, 432 a, 12-15). — tò von tixòv =  $i_1$  diavon tixà  $\psi v \chi n$ . V: ad III, 7, 431 a, 13-17.

431 b, 8. xai iç..... 5. xiveïtai. --- Le sens littéral est douteux : La proposition b, 3 : de év éxelvoie...... peuxtóv peut être considérée soit comme subordonnée, soit comme principale, — úc peut régir, en effet, soit toute la proposition, soit seulement èv excivor, -; excivor, peut désigner ou bien les sensibles, ou bien les images, ou même rà siôn -; woistai peut avoir soit le sens moyen, soit le sens passif et, par suite, αὐτῷ peut vouloir dire soit « pour lui », soit « par lui ». Il est possible, même, de faire de auto le complément de diwator xai φευχτόν. D'après SIMPLICIUS (273, 34), έχείνοις désigne les sensibles : ώς έν έχείνοις ώριστο αὐτῷ τὸ διωχτὸν χαὶ φευχτόν, έν έχείνοις λέγων τοῖς αἰσθητοῖς, χαθάπερ αὐτὸς σαφῶς ἑρμηνεύει άντιδιαιρών αύτοις τα έκτος της αίσθήσεως, απερ έστι τα φανταστά. THEMISTIUS (209, 11) dit, au contraire : τῷ νῷ τὰ είδη ἐν τοῖς φαντάσμασίν έστιν, ώσπερ τη αίσθήσει τὰ είδη έν τοις αίσθήμασι, καί ev excluois autà vosi. Argyropule traduit : et ut in illis (sc. phantasmatibus) ipsi definitum est id quod fugiendum est vel sequendum, sic et sine sensu cum in phantasmatibus est, movetur. Grammaticalement, exelvois ne désigne ni les cavidquata, ni même les sensibles dont il vient d'être question, mais bien rà elon. Et il semble que l'interprétation la plus correcte soit aussi la meilleure au point de vue du sens. L'âme noétique pense les notions ou les formes intelligibles dans les images, et comme c'est dans ces formes intelligibles que se détermine pour elle ce qu'il faut rechercher ou fuir, - tandis que, pour la sensibilité, le œuxtor et le διωχτόν sont déterminés par les sensations agréables ou douloureuses, - il s'ensuit qu'elle peut se mouvoir, même en l'absence de la sensation, όταν ἐπὶ τῶν φαντασμάτων Ϗ (v. ad III, 7, 431 a, 15). Autrement dit, ce n'est pas seulement dans les sensations, mais aussi dans les images, que l'âme dianoétique peut apercevoir les concepts (v. Eth. Nic., VI, 12, 1143 b, 4; An. post., II, 19, 100 a, 16; ad III, 7, l. l.; 10, 433 a, 14-21). C'est ce que montrent les exemples qui suivent. — Tous les commentateurs adoptent, du reste, le même sens général. V. la note suivante.

431 b, 5 οίον αισθανόμενος..... 8. παρόντα. — C'est

tantôt dans les sensations que le sujet pensant (¿ vouv, SIMPL., 274, 10) aperçoit la notion d'une chose qu'il faut éviter ou rechercher, tantôt dans les images. Il a, par exemple, les sensations visuelles de la couleur et de la lumière d'une torche; le sens commun lui montre, en même temps, que cette torche remue et il saisit, dans ces données sensibles, l'idée de la présence de l'ennemi. D'autres fois, c'est sur la vision interne des images que la pensée opère d'une façon analogue. Tous les commentateurs anciens sont d'accord sur cette interprétation : THEM., 209, 13 : συμβαίνει ούν αύτῷ καὶ παρούσης τῆς αἰσθήσεως καὶ ἀπούσης κινεῖν τὴν ὄρεξιν παραπλησίως...... ὁρῶν μὲν γάρ τον φρυχτόν χαί συνείς, ότι πολέμιος, φεύγει, χαί μη όρων δε άλλ' έαυτῷ προδάλλων τὰ φαντάσματα καὶ προστιθεὶς τὴν δόξαν ταύτον ποιεί. De même SIMPL., 273, 1; PHILOP., 561, 27. - La notion même du feu n'est pas sensible. Il faut, par suite, soit traduire αίσθανόμενος τὸν φρυκτὸν ὅτι πῦρ : en sentant la torche parce que c'est du feu, c'est-à-dire quelque chose de visible, soit, et plutôt, entendre par  $\pi \tilde{p}$  les qualités visibles du feu. Il faut, en outre, construire : τη χοινή όρων χινούμενον γνωρίζει δτι πολέμιος. Le mouvement est, en effet, un sensible commun (v. ad II, 6, 418 a, 10). Cf. SIMPL., 274, 5 : örav uit yap autober opž τόν φρυχτόν χαί τη χοινή αίσθήσει γρήται, δήλος ώς είς τὸ αίσθητὸν άποδλέπει...... (9) χοινόν δε αίσθητόν ή χίνησις, ώσπερ τό γρώμα τοῦ πυρός xai τὸ φῶς ίδιον ὄψεως alσθητόν , xai γνωρίζει ὁ νοῶν συντιθείς τὸ μέν ἀπὸ τοῦ αἰσθητοῦ, τὸ δὲ ἀπὸ τοῦ περὶ ταῦτα λόγου άναφέρων είς τὸ τὸν σρυχτὸν παρουσίας πολεμίων είναι σύμβολον. ὁ μέν γάρ κινούμενος φρυχτός αίσθητός ...... και ούτως άναγνωστέον μεταθέντας όλίγον την λέξιν, οίον αίσθανόμενος τον φρυχτόν ότι πῦρ τῆ χοινῆ όρῶν χινούμενον, χαὶ ἐνταῦθα ὑποστίξαντας ἐπαγαγείν τὸ γνωρίζει ὅτι πολέμιος. Bywater (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 61) considère les mots voivo comme interpolés, et peut-être Susemini (Burs. Jahresb., LXVII, p. 110) a-t-il raison de regarder cette opinion comme la plus probable. — D'après Torstrik (p. 205), ce passage aurait pour but de montrer que l'Ame : si qua repraesentatio bona vel mala videtur, movetur ad refugiendum vel appetendum, sive imago illa est sive signum rei bonae vel malae. ARISTOTE parlerait donc ici des rapports du signe et de la chose signifiée (pp. 209, 210) : fax ardens procul visa nec bona est nec mala. Sed pactione quadam et conventu hominum institutum est ut, si moveatur, hostes significet appropinguantes, si guieta maneat, auxilia..... ..... Sive profertur sive non profertur sermo, id quidem commune habet cum significatione quae ignibus fit accensis, quod conventu aliquo et pacto, xatà συνθήχην, lingua est : de Interpr. 1. 16 a 19. 26; de Sensu et Sens. 1. 437 a 11. TORSTRIK conjecture, par suite, que le renvoi au De anima qui se trouve au début du De interpretatione (1, 16 a, 3 sqq.), où il est question du rapport des mots aux idées, s'applique précisément au morceau qui nous occupe, et qu'ANDRONICUS (ap. PHILOP., 45, 8. Cf. AMMON., Schol., 97 a, 19—b, 1; BOETH., ibid., 97 a; ANONYM., ibid., 94 a, 21 sqq.) s'est trompé en prétendant qu'on ne trouvait rien dans le Traité de l'dme qui justifiat cette référence.

L'explication qui précède ne nous paraît nullement préférable à l'interprétation traditionnelle. D'une part, en effet, elle ne s'accorde pas mieux avec le sens de l'ensemble du passage; d'autre part, elle exige qu'on supprime δτι πῦρ, et qu'on lise, au lieu de th xoivh, th xivfori ce qui aboutit à cette tautologie : τη χινήσει γνωρίζει, δρών χινούμενον, ότι πολέμιος. D'un passage de Philopon (561, 32 : τι έστι τη χοινή γνωρίζει; τινές μέν ούν σασιν τη χινήσει του πυρός ·), TORSTRIK (p. 211) conclut que quelques commentateurs anciens, et peut-être ALEXANDRE. ont lu Th xiv/ou. Mais. ajoute-t-il. non videtur intellexisse Philoponus hanc esse variam lectionem, non interpretationem. En réalité, le texte de Philopon indique très nettement qu'il s'agit là uniquement d'une interprétation. Il continue, en effet : ή γάρ χίνησις χοινόν έστιν αίσθητόν. Il parait même probable que la glose marginale, Th xiv/out, de l'édition de Bâle n'a pas d'autre origine que cette interprétation. - ANDRONICUS s'est peut-être trompé en affirmant qu'il n'y avait aucun passage du De anima qui correspondit à la référence du De interpretatione. Mais ce n'est certainement pas ici qu'elle renvoie. ARISTOTE invoque, en effet, le  $\pi$ .  $\psi_{0\gamma}\tilde{\tau}_{i\gamma}$  en confirmation des deux propositions suivantes : 1º Les mots sont les muia des παθήματα της ψυχής; 2° Les παθήματα της ψυχής (a, 7. ταύτα. Cf. AMMON., ad loc., Schol., 101 b, 3) sont les ououbuara des choses. Quant au premier point, la référence ne peut être qu'à II, 8, 420 b, 32 ( $\sigma_1\mu$ avtikos yas or tis yopos istiv i swith) et. quant au second, elle doit s'appliquer soit à II, 5, 417 b, 24 ( .....αἰσθάνεσθαι δ' οὐκ ἐπ' αὐτῷ · ἀναγκαῖον γὰρ ὑπάρχειν τὸ αἰσθητόν. Cf. BONITZ, Ind. Ar., 97 b, 49 : Περί ερμηνείας 1. 16 a 8 έν τοῖς περί ψυγ ῆς — ψα1. 402 a 9 respici Philoponus falso existimat;  $\psi_{\gamma} 6$  respici iudicant Trdlbg p. 116 Wz, sed quae ψy 6 disputantur, quamquam recte citari possunt ad 16 a 10-13, non possunt referri ad superiora 16 a 6-8, quibus addita

LIVRE III, CH. 7, 431 b, 5 - 8

est psychologiae mentio; fortasse scriptor intelligi voluit  $\psi \beta 5$ . 417 b 25. cf My 5. 1010 b 32. ---), soit plutôt à III, 8, 431 b, 21 : ή ψυχή τὰ ὄντα πώς ἐστι πάντα..... χτλ. Nous n'apercevons pas pourquoi Zeller (II, 2<sup>3</sup>, p. 69, n. 1 t. a.) n'adopte pas, sur ce point, l'opinion de Bonitz, et les critiques que Suse-MIHL (Woch. f. Klass. Phil., XIV, 1897, p. 563 sqq.) adresse à celle de MAIER (Syll. d. Arist., I, p. 106), d'après laquelle le De interpretatione ferait allusion à De an., III, 3-8, nous semblent faiblement fondées. Toutefois, il est possible, comme MAIER lui-même, retirant sa première hypothèse, l'a récemment soutenu (D. Echth. d. Arist. Hermen., Arch. f. Gesch. d. Philos., XIII, p. 35 sqq.), que la référence du De interpretatione, qui devait figurer primitivement après άληθές (16 a, 13), ait été introduite à tort quelques lignes plus haut. En ce cas, elle s'appliquerait, sans aucun doute, à De an., III, 6.

431 b, 6. πολέμιος. — φρυκτός πολέμιος expression consacrée pour désigner la torche en mouvement qui signalait la présence des ennemis, de même qu'on appelait φρυκτός φίλιος la torche immobile qui annonçait l'arrivée des alliés. Pacius cite sur ce point Polyænus, Strateg., lib. II, et Torstrik (p. 209) les passages suivants de Thucydde et du Scoliaste : Thuc., II, 94: ἐς δὲ τὰς ᾿Αθήνας φρυκτοί τε ἤροντο πολέμιοι..... κτλ. Cf. Schol., ad loc.; III, 22 : φρυκτοί τε ἤροντο ἐς τὰς Θήδας πολέμιοι . παρανίσχον δὲ καὶ οἱ ἐκ τῆς πόλεως Πλαταιῆς ἀπὸ τοῦ τείχους φρυκτοὺς πολλούς..... Schol. ad φρυκτοὺς πολλούς : ὅηλονότι φιλίους . οἱ γὰρ φίλιοι ἀνετείνοντο καιόμενοι μέν, ἱστάμενοι δὲ <sup>·</sup> οἱ δὲ πολέμιοι καιόμενοι μὲν καὶ αὐτοί, σειόμενοι δὲ ὑπὸ τῶν ἀνατεινόντων . κίνησις γὰρ δ πόλεμος.

**481 b, 7.** φαντάσμασιν ή νοήμασιν. — ή parait avoir ici le sens correctif : « les images *ou plutôt* les concepts que l'intel-« lect y aperçoit. » V. *ad* III, 4, 429 b, 29—430 a, 2.

ώσπερ όρων. --- V. ad III, 3, 427 b, 18.

**431 b, 8. τὰ μέλλοντα πρός τὰ παρόντα.** — SIMPL., 274, 28 : τὰ μέλλοντα εἰς τὰ παρόντα. τὰ παρόντα ne désigne pas seulement les choses extérieures, mais les images et les concepts actuellement présents à la pensée.

Tome II

431 b, 8. και δταν είπη...... 9. διώκει. -- Torstrik (p. 211) pense que èxei s'oppose ici à evraida et que le premier ne peut se rapporter qu'à τὰ μέλλοντα et le second à τὰ παρόντα, ce qui donnerait ce sens absurde : et si dicit futurum esse jucundum quid vel triste, jam nunc fugit vel persequitur. Il conjecture, par suite, soit : όταν μείζον φανή τὸ ἐν τῷ μέλλοντι ἡδύ ή λυπηρόν, εύθύς φεύγει ή διώκει, soit : καὶ ὅταν εἶπη, ὡς ἐκεῖ τὸ ἡδύ ή λυπηρόν, ένταῦθα τὸ ἀγαθὸν ἡ κακόν, φεύγει καὶ διώκει, καὶ ὅλως ἐν πράξει, Si recte haec conjeci, ajoute-t-il (p. 212), έχει referendum erit ad a 9, ivraüba ad a 15. Cette seconde conjecture aurait, en outre, d'après l'auteur, l'avantage de préparer la proposition suivante : (b, 11) έν τῷ αὐτῷ γένει ἐστὶ τῷ ἀγαθῷ καὶ κακῷ (qui ne s'expliquerait pas s'il n'avait été question antérieurement que de l'agréable et du pénible), et de ne pas faire dire à ARISTOTE, comme le texte traditionnel, que l'homme n'a d'autre mobile que l'attrait du plaisir et la crainte de la douleur. - Mais il paraît probable que exei et evraida ne sont pas en opposition l'un avec l'autre; exei doit être pris comme adverbe de lieu et ένταῦθα comme adverbe de temps, se rattachant à örav. Et cum dixerit hic aut ibi rem eam esse quae voluptatem aut dolorem affert, tum fugit aut persequitur (ARGYR.). Il n'y a pas lieu, non plus, de trouver étrange qu'Aris-TOTE n'ait fait mention que du plaisir et de la douleur, et non du bien et du mal. Car le plaisir et la douleur sont les mobiles les plus ordinaires des actions humaines (Eth. Nic., X, 1, déb.). Si le plaisir n'est pas le souverain bien, il est au moins un bien, et, chez l'homme vertueux, le plaisir vrai qui résulte des xat' aperily mpaters se confond presque avec le bien suprême (Eth. Nic., X, 2, 1173 b, 20 sqq.; 5, 1176 a, 3; a, 17; a, 20 sqq.; b, 24; 7, 1177 a, 23; 5, 1175 a, 18 : πότερον δε διά τήν ήδονήν τὸ ζῆν αἰρούμεθα ή διὰ τὸ ζῆν την ήδονην, ἀφείσθω ἐν τῷ παρόντι . συνεζεύχθαι μέν γάρ ταῦτα φαίνεται καὶ χωρισμόν οὐ δέχεσθαι · άνευ τε γάρ ένεργείας ού γίνεται ήδονή, πασάν τε ένέργειαν τελειοι ή ήδονή. Ibid., VII, 14, 1153 b, 25 : xaì τὸ διώχειν δ' άπαντα καί θηρία και άνθρώπους την ήδονην σημεϊόν τι τοῦ είναι πως τὸ άριστον αὐτήν...... ἀλλ' ἐπεὶ οὐχ ἡ αὐτὴ οὕτε φύσις οὕθ' ἕξις ἡ άρίστη οὕτ' ἔστιν οὕτε δοχεϊ, οὐδ' ήδονήν διώχουσι την αὐτην πάντες, ήδονήν μέντοι πάντες. Ibid., II, 2, 1105 a, 1 et sæp.). Par conséquent, ARISTOTE avait parfaitement le droit, surtout dans un chapitre où il ne se place pas au point de vue de la morale. de prendre le plaisir et la douleur comme les fins les plus communes, sinon les seules, de la conduite humaine, et même

de ne pas faire de distinction entre la recherche raisonnée du plaisir et celle du bien.

**431 b, 10. καὶ ὅλως ἐν πράξει.** — SIMPL., 275, 3 : καὶ καθόλου πράττει τι . τοῦτο γὰρ ὅηλοῖ τὸ ὅλως ἐν πράξει. La conjecture de TRENDELENBURG (p. 434), καὶ οῦτως ἐν πράξει, ne nous paraît pas fondée.

xal tò áveu...... 12. xal tiví. — Le vrai et le faux, objets de l'intellect théorique, font partie du même genre que le bon et le mauvais, objets de l'intellect pratique. Tandis que l'intellect théorique pose une notion ou un effet et parcourt la série des notions plus simples que renferme la première et des conditions ou des causes de l'effet, l'intellection pratique saisit d'abord, parmi ces conditions, celles dont la possession ou la réalisation sont à la portée de l'agent. Elle parcourt, dans l'ordre inverse, les mêmes étapes que l'intellect théorique. Elle a, cependant, un domaine plus restreint que celui-ci, car elle ne s'occupe que des choses qui peuvent être produites ou détruites et qui, par suite, sont contingentes. D'ailleurs, pas plus que l'intellect théorique, l'intellect pratique ne préside à la réalisation de ce qu'il a conçu; l'exécution est l'affaire de la poésie ou de l'art (v. ad III, 10, 433 a, 14-21). Par conséquent, c'est toujours le vrai que poursuit la pensée quelque forme qu'elle prenne. Seulement, la pensée théorique ne s'occupe pas de l'intérêt qu'elle peut servir. La pensée pratique en fait, au contraire, son objet; le bon c'est le vrai relatif à l'intérêt de quelque être. Eth. Nic., VI, 2, 1139 a. 26 : αύτη μεν ούν ή διάνοια και ή άλήθεια πρακτική, της δε θεωρητικής διανοίας και μή πρακτικής μηδε ποιητικής το εύ και χαχώς τάληθές έστι χαί ψεύδος · τοῦτο γάρ έστι παντός διανοητιχοῦ έργον, τοῦ δὲ πρακτιχοῦ καὶ διανοητιχοῦ ἡ ἀλήθεια ὁμολόγως ἔχουσα τη δρέξει τη δρθη...... (b, 12) αμφοτέρων δη των νοητιχών μορίων άλήθεια το έργον. χαθ' ας ούν μάλιστα έξεις άληθεύσει έχάτερον, αύται άρεται άμφοιν. --- Le sens de άλλα τῷ γε άπλῶς διαφέρει καί τινί (b, 12) est clair : le vrai est absolu, tandis que le bien est toujours le bien de guelgu'un ou de guelgue chose. THEM., 209, 25 : διαφέρει δε ότι το μεν άληθες άπλως άληθές, χαί το ψεύδος παραπλησίως, τὸ δὲ ἀγαθόν τινι χαὶ τὸ ἡδύ τινι, ὥστε ὁ μὲν θεωρητιχός τό άπλως χρίνει, ό δὲ πρακτιχός τό τινι. Cf. Meta., Λ, 7, 1072 b, 2 : ἔστι γάρ τινι τὸ οῦ ἕνεκα, ῶν τὸ μὲν ἔστι, τὸ δ' οὐκ έστι. Eth. Nic., l. l., 1139 b, 1 : ένεκα γάρ του ποιεί πας ό ποιών

•

(et l'intellect pratique est le principe de la ποίησις, bien qu'il en soit distinct. V. ci-dessus), καὶ οὐ τέλος ἀπλῶς ἀλλὰ πρός τι καὶ τινὸς τὸ ποιητόν. Top., III, 1, 416 b, 8.

**481 b, 10. και το άνευ..... 11. ψευδος,** *i. e.* : το δι άνευ πράξεως άληθες ή ψευδές (Philop., 562, 9).

431 b, 12. rà dè èv àgaipései..... 16. èxeïva. - L'intellect saisit les concepts mathématiques (τὰ ἐν ἀφαιρέσει λεγόμενα. V. ad I, 1, 403 b, 7-15; 4, 408 a, 6-7) de la même façon qu'on peut penser le camus qui, en tant que camus, ne peut être pensé que dans la chair du nez, mais qui, en tant que courbure, peut l'être indépendamment de la chair. De même, les choses mathémathiques ne peuvent se réaliser que dans le sensible; elles ne sont pas séparées, mais on peut les penser comme séparées de toute matière physique déterminée (v. Meta., E, 1, 1025 b, 30; ad III, 4, 429 b, 18). On peut dire, sans doute, que le rectiligne a une matière comme le camus (78 súbb ώς τὸ σιμόν, III, 4, l. l.), mais sa matière n'est que l'étendue ou le continu, et non pas une matière sensible. Si l'on dépouillait le camus de sa matière sensible, le nez, il ne resterait que la courbure et on la penserait précisément comme on pense les concepts mathématiques (BYWATER - Arist., Journ., of Philol., 1888, p. 62 — indique très correctement le sens de ce morceau : As for tà µatinatina, though they are really inseparable, we think them as separate from matter, just in the same way as, if one thought the  $\sigma(\mu\delta)$  as simply hollow, one would think it so as apart from the flesh — the nose —, the particular matter wherein it is found. — Mais cette interprétation ne nous parait exiger ni les corrections suggérées par BYWATER, ni même la suppression de ăv (b, 15) proposée par Susemini, OEcon., p. 86). ΤΗΕΜ., 210, 2 : νοεί δε αύτα ού συλλαμδάνων το φυσικόν σώμα, ώσπερ εί τό σιμόν οίός τε ήν χωρίζειν της ρινός ή της σαρχός ή συμδέδηχεν ..... νῶν δὲ ἐπὶ τοῦ σιμοῦ μὲν τοῦτο ποιεῖν άδυνατει · ό γάρ λόγος τοῦ σιμοῦ τὴν ῥινα περιλαμδάνει ...... αὐτὸ δε το κοίλον και το κυρτόν.... οίος τέ έστι καθ' έαυτα θεωρείν, καίτοι μή καθ' αύτά ύφεστῶτα. αίτιον δε ότι εί και μή κεχώρισται τὰ τοιαῦτα σωμάτων των φυσικών, άλλ' ό λόγος αύτων καί το τί ην είναι την ύλην ού συνεφέλχεται. - Le sujet sous-entendu de b, 13. νοεί est, comme ci-dessus (b, 5), & vowv. - Le sens de orav von exerva (b, 16) est douteux. D'après TRENDELENBURG (p. 436) et TORSTRIK ixeïva désignerait les choses sensibles : res mathematicas,

quamquam non inveniuntur separatae, tanquam separatas contemplatur quum contemplatur res naturales quibus res mathematicae insunt (Torst., p. 203). Mais, si vrai qu'il soit que l'intellect ne saisisse la forme intelligible que dans les sensations ou dans les images, on ne peut pas dire qu'il pense les choses sensibles. Et, alors même que voñ serait pris ici dans une acception très large et signifierait il aperçoit ou il se représente, le sens ne serait pas encore satisfaisant, car il n'arrive pas toujours que, lorsqu'il s'exerce sur les images sensibles, l'intellect pense des concepts mathématiques. En adoptant la conjecture de Bonitz (cf. VAHLEN, Oestr. Gymn. Zeitschr., 1867, p. 722, note), 5 exciva, il faudrait expliquer : l'intellect pense les choses mathématiques comme séparées, quoiqu'elles ne le soient pas en réalité, lorsqu'il les pense en tant que telles. --Mais on ne voit pas comment les choses mathématiques pourraient être pensées autrement que comme telles. Le plus simple est, peut-être, d'entendre par exciva les choses abstraites, τὰ ἐν ἀφαιρέσει λεγόμενα. Comme τὰ ἐξ ἀφαιρέσεως et τὰ μαθηματικά sont à peu près synonymes, le sens est alors : lorsqu'il pense les choses mathématiques, l'intellect les pense comme séparées bien qu'elles ne le soient pas en réalité (δταν νοῆ τὰ ἐξ ἀφαιρέσεως, ὁ νοῦς νοεῖ τὰ μαθημ. οὐ χεγωρισμένα ὡς χεγωρισμένα.). - Les corrections que Torstrik (p. 202 sqq.) propose d'introduire dans ce morceau ne sont pas indispensables.

481 b, 17. [voöv]. — TORSTRIK (p. 203), BONITZ (Ind. Ar., 491 a, 61), BIEHL, SUSEMIHL (Burs. Jahresb., XLII, p. 239, n. 18), BUSSE (Neuplaton. Lebensbeschr. d. Arist., Hermes, 1893, p. 271, n. 1), et d'autres ont sans doute raison de supprimer ce mot qui manque dans plusieurs manuscrits et qui figure dans le commentaire de SIMPLICIUS, mais non dans celui de PHILOPON (566, 23). D'ailleurs, en le conservant, le sens ne peut que rester le même, et il faut expliquer avec SIMPLICIUS (279, 8) :  $\delta\lambda\omega_{\zeta}$  δè δ voũς ἐστι τὰ πράγματα ὁ κατ' ἐνέργειαν νοῶν. Cf. THEOPH. ap. PRISC., 29, 18 : εἰ γὰρ ἐνεργῶν.... γίνεται τὰ πράγματα, τότε δὲ μάλιστα ἐκάτερόν ἐστι, τὰ πράγματα ἂν εἴη ὁ νοῦς.

**431 b, 19. σπεπτέον δστερον.** — BONITZ (Ind. Ar., 99 a, 14): non videtur exstare ea quae promittitur disputatio.

431 a, 1 — b, 19. — Voici, telle que nous croyons l'aperce

voir, la suite des idées dans ce chapitre : La science en acte est identique à son objet. Mais ce n'est pas par la science en acte que débute la pensée individuelle; dans l'individu, c'est la science en puissance qui est la première. Seulement, à prendre les choses absolument, la science en acte est première, car tout ce qui devient a son principe dans un être en acte. Mais la manière dont l'être en acte actualise les puissances n'est pas la même partout : tantôt il produit des altérations, c'est-à-dire un passage de la puissance nue à l'acte. tantôt une autre sorte de mouvement qui ne fait que provoquer et mettre actuellement en jeu les habitudes de l'être parfait, déjà pourvu de toutes les facultés qu'il est capable de posséder. C'est ainsi que le sensible actualise le sentant. La sensation pure et simple est en lui quelque chose de semblable à l'intellection; c'est une simple vue, qui ne contient pas d'affirmation ou de négation. Mais, lorsque la sensation est agréable ou pénible, il y a alors une affirmation ou une négation, c'està-dire un désir ou une aversion. La sensibilité affective est, d'ailleurs, en elle-même, identique à la sensibilité en général : leurs concepts seuls diffèrent. Mais, dans la vie pratique comme dans la vie théorique, au-dessus de la sensation, il y a la pensée discursive. La pensée discursive a pour objets, non plus l'agréable et le pénible, mais le bien et le mal. Elle juge à l'aide des images sensibles qui remplacent, pour elle, les sensations. Aussi doit-on dire que l'âme ne pense jamais sans imaginer. Pour servir de matière à la pensée discursive, il faut, sans doute, que les qualités sensibles qui constituent les perceptions ou les images forment déjà une unité. Nous avons montré plus haut comment l'union des sensations différentes dans un acte unique de perception est possible grâce au sens commun. Nous n'avons qu'à rappeler ici ce que nous avons dit à ce sujet, en ajoutant qu'il n'est pas plus difficile de comprendre comment deux sensibles de genres différents s'unissent dans le sens commun, que de comprendre comment deux sensibles appartenant à un même genre peuvent s'y rencontrer. Car il n'y a pas moins rapport entre les uns qu'entre les autres, et même le rapport des uns se déduit de celui des autres. — Mais revenons à l'intellect. L'appréhension des formes intelligibles, avons-nous dit, n'est pas possible sans les images. La pensée discursive pratique discerne donc ce qu'il faut rechercher ou fuir (qui se détermine pour elle dans les formes intelligibles du bien et du mal), soit dans les sensa-

tions, soit dans les images qui en tiennent lieu. Étant donnée la sensation d'une torche allumée qui remue, la pensée discursive tire de cette sensation la conclusion qu'un ennemi est près, ou y aperçoit le concept de chose à éviter. De même, partant des images représentées, elle peut calculer l'avenir et prendre une résolution en conséquence. Voilà, d'une manière générale, ce qu'est l'intellect pratique. Il a pour objet le bien ou le mal, tandis que l'intellect théorique a pour objet le vrai et le faux. Mais le bien et le mal, le vrai et le faux, ont une ressemblance et diffèrent seulement entre eux comme l'absolu du relatif. Le bien est toujours le bien de quelqu'un et, par conséquent, l'intellect pratique ne pense pas de choses séparées. L'intellect théorique, au contraire, pense des choses séparées, et cela de deux facons : d'abord, il pense des abstractions, c'est-à-dire qu'il pense comme séparées des choses qui ne sont pas, en réalité, séparées. Mais il y a des choses réellement séparées de toute matière logique ou physique (v. ad III, 6, 430 b, 6-20), et comme l'intellect en acte est identique à son objet, il faut se demander s'il est possible que l'intellect pense des choses réellement séparées, sans être luimême réellement séparé. C'est une question qu'il faudra examiner plus tard.

On peut trouver qu'Aristote n'a pas suffisamment mis en lumière l'enchaînement de ces idées; que le lien en est quelquefois faible ou interrompu mal à propos par des digressions sans intérêt; que certaines considérations n'ont même que des rapports purement extérieurs avec celles qui les suivent. Mais il est assez coutumier de ce genre de négligences, pour que, du moment qu'il est possible d'apercevoir une liaison, fût-elle parfois artificielle, entre les divers morceaux qui forment ce chapitre, nous devions nous abstenir d'y faire des coupures et de considérer, sans autre motif, certains d'entre eux comme introduits à tort à la place qu'ils occupent. Nous ne saurions donc adopter l'avis de Torstrik (p. 199 sqg.) qui, pour établir un ordre plus satisfaisant entre les idées, propose d'écarter, comme loca insiticia, les morceaux suivants : 431 a, 1. τδ...... 3. γιγνόμενα. 431 a, 4. φαίνεται...... 7. τετελεσμένου. 431 a, 17. ώσπερ..... b, 1. τὸ λευχόν. 431 b, 12. τὰ δέ..... 19. υστερον. Bien que la conjecture de ZELLER (II, 2<sup>3</sup>, p. 571, n. 2 t. a.), qui propose de rejeter les deux premiers, soit plus plausible, elle ne nous paraît pas indispensable (v. ad III, 7, 431 a, 1).

## CHAPITRE VIII

431 b. 20. συγκεφαλαιώσαντες, είπωμεν πάλιν. — Simplicius (280, 8) remarque avec raison que ce qui suit n'est pas un résumé des doctrines précédemment exposées : où yào énáyee τὰ λεχθέντα περί ψυχής ούδε συγκεφαλαιούται, οίον όσα περί της φυτικής είρηται ζωής ή περί αίσθήσεως ή περί φαντασίας, ούδε περί τοῦ πρακτικοῦ νοῦ. Il remarque qu'il faut, par suite, donner à συγχεφαλαιώσαντες le sens de συμπληρώσαντες. PLATON dit, dans le même sens, χεφαλήν, τέλος ου χολοφῶνα ἐπιθείναι = dégager l'essentiel de ce qui a été dit, pour en faire le couronnement et la conclusion de la recherche. V. Gorg., 505 D; Pol., 277 B; Lois, IV, 707 C; XII, 937 B; Phil., 66 D et sep. - Pour la même raison, il ne faut pas traduire είπωμεν πάλιν par répétons, puisque ce qui suit est plutôt une nouvelle conclusion qu'une redite.  $\pi \alpha \lambda w$  a sans doute ici le sens indiqué par Bonitz (Ind. Ar., 559 b, 13) : πάλιν omnino progressum in narrando enumerando quaerendo significat. — L'opinion de TRENDELENBURG (p. 437) — Hoc πάλιν ad priores philosophos redire videtur, quibus, ut Empedocli, Platoni (cf. 1, 2. 404 b 7 sqq.) simile quid obversabatur. Horum nunc rursus Aristoteles sententiam excipit, quamquam non eadem mente, — n'est guère vraisemblable. Car il ne paraît pas qu'Aristote ait employé ailleurs cette formule pour indiquer qu'il reprend une opinion déjà soutenue (v. Ind. Ar., s. v.). De plus, aucun des commentateurs anciens, pas même Simplicius, qui n'aurait pas laissé passer l'occasion de constater ici l'accord d'Aristote avec Platon, s'il y avait eu lieu, n'a pensé que tel fût le sens.

431 b, 21. ή ψυχή τὰ ὄντα πώς ἐστι πάντα · ή γὰρ..... — Nous avons suivi le texte traditionnel qui est parfaitement clair. BIEHL imprime, sur la seule autorité de E (à laquelle il aurait pu ajouter celle de Sophonias 138, 33) : ή ψυχή τὰ ὄντα πώς ἐστιν · πάντα γὰρ..... Mais la leçon de la majorité des manuscrits parait être la plus ancienne, car elle est suivie non seulement par THEMISTIUS (211, 23), comme BIEHL le reconnait, mais aussi par PHILOPON (567, 17). La conjecture de TORSTRIK (p. 212) : τὰ ὄντα πώς ἐστι πάντα γάρ.... est sans fondement. **431 b, 22.** ή ἐπιστήμη... τὰ ἐπιστητά. — V. ad III, 4, 429 b, 5—9 ; 6, 430 b, 23—24.

**481 b, 23.** ή δ' αίσθησις τὰ αίσθητά. — V. ad III, 2, 425 b, 26—426 a, 1; a, 19.

431 b. 24. τέμνεται ούν..... 26. τὰ έντελεγεία. -- La science et la sensation se divisent en les choses : la science et la sensation en puissance, en les choses en puissance; la science et la sensation en acte, en les choses en acte (THEM., 211, 27 : τὰ ὄντα τοίνυν τὰ μὲν δυνάμει τὰ δὲ ἐνεργεία, οῦτω δὲ χαι ή ψυγή τὰ μὲν δυνάμει εἶδη ἐστί, τὰ δὲ ἐνεργεία · ὅταν μὲν γάρ...... μή ένεργη...... δυνάμει έστι τά όντα..... ατλ.). Ni la conjecture de Torstrik (p. 213) : ώσπερ καὶ τὰ πράγματα (qui d'ailleurs, quoi qu'il en pense lui-même, ne correspond pas au sens indiqué par THEMISTIUS. Cf. WILSON, Trans. of Oxf. philol. Soc., 1882-1883, p. 13), ni même celles de Susemini (qui a d'abord proposé de remplacer εἰς τὰ πράγματα par ὡς τὰ πράγματα — Burs. Jahresb., IX, p. 352 —, puis de lire ὡς au lieu de siç aux trois endroits où ce mot figure - b, 24; 25; 26, ibid., XXXIV, p. 30 - et qui admet, en fin de compte, que · ni ces corrections, ni les explications que d'autres ont essayées ne sont satisfaisantes — *ibid.*, XLII, p. 238; LXVII, p. 104, n. 23 —), ne nous paraissent indispensables. els est même plus expressif pour marquer l'identité de la connaissance et des choses, identité qui n'est pas en question puisqu'il s'agit seulement d'en déterminer le comment. Sans doute, si l'on adoptait la conjecture de SUSEMIHL, la phrase qui suit (Tĩ, St ψυγής τὸ αἰσθητικὸν... κτλ.) se trouverait exprimer une nouvelle idée, au lieu de répéter sous une autre forme celle qui est énoncée ici. Mais il nous semble que cet avantage n'est pas assez grand pour nous autoriser à modifier le texte traditionnel. — La traduction de BULLINGER (Arist. Nus-Lehre, p. 17 et Metakrit. Gänge betreffend Arist., p. 7), qui donne pour équivalent à τέμνεται εlς, spaltet (teilt, verteilt) sich..... für; celle de WILSON (Trans. of Oxf. philol. Soc., 1884-1883, p. 12) : la science et la sensation se divisent de façon à correspondre et à s'adapter aux choses (to suit things), et aussi celle de MARCHL (Arist. Lehre v. d. Tierseele, p. 18, n. 2) : es scheidet sich das Wissen und das Wahrnehmen in Anbetracht (Eig) der Dinge und nach Massgabe derselben, nous paraissent un peu forcer le



NOTES SUR LE TRAITÉ DE L'AME

sens. Dans le passage de Platon (Lois, V, 738 A), que Wilson invoque et qui fournit, en effet, un bon exemple de l'emploi de τέμνεσθαι avec εἰς, ces mots n'ont pas nécessairement un sens différent de celui que nous leur avons attribué ici. V. SUSEMINL, Burs. Jahresb., XLII, l. l. — Nous lisons τὰ δυνάμει (b, 25) et τὰ ἐντελεχείς (26) avec la plupart des manuscrits et des auteurs précités. V. app. crit. — ESSEN (Das dritte Buch etc., p. 35) écrit ainsi ce morceau et le suivant : τέμνεται οῦν ἡ ἐπιστήμη καὶ ἡ αἶσθησις εἰς δύναμιν καὶ ἐντελέχειαν ὡς ὄντα τὰ πράγματα, ἡ μὲν δυνάμει τὰ δυνάμει, ἡ δ' ἐντελέχειαν ὡς ὄντα τὰ πράγματα, ἡ μὲν δυνάμει τὰ δυνάμει, ἡ δ' ἐντελέχειαν ὡς ὄντα τὰ πράγματα, ἡ μὲν εἰσθητικὴν καὶ τὸ ἐπιστημονικὸν δυνάμει ταῦτά ἐστι, τὸ μὲν τὸ ἐπιστητὸν τὸ δὲ τὸ alσθητὸν είδος. ἀνάγκη δὴ αὐτὰ είδη ὄντα είτα είδη εἶναι. αὐτὰ μὲν δὴ ὕλη οὕ (οὐ γὰρ λίθος ἐν τῷ ψυχῷ) ἀλλά τι είδος.

431 b, 28. της δέ ψυχης..... 28. αίσθητόν. - La leçon ταύτόν (EL) qu'adopte BEKKER ne peut pas convenir. Comme le remarque TRENDELENBURG (p. 438), id enim non agitur, ut sentiendi et cognoscendi facultas una et eadem esse probetur. Il faudrait donc pouvoir lire à la suite (cf. CHANDLER, Emend. and sugg., p. 8) : τὸ μὲν ἐπιστητῷ τὸ δ' αἰσθητῷ. C'est aussi ce que supposerait radrà (corr. E2) que préfère BIEHL. En somme, la leçon traditionnelle raura, fournie par la grande majorité des manuscrits, nous paraît être la meilleure (cf. MARCHL, l. c.). La faculté intellectuelle et la sensibilité sont en puissance ces choses (b, 24. τà πράγματα); l'une est intelligible, l'autre est sensible en puissance. On pourrait être tenté de traduire : l'une est en puissance l'intelligible, l'autre est en puissance le sensible. Mais ce sens supposerait dans le texte : rd uiv rd έπιστητόν, τὸ δὲ τὸ αἰσθητόν. D'ailleurs, s'il y a une différence entre les deux propositions : « la sensibilité est le sensible en puissance » et « la sensibilité est sensible en puissance », celleci est plus exacte que celle-là (v. ad III, 2, 426 a, 19). La traduction d'Argyropule — sensitivum autem animæ, et id quod scientiis affici potest, hæc potentia sunt . hoc quidem, id quod sub scientiam cadit, illud vero sensibile — fausse donc légèrement le sens; de même la conjecture de Torstrik (p. 213): ταῦτά ἐστι, τὸ μὲν ἐπιστημονικὸν τὸ ἐπιστητόν, τὸ ὃὲ αἰσθητικὸν τὸ αίσθητόν.

431 b, 28. αύτα μέν δη οδ. — SIMPL., 280, 28 : ἐπιστῆσαι δὲ ἄξιων ὅτι ἐπὶ μὲν τῆς αἰσθήσεως σαφῶς διείλε τὰ ἐν αὐτῷ ἐγγινόμενα εἴδη ἀπὸ τῶν ἔξω χειμένων αἰσθητῶν · οὐ γὰρ αὐτά, φησιν,

t, αἴσθησις, ἀλλὰ τὰ τούτων εἴδη. V. ad II, 12, 424 a, 17-24; III, 2, *l. l.* 

482 a, 1. και γάρ ή χειρ ...... 8. αίσθητων. - Cf. Part. an., IV, 10, 687 a, 19 : ή δε χείρ εοιχεν είναι ούχ εν δργανον άλλα πολλά · έστι γάρ ώσπερεί δργανον πρό δργάκων. Quemadmodum manus instrumentum ante instrumenta ( $\pi \rho \delta$ ), i. e. instrumentum est, quod reliquis prius reliqua in usum convertit, ita et mens forma formarum, i. e. ea forma, quae reliquis prior reliquas ad finem perducit, ut eldos eldov, quae est intellectus natura, πρότερον τη φύσει iudicetur (BELGER, in alt. ed. TREND., p. 438). - Peut-être aussi le sens est-il un peu plus compliqué : l'âme ressemble — l'intellect mis à part — à la main, instrument qui sert à l'homme pour mettre en œuvre les autres instruments. En effet, l'intellect est la forme des formes intelligibles, mais il ne peut les penser que dans les formes sensibles dégagées par l'âme sensitive. Autrement dit, l'âme sensitive est un instrument dont l'intellect se sert pour saisir d'autres instruments (les formes sensibles), comme la main est l'instrument dont se sert l'homme pour employer d'autres instruments. La comparaison, ainsi comprise, aurait l'avantage d'amener tout naturellement les considérations qui suivent. — Toutefois c'est précisément l'intellect que l'auteur des Problèmes, employant la même figure, compare à la main. Probl., ΧΧΧ, 5, 955 b, 23 : ό θεός όργανα έν έαυτοις ήμιν δέδωχε δύο, έν οίς χρησόμεθα τοις έκτὸς όργάνοις, σώματι μέν γειρα, ψυχη δὲ νοῦν. έστι γάρ καί ό νοῦς τῶν φύσει ἐν ἡμῖν ὥσπερ ὄργανον ὑπάρχον .... (34) ύστερον δε της των γειρών δυνάμεως ό νους παραγίνεται ήμιν, ότι xa! τὰ τοῦ νοῦ ὄργανά ἐστι τῶν τῆς χειρός. GALEN., De us. part., I, 4, III, 8 Kühn: άνθρωπος δ', ώσπερ το σώμα γυμνός δπλων, ούτω xxi τεχνών την ψυχην έρημος . δια τουτο αντί μέν τῆς τοῦ σώματος γυμνότητος τὰς γεῖρας ἔλαδεν, ἀντὶ δὲ τῆς κατὰ τήν ψυχήν άτεχνίας τόν λόγον · οίς χρώμενος όπλίζει μέν και φρουρεί τὸ σῶμα παντοίως, χοσμει δὲ τὴν ψυχὴν ἀπάσαις τέχναις · ῶσπερ γάρ, εί τι ξύμφυτον όπλον έχέχτητο, μόνον αν ην έχεινο διά παντός αύτῷ, οῦτως, εἴ τινα είγε τέγνην φύσει, τὰς ἄλλας οὐχ ἂν ἔσχεν. έπει δ' άμεινον ην άπασι μεν δπλοις, άπάσαις δε χρησθαι τέχναις, διά τούτο αύτῷ ξύμφυτον οὐδὲν ἐδόθη . χαλῶς μὲν οῦν χαὶ Ἀριστοτέλης οίον δργανόν τι πρό δργάνων έφασχεν είναι την χειρα.

432 a, 3. ἐπεὶ δέ..... 6. πάθη. — L'interprétation de PHILOPON (568, 17): ἐπειδή οὐχ ἔστι πρāγμα οὐδὲν παρὰ τὰ μεγίθη,

۰.

τουτέστιν άνευ ύλης, ώς δοχεί ένια των αίσθητων, οίον τα μαθήματα xτλ. est évidemment erronée. Simplicius (284, 16) construit : ἐπεί δέ..... πραγμα οὐδέν ἐστι παρὰ τὰ μεγέθη χεγωρισμένον,..... ὡς δοχεῖ τὰ αἰσθητὰ et interprète : puisque tout est inséparable de l'étendue de la même façon que les sensibles. Mais il faut, sans doute, expliquer, avec THEMISTIUS (212, 26) : oùôèv elvat πράγμα δοχεί παρά τὰ μεγέθη τὰ αἰσθητὰ χεχωρισμένον. --- ὡς δοχεί peut signifier, soit, comme le pense THEMISTIUS (l. l.), que l'opinion exprimée est aussi la plus généralement acceptée, soit plutôt qu'il y a des réserves à faire. D'après Alexandre (ap. SIMPL., 284, 23), τό... δοχείν πρόσχειται ...... δια ταχινητά του ούρανου είδη, γωριστά όντα. Mais SIMPLICIUS parait avoir raison de penser que l'exception ne porte pas seulement sur les χινητά τοῦ οὐρανοῦ εἴôη. Elle doit comprendre aussi les formes simples qui ne sauraient, ni dans la pensée, ni dans les choses, s'unir à une matière (v. ad III, 4, 429 b, 11-12; 12-17; 6, 430 b, 6-20). SIMPL., 283, 36 : & vous tà eight ev tois alothtois καί φανταστοϊς νοεί, ούχ άπλῶς άπαντα (ού γὰρ καὶ τὰ ἄυλα), άλλ', 1) και όπερ διά του δοκείν πρότερον ενεδείξατο, εναργέστερον νυν σαφηνίζει ἀφορίζων, τίνα χατὰ ἀλήθειαν αἰσθητά, α ούχ ἕστι παρὰ τὰ μεγέθη, ών και τα νοητά έν τοις αισθητοις και φανταστοις έστιν είδεσι . τά γάρ έν άφαιρέσει... χτλ. - Sur les τά έν άφαιρέσει, v. ad I, 1, 403 b, 15; 4, 408 a, 6-7. - Εξεις καί πάθη. SIMPL., 284, 3 : αι δε έξεις των..... ποιοτήτων, οίον ύγείας σχημάτων μορφών, τά δε πάθη των παθητιχών ποιοτήτων.

432 a, 7. ούτε μή αίσθανόμενος...... 8. ξυνίοι. — Cf. De sensu, 1, 436 b, 18 : ai δέ.... alσθήσεις...... (437 a, 2) πολλάς ...είσαγγέλουσι διαφοράς, έξ ῶν ή τε τῶν νοητῶν ἐγγίνεται φρόνησις καὶ ἡ τῶν πρακτῶν. An. post., I, 18, 84 a, 38 : φανερὸν δὲ καὶ ὅτι, εἴ τις αἶσθησις ἐκλέλοιπεν, ἀνάγκη καὶ ἐπιστήμην τινὰ ἐκλελοιπέναι, ῆν ἀδύνατον λαδεῖν, εἴπερ μανθάνομεν ἡ ἐπαγωγῆ ἡ ἀποδείξει . ἔστι δ' ἡ μὲν ἀπόδειξις ἐκ τῶν καθόλου, ἡ δ' ἐπαγωγῆ ἡ ἀποδείξει . ἔστι δ' ἡ μὲν ἀπόδειξις ἐκ τῶν καθόλου, ἡ δ' ἐπαγωγῆς, ἐπεὶ καὶ κὰ ἐξ ἀφαιρέσεως λεγόμενα ἔσται δι' ἐπαγωγῆς γνώριμα ποιεῖν...... ἐπαχθῆναι δὲ μὴ ἔχοντας αἴσθησιν ἀδύνατον . τῶν γὰρ καθ' ἔκαστον ἡ αἴσθησις. Sur le rôle de l'induction et de l'expérience dans la formation des concepts, v. ad I, 1, 402 a, 19; 402 b, 16—403 a, 2; III, 7, 431 a, 15.

432 a, 8. Euvior. — Leçon de la plupart des manuscrits, 🗙

que TRENDELENBURG (p. 439) maintient avec raison. La correction Euvely (BEKKER, TORSTRIK) n'est pas nécessaire. Sur le sens de συνιέναι, σύνεσις, v. Ind. Ar., s. vv. Au sens large, σύνεσις est synonyme d' interfun. Au sens étroit, ouviévat signifie à peu près comprendre ou plutôt donner son assentiment à une proposition comprise (Eth. Nic., X, 10, 1179 b, 26 : où yàp âv axoúseus..... oùo aŭ suveln. Top., VIII, 7, 160 a, 21 et sæp.; Ind. Ar., 730 a, 49). La ouveous, dit l'Éthique à Nicomaque (VI, 11, 1143 a, 4 sqg.), se distingue de la science en ce que son objet n'est pas le nécessaire, mais ce qui peut être ou ne pas être; elle a donc le même domaine que la epóvyour, sans toutefois se confondre avec elle; a, 8: ή μέν γάρ φρόνησις έπιτακτική έστιν. τί γάρ δεϊ πράττειν ή μή, τὸ τέλος αὐτῆς ἐστίν • ἡ δε σύνεσις χριτική μόνον. On peut dire, par conséquent, τὸ μανθάνειν συνιέναι πολλάχις (a, 18), mais il est vrai aussi que l'acquisition de la science ne peut s'appeler σύνεσις que quand on adhère à la science acquise, et qu'on est disposé à y conformer sa conduite : (a 12) τὸ μανθάνειν λέγεται ξυνιέναι, ὅταν χρῆται τῃ ἐπιστήμῃ. Cf. ibid., VII, 5, 1147 a, 18; VI, 9, 1142 a, 19.

432 a, 10.  $\pi\lambda\eta\nu$  även  $\delta\lambda\eta\varsigma$ . — En réalité, les alothµara n'ont pas plus de matière que les  $\varphi z \nu \tau \dot{z} \sigma \mu \pi \tau \alpha$ , puisque la sensation ne saisit que la forme sans la matière. Seulement la sensation se produit en présence d'un objet matériel, tandis que l'imagination peut avoir lieu même en l'absence de cet objet (v. *ad* III, 3, 428 b, 41).

έστι δ' ή φαντασία...... 12. ψεύδος. — D'après THEMIS-TIUS (213, 12) et SIMPLICIUS (285, 23), ce passage aurait pour but de montrer que la pensée discursive, bien qu'impossible sans l'imagination, ne saurait être confondue avec elle: τὸ διάφορον εὐθὺς ἐπήγαγε τῆς φαντασίας πρὸς τὸν λόγον,...... ὁ μὲν γὰρ λόγος ἐν συμπλοκῆ ῆ καταφατικῆ, ἄνθ' ϯς νῦν ἡ φάσις εἴληπται, ἡ ἀποφατικῆ..... κτλ. (SIMPL., *l. l.*). La remarque qui suit se trouve ainsi amenée tout naturellement : si c'est la synthèse des concepts qui différencie la pensée de l'imagination, quelle différence y aura-t-il entre les images et les concepts simples? — Le sens indiqué par PHILOPON (569, 19) ne s'écarte que très peu de celui-ci : εἰ οὖν μήτε ἀληθεύει μήτε ψεύδεται (sc. ἡ φαντασία) ὡς μήτε καταφάσκουσα μήτε ἀποφάσκουσα, ὁμοίως δὲ καὶ ὁ νοῦς οὕτε ἀληθεύει οὕτε ψεύδεται κατὰ τὴν συνηγορίαν, τἰ οὖν διοίσει τὰ πρῶτα νοήματα, ὅ ἐστι τὰ ἀπλᾶ, φαντάσματα

525

είναι; ὡς xaì τὸν νοῦν φαντασίαν είναι. V. ad III, 6, 430 a, 26—b, 1. ARISTOTE appelle ici συμπλοχὴ ce qu'il a désigné plus haut (l. l.) par σύνθεσις (Cat., 10, 13 b, 10 : ὅλως δὲ τῶν xaτὰ μηδεμίαν συμπλοχὴν λεγομένων οὐδὲν οὕτε ἀληθὲς οῦτε ψεῦδός ἐστιν·). TREN-DELENBURG (p. 439) remarque que PLATON avait déjà employé συμπλοχὴ dans le même sens (Théét., 202 B; Soph., 262; V. ad III, 3, 428 a, 24—26). — Sur l'emploi de φάσις comme synonyme de xaτάφασις, v. ad III, 6, 430 b, 26—29. — Nous nous sommes déjà expliqué sur la contradiction qu'il paraît y avoir entre les passages où ARISTOTE dit, comme ici, que l'imagination n'implique ni affirmation, ni négation, et ceux où il déclare qu'elle est susceptible d'être dans la vérité ou dans l'erreur. V. ad III, 3, 427 b, 14—24.

432 a, 12. τὰ δὲ πρῶτα νοήματα..... 14. φαντασμάτων. — D'après Simplicius (286, 1), tà noute voquata désigne le sommet de la hiérarchie des intelligibles : έρωτῷ γὰρ διὰ τί μή καὶ τὰ πρῶτα νοήματα (πρῶτα χαλῶν τὰ τῶν οὐσιῶν αὐτῶν γνωστακὰ καὶ μάλιστα τὰ τῶν ἀύλων εἰδῶν) φαντάσματά ἐστι. TRENDELENBURG (l. l.) adopte cette interprétation. FREUDENTHAL (Üb. d. Begr. d. Wort. part. b. Arist., p. 13) pense, au contraire, qu'Aris-TOTE n'aurait même pas mis en question la distinction des concepts premiers en ce sens et des images. Bonitz (Ind. Ar., 653 b, 48; cf. b, 25) place ce passage parmi ceux οù πρῶτον relatum ad aliud id dicitur, quod alteri ita est proximum, ut nihil intercedat medium, potest haec relatio significari, πρωτον πρός τὸ χαθόλου, πρὸς τὸ χαθ' ἕχαστον Αδ 17. 99 b 9, plerumque non significatur sed ex contextu sententiarum intelligitur. Mais le contexte montre que tà πρῶτα νοήματα est ici employé pour τὰ ἀπλᾶ νοήματα. V. la note précédente; ΤΗΕΜ., 213, 22 (tà dè ànlà xai npũta vohuata) et Ind. Ar., 652 b, 53 : olxla πρώτη, κοινωνία πρώτη (i e simplicissima, quae tamquam pars inest aliis), πόλις πρώτη, πληθος πρωτον, ζῷον πρῶτον...... τὸ θρεπτιχὸν πρώτη χαὶ χοινοτάτη δύναμις ψυχῆς (quae.inest in reliquis et ad eas necessario requiritur)...... ἀριθμός πρώτος, opp σύνθετος. - Autrement dit, les πρώτα νοήματα correspondent exactement à ceux qu'ARISTOTE appelle plus haut (ch. 6, déb.) tà àdizipeta, et sur lesquels, à cause de leur simplicité même, la pensée discursive n'a pas de prise (v. ad III, 6, 430 b, 6-20). FREU-DENTHAL (l. l.) a, par conséquent, raison de traduire par unverknüpften Begriffe. Mais il faut bien remarquer que les

concepts qui constituent le sommet de la hiérarchie des intelligibles sont précisément ceux qui possèdent au plus haut degré cette simplicité (Eth. Nic., VI, 12, 1143 a, 36); que, par suite, ARISTOTE entend presque toujours par tà πρῶτα νοήματα les concepts les plus généraux (Meta., H, 3, 1043 b, 30 : 25 w δ' αύτη — sc. ή ούσία — πρώτων, ούκ έστιν — sc. δρος και λόγος. — Ibid., Z, 6, 1031 b, 11; 1032 a, 4; 11, 1037 b, 1; V. ad III, 4, 429 b, 11-12 et sæp.); que si, en un sens, tous les concepts sont indivisibles (v. ad l. l.), ceux-là possèdent seuls la simplicité absolue, tandis que les autres peuvent, dans une certaine mesure, être considérés comme des synthèses. Maintenant, ces concepts absolument simples sont-ils soumis à la loi commune des autres concepts divisibles ou indivisibles : vosiv oux éotiv avec pavtáguatos, ou peuvent-ils être pensés sans images? Peut-être Aristote aurait-il opté pour la seconde hypothèse (v. ad III, 8, 432 a, 3-6). Mais, à notre connaissance, aucun texte décisif ne permet d'affirmer qu'il l'ait fait. - Quel que soit le sens qu'on donne à τὰ πρῶτα νοήματα, la phrase qui suit, a, 13:  $\hat{\tau}$  oùôè  $\tau \tilde{a} \lambda \lambda a$ ..... (14) φαντασμάτων se comprend difficilement. Car les autres concepts, c'est-à-dire les concepts composés, diffèrent des images précisément parce qu'ils sont composés. Par suite, répondre à la question : en quoi alors les concepts simples diffèrent-ils des images? en remarquant que les autres (les composés) en diffèrent, serait un paralogisme grossier. Il est donc très vraisemblable qu'il faut lire ταῦτα au lieu de τἄλλα, comme le propose Torstrik (p. 213) suivi par FREUDENTHAL (l. l.) et d'autres. Cf. THEM., 213, 23 : ή ούδε ταῦτα φαντάσματα, άλλ' οὐχ ἄνου φαντασμάτων; On peut, toutefois, comme le fait Philopon, conserver τάλλα en lui donnant précisément le sens de raura (Philop., 569, 29 : ποια δέ λέγει τὰ νοήματα; ἂ εἶπομεν ἀπλᾶ εἶναι xαὶ διὰ τοῦτο ἐοιχέναι τῆ φαντασία.), c'est-à-dire en opposant τάλλα, non pas à πρῶτα νοήματα, mais à νοήματα έν συμπλοκή. C'est le sens que nous avons adopté dans la traduction.

# CHAPITRE IX

432 a, 15. έπει δέ..... 16. ζώων. - A la rigueur, les deux caractères ne sont pas nécessaires pour définir l'âme de l'animal; la sensibilité suffit. V. ad II, 2, 413 b, 1-10, præs.

527

÷

413 b, 2-4. Il y a, d'ailleurs, des animaux qui n'ont pas le mouvement local. V. *ad* I, 5, 410 b, 19-21; II, 2, *l. l.*; III, 9, 432 b, 19. — Il faut insister sur le redoublement de l'article qui marque qu'il s'agit de l'Ame des animaux, à l'exclusion de celle des plantes. V. *ad* I, 5, 411 b, 27-30; II, 12, 424 a, 33.

432 a, 16.  $\tau \phi$   $\tau \epsilon$  xpitix $\phi$ .... aio $\theta \eta$   $\sigma \epsilon \omega \varsigma$ . — La sensibilité est, aussi bien que la pensée discursive, une faculté de discernement et de synthèse du divers. V. ad III, 2, 426 b, 10; b, 12 sqq.; Mot. an., 6, 700 b, 19; ad III, 3, 428 a, 2. διάνοια doit être pris, sans doute, dans son sens large (cogitandi facultas, v. ad III, 3, 427 b, 13), car la pensée, même indépendamment de toute discursion, est une xplaic (De an., III, 4, 429 b, 17 : τò σαρx? είναι xplvει.). D'ailleurs, un peu plus loin (a, 18), ARISTOTE emploie νοῦς dans la même acception générale. V. SIMPL., à l'endroit cité dans la note suivante.

**432 a, 18. καί νού.** — SINPL., 286, 27 : ...... ήν έφη διάνοιαν, ταύτην νῦν καὶ νοῦν εἴπεν, ὡς τὸ τοῦ νοῦ ὄνομα, ..... ἐπὶ πᾶσαν διατείνων τὴν λογικὴν ζωήν.

περί δὲ τοῦ χινοῦντος....  $x\tau\lambda$ . — La même question est étudiée dans le *De motibus animalium*, ch. vi et vii, qu'il faut rapprocher de la fin de ce chapitre et des deux suivants.

**432 a, 20.**  $\chi\omega\rho\iota\sigma\tau\delta\nu$   $\delta\nu$   $\dagger$   $\mu\epsilon\gamma\epsilon\theta\epsilon\iota$   $\dagger$   $\lambda\delta\gamma\varphi$ . — On se souvient que, d'après ARISTOTE, les facultés dont il a été question jusqu'ici, ne sont, réserves faites pour l'intellect, distinctes que  $\lambda\delta\gamma\varphi$ . V. *ad* III, 4, 429 a, 11—12; II, 2, 413 b, 13—22.

432 a, 21. τὰ εἰωθότα λέγεσθαι... 22. τὰ εἰρημένα. — Celles « qu'on indique ordinairement » sont, sans doute, les trois parties admises par les Platoniciens. PHILOP., 573, 21 : εἰωθότα λέγεσθα: εἴπε τὰ παρὰ Πλάτωνι τρία, λόγον, θυμόν, ἐπιθυμίαν, εἰρημένα δὲ εἶπε τὰ παρ' αὐτοῦ νυνὶ ῥηθέντα, λέγω δὲ νοῦν, διάνοιαν, δόξαν, φαντασίαν, αἴσθησιν χοινήν τε χαὶ ἰδιχήν.

**432 a, 24. τρόπον γάρ τινα άπειρα φαίνεται.** — Cf. De an., III, 10, 433 b, 1 : τοῖς δὲ διαιροῦσι τὰ μέρη τῆς ψυχῆς, ἐἀν κατὰ τὰς δυνάμεις διαιρῶσι καὶ χωρίζωσι, πάμπολλα γίνεται, θρεπτικόν, αἰσθητικόν, νοητικόν, βουλευτικόν, ἕτι ὀρεκτικόν. ARISTOTE s'attaque à la doctrine qui admet la distinction, non pas seulement logique,

1

ŀ

mais réelle et spatiale des facultés de l'âme. Cf. Simpl., 288, 16 : ού δή ούν πρός τὸ πληθος τῶν μορίων τῆς ψυχής άπλῶς μάχεται (όμολογεί γάρ τῷ λόγψ είναι πολλά), άλλά πρὸς τὸ διεσπασμένον καὶ τοπιχώς μεμερισμένον. Ceux qui soutiennent cette doctrine, et ARISTOTE l'attribue, non sans quelque fondement (v. ZELLER, II, 1<sup>4</sup>, p. 845 et les notes, t. a.), à PLATON (v. les notes suivantes et Philop., 574, 5; 573, 26 : ήλεγξε δια τούτων τον Πλάτωνα), sont obligés d'admettre, pour chaque fonction différente, une âme à part, et se trouvent dans l'impossibilité d'expliquer les rapports des facultés entre elles. La théorie d'ARISTOTE échappe à ces difficultés, les parties de l'âme n'étant, d'après lui, distinctes que logiquement, et chaque fonction supérieure impliquant dans son essence les fonctions inférieures. Aussi la détermination des facultés psychiques est-elle relativement moins importante dans son système. Cf. CHAIGNET, Ess. sur la psych. d'Ar., p. 316.

432 a, 24. τινες λέγουσι διορίζοντες. — V. PLAT., Rép., IV, 438 D sqq.; IX, 580 D sqq.; VIII, 548 C; 550 B; Phèdre, 246 A sqq.; 253 C sqq.; Tim., 69 C sqq.; 89 E. — διορίζοντες peut signifier soit en les séparant les unes des autres, soit en déterminant les caractères propres de chacune d'elles. V. Ind. Ar., 199 b, 25; 60. La première acception est mieux en harmonie avec le sens général du morceau (v. De an., III, 10, l. c.), bien qu'on puisse invoquer, en faveur de la seconde, ce qui suit immédiatement, a, 26 : xatà yàp tàc διαφορὰς δι' äç ταῦτα χωρίζουσι.

432 a, 26. oi bè tò lóyov žxov xai tò žloyov. — Cette opinion est aussi, en un sens, celle de PLATON, puisque c'est, d'après lui, la partie irrationnelle qui se subdivise en  $\theta_{0\mu}x\lambda\delta v$ et èni $\theta_{0\mu}\eta\tau ix\delta v$  (*Tim.*, 69 C sqq.; 72 D; cf. 41 C; 42 D; *Pol.*, 309 C; cf. *Lois*, XII, 961 D sqq. V. ZELLER, II, 1<sup>4</sup>, p. 843, n. 3 t. a.; *Magn. mor.*, I, 1, 1182 a, 23 :  $\mu\epsilon\tau\dot{a}$  ταῦτα δὲ Πλάτων διείλετο τὴν ψυχὴν εἴς τε τὸ λόγον ἔχον xαὶ εἰς τὸ ἄλογον ὀρθῶς). Cependant, comme ARISTOTE distingue ceux qui admettent cette division de ceux qui adoptent la première, il est probable que ce n'est pas à PLATON ou seulement à PLATON qu'il l'attribue. Sans doute a-t-il en vue une opinion courante (la distinction de la raison et des sens était devenue un lieu commun dans la philosophie grecque depuis PARMÉNIDE et HÉRA-CLITE) que lui-même, d'ailleurs, admet, sauf réserves, toutes

Tome II

les fois qu'une plus grande exactitude n'importe pas au sujet traité. Eth. Nic., I, 13, 1102 a, 23 : θεωρητέον δή χαὶ τῷ πολιτικῷ περί ψυγής, θεωρητέον δὲ τούτων γάριν, καὶ ἐφ' όσον ἱκανῶς ἔγει πρός τὰ ζητούμενα ...... λέγεται δὲ περί αὐτῆς χαὶ ἐν τοῖς ἐξωτερικοῖς λόγοις ἀρκούντως ἔνια, καὶ χρηστέον αὐτοῖς. οἶον τὸ μέν ἅλογον αὐτῆς εἶναι, τὸ δὲ λόγον ἔγον. Pol., VII, 14, 1333 a, 16 : διήρηται δε δύο μέρη της ψυχης, ών το μεν έχει λόγον χαθ' αύτό, το δ' ούχ έγει μέν xaθ' aύτό, λόγψ δ' ύπαχούειν δυνάμενον. Ibid., I, 5, 1254 b, 8; 13, 1260 a, 6. V. WADDINGTON, Psych. d'Ar., p. 28. - Seulement la distinction de la partie rationnelle et de la partie irrationnelle n'entraîne pas, dans la doctrine d'Aristore, les mêmes difficultés que dans l'opinion qu'il expose ici. D'après lui, les facultés inférieures se retrouvent dans les facultés rationnelles, dont elles sont les conditions ou les moyens. On comprend, dès lors, l'influence de la raison sur elles et leur influence sur la raison, et l'on peut même dire que la partie irraisonnable de l'âme possède en un sens la raison (Eth. Nic., I, 13, 1102 b, 23 sqq.; 1103 a, 1 : εἰ δὲ γρή καὶ τοῦτο (sc. τὸ άλογον) φάναι λόγον έχειν, διττόν έσται και το λόγον έχον, το μέν κυρίως χαί ἐν αύτῷ, τὸ δ' ώσπερ τοῦ πατρὸς ἀχουστιχόν τι.). Au contraire, si la partie supérieure et la ou les parties inférieures de l'âme sont réellement séparées, il devient malaisé d'expliquer leurs rapports mutuels.

432 a. 26. κατά γάρ τὰς διαφοράς..... 28. τούτων. --SIMPLICIUS donne l'interprétation suivante : A considérer les caractères qu'on attribue dans cette doctrine aux diverses parties de l'âme, on voit qu'il y en a d'autres qui diffèrent davantage de celles-ci que celles-ci entre elles. Par exemple, le θρεπτιχών, dont nous venons de parler, est encore plus distinct de l'έπιθυμητικόν et du λογιστικόν que ceux-ci ne le sont entre eux. Il y a, en effet, même dans le désir, quelque chose d'intellectuel : σαφές δε ότι μειζόνως τοῦ λόγου τὸ φυτικὸν διέστηκε κατ' ούσίαν ή τὸ ἄλογον καλούμενον αὐτῆς μόριον. τοῦτο γὰρ κατὰ πλείω τῷ λόγφ κοινωνεῖ, καὶ ὡς γνωστικόν (αἰσθητικὸν γὰρ Ϝ καὶ φανταστικόν) και ώς ορεκτικόν (ὄρεξις γάρ τις και ή τοῦ λόγου βούλησις) καί ώς κινητικόν κατά τόπον σωμάτων · (SIMPL., 289, 19). Mais le sens de ce passage est évidemment le même que celui du morceau à peu près identique que nous trouvons un peu plus loin, III, 10, 433 b, 3 sqq., où nous lisons : ravra yàp (sc. rò θρεπτικόν κτλ.) πλέον διαφέρει άλλήλων ή τὸ ἐπιθυμητικόν καὶ θυμικόν. Sans doute Simplicius (299, 16) a lu, à cet endroit, ή άλληλων au

lieu de  $\dot{a}\lambda\lambda\eta\lambda\omega\nu\eta$ . Mais nous ne trouvons aucune autre trace de cette variante. En outre, dans cette interprétation, on ne comprend guère l'énumération qui suit. En effet, comme SIM-PLICIUS lui-même le reconnaît (289, 23), il ne serait pas vrai de dire que l'alotntation, par exemple, diffère davantage de ce qu'on appelle, dans la doctrine en question, l'âme rationnelle et l'âme irrationnelle, que celles-ci ne diffèrent entre elles. ARISTOTE déclare d'ailleurs (a, 30) que obte  $\omega c$  adorov obte  $\omega c$  $\lambda \delta \gamma ov \xi \chi ov \theta \epsilon i\eta$  av tic égôluc. Il faut donc traduire : « à consi-« dérer les caractères qu'on attribue, dans cette opinion, aux « diverses parties de l'âme, on voit qu'il y en a d'autres qui « ont *entre elles* plus de différence que celles-ci. »

432 a, 30. καὶ τὸ αἰσθητικόν, ..... 31. ῥαδίως. — ΤΗΕΜ., 215, 12 : καθὸ μὲν γὰρ κρίνει τὰς ἐν τοῖς αἰσθητοῖς διαφοράς, καὶ ἀφορμὴ καὶ ἐπιδάθρα γίνεται τῷ λόγψ, κατὰ τοῦτο ἂν δόξειε νοῦ κοινωνεῖν · καθὸ δέ ἐστιν οὐδὲν ἔλαττον ἐν τοῖς ἀλόγοις ζώοις, ταύτῃ δὲ αῦ πάλιν ἄλογον ἂν νομισθείη.

**432** a, **31.** τὸ φανταστικόν, ..... b, **2.** πολλὴν ἀπορίαν. — La faculté imaginative diffère logiquement de toutes les autres, mais, si l'on admet, comme les Platoniciens, que les parties de l'âme sont réellement séparées, on ne sait à laquelle l'attribuer. Car l'imagination est une suite naturelle de la sensation et, par conséquent, devrait être rattachée à la partie irrationnelle de l'âme (v. *ad* III, 3, 428 b, 11); mais elle est aussi la condition de l'intellection et il faudrait, par suite, l'attribuer à la raison. V. *ad* III, 7, 431 a, 15.

432 b, 4. xai άτοπον δή..... 5. διασπάν. — On peut interpréter de deux façons. ΤΠΕΜΙΣΤΙΟ (215, 23) explique : il serait absurde de diviser l'δρεκτικόν et de le répartir entre les autres facultés, puisque, d'après les Platoniciens, à chaque faculté distincte doit correspondre une partie de l'âme séparée des autres. Ils doivent, par conséquent, reconnaître que leur énumération est insuffisante : xai γὰρ ἄτοπον ἔσως τὸ διασπᾶν ταύτην τὴν δύναμιν xai τιθέναι αὐτὴν xai ἐν τῷ λόγον ἔχοντι xai ἐν τῷ ἀλόγφ, xai μὴ ποιεῖν xai ταύτην χωρὶς ὥσπερ ἐκείνων ἕκαστον. Mais cette interprétation ne serait guère d'accord avec ce qui suit : ἕν τε τῷ λογισταῷ γὰρ..... κτλ. Nous préférons, par suite, celle de SIMPLICIUS : L'δρεκτικὸν est une faculté distincte des autres (par conséquent les Platoniciens devraient, pour être d'accord avec

eux-mêmes, en faire une partie de l'âme réellement séparée des autres). Et, cependant, il serait absurde d'isoler l'δρεκτικόν des autres parties, car il joue un rôle aussi bien dans la partie raisonnable que dans la partie privée de raison. SIMPL., 291, 5 : ἄτοπον οῦν καλῶς ἀποφαίνεται τὸ διασπᾶν τὸ δρεκτικὸν ἀπὸ τῶν ἄλλων. ARGYROPULE traduit, de même : absurdum autem est hanc a ceteris divellere partibus. La correction proposée par Tors-TRIK (p. 214), qui supprime τοῦτο avant διασπᾶν, ne parait pas nécessaire.

**432 b, 5. ή βούλησις.** — La βούλησις n'est pas possible sans le désir. Cf. Ile an., III, 10, 433 a, 22 : vũv δὲ ở μὲν νοῦς οὐ φαίνεται χινών άνευ όρέξεως : ή γαρ βούλησις όρεξις. Mot. an., 6, 700 b, 22; v. ad II, 3, 414 a, 29 - b, 6. - Il est difficile de déterminer à la rigueur ce qu'Aristote entend par βούλησις, et il semble que le concept en soit resté, pour lui-même, assez indécis. Tantôt il affirme, comme ici, que la βούλησις suppose la raison (Top., IV, 5, 126 a, 13 : πάσα γάο βούλησις έν τῷ λογιστικῷ. Rhet., 1, 10, 1369 a, 1 : ..... καὶ τὰ μέν -- sc. πράττουσι -- διὰ λογιστικήν όρεξιν τὰ δὲ δι' ἀλόγιστον · ἔστι δ' ἡ μὲν βούλησις ἀγαθοῦ ὄρεξις ούδείς γάρ βούλεται άλλ' ή όταν οίηθη είναι άγαθόν —, άλογο: δ' όρέξεις όργη xzi ἐπιθυμία); tantôt il déclare qu'elle se manifeste chez l'enfant avant que la raison soit née en lui (Pol., VII, 13, 1334 b, 22). Nous lisons dans la Rhétorique, II, 4, 1381 a, 7 : ώστε της βουλήσεως σημείον αι λύπαι και al hooval et, d'autre part, dans les Topiques, VI, 8, 146 b, 2 : την βούλησιν ὄρεξιν άλυπον. Si nous recourons au passage de l'Éthique à Nicomaque (III, 4, 1111 b, 19) où Aristore semble s'être appliqué à distinguer la notion dont il s'agit des notions connexes, nous y voyons que βούλησις correspond non pas à « volonté », mais plutôt à « souhait ». La βούλησις, y est-il dit, peut avoir pour objet des choses impossibles ou celles qui ne dépendent pas de nous, comme la victoire d'un athlète. Par là, elle se distingue de la volonté ( $\pi poalpeouc$ ); elle s'en distingue encore parce que c'est surlout au résultat ou à la fin qu'elle s'attache, tandis qu'on ne peut vouloir la fin sans vouloir les moyens. L'impression qui se dégage de ces données est que nous devons entendre par βούλησις, non pas la volonté proprement dite, mais quelque chose de moins affectif et de plus raisonné que le désir. --STEWART (Notes on the Nicom. Eth., t. I, p. 242 et al.) traduit très exactement βούλησις par wish.

### 432 b, 6. ό θυμός. — V. ad II, 3, 414 b, 1; 2.

**432 b, 7. δρεξις.** — Le désir (ὄρεξις) est, en effet, le genre dont l'ἐπιθυμία, le θυμὸς et la βούλησις sont les espèces. V. ad ll. l.

ਸਕੀ ठैंग ਸਕੀ. — Formule fréquemment employée par ARISTOTE pour annoncer qu'il rentre en matière. Le ठंगे indique, sans doute, que la question qui a fait l'objet de la digression se retrouve dans le problème étudié.

**432 b, 10.** τὸ γεννητικὸν καὶ θρεπτικόν. — V. ad II, 4, 415 a, 26; 416 a, 19 — b, 25.

432 b, 11. περί δε άναπνοής..... 12. εγρηγόρσεως. — La respiration, le sommeil et la veille sont, en effet, des mouvements et des altérations. ΤΗΕΜ., 216, 2 : χινήσεις γάρ χαὶ αὐται χαὶ ἀλλοιώσεις τοῦ ζώου. De somno, 3, 456 b, 6 : νῦν δ' ἀναληπτέον ὑπὲρ αὐτῶν τούτου χάριν, ὅπως τὰς ἀρχὰς τῆς χινήσεως θεωρήσωμεν, χαὶ τἱ πάσχοντος τοῦ μορίου τοῦ αἰσθητιχοῦ συμδαίνει ἡ ἐγρήγορσις χαὶ ὅ ὕπνος.

432 b. 12. Gotepov ERIGNERTEON. - BONITZ, Ind. Ar., 99 a. 15 : περί ψυχης ..... γ9. 432 b 12 promittuntur περί άναπνοής, περί ύπνου καί έγρηγόρσεως. - C'est de l'Ame sensitive que dépendent le sommeil et la veille (De somno, 1, 454 a. 4 : εί τοίνων τὸ ἐγρηγορέναι ἐν μηδενὶ ἄλλψ ἐστὶν ή τῷ αἰσθάνεσθαι, δηλον ότι ψπερ αἰσθάνεται, τούτψ καὶ ἐγρήγορε τὰ ἐγρηγορότα καὶ καθεύδει τὰ καθεύδοντα.). L'inspiration et l'expiration, au contraire, sont des fonctions de l'âme nutritive. De resp., 8, 474 a, 25 sqq.; 21, 480 a, 16 : ή δ' άναπνοή γίνεται αύξανομένου τοῦ θερμοῦ, έν ῷ ἡ ἀργή ἡ θρεπτική, καθάπερ γὰρ καὶ τάλλα δεῖται τροφῆς, κἀκεῖνο, χαὶ τῶν ἄλλων μᾶλλον · χαὶ γὰρ τοῖς ἄλλοις ἐχεῖνο τῆς τροφῆς αἴτιών έστιν. Mot. an., 11, 703 b, 3 : πῶς μέν ούν χινεῖται τὰς έχουσίας χινήσεις τὰ ζῷα, χαὶ διὰ τίνας αἰτίας, εἴρηται · χινεῖται δέ τινας χαὶ άχουσίους ένια τῶν μερῶν, τὰς δὲ πλείστας οὐχ ἐχουσίους. λέγω δ' άχουσίους μέν οίον την της χαρδίας τε χαί την του αιδοίου.... ούχ έκουσίους δ' οίον ύπνον και έγρηγορσιν και άναπνοήν, και όσαι άλλαι τοιαυταί είσιν. ούθενός γάρ τούτων χυρία άπλῶς ἐστίν ούθ' ή φαντασία ούθ' ή όρεξις, άλλ' έπειδή άνάγκη άλλοιούσθαι τα ζώα φυσικήν άλλοίωσιν.... χτλ.

**432 b, 14.** The more vertex here x is a prise of the second s

432 b, 17. άλλ' ή βία. — Sur le mouvement forcé, par opposition au mouvement naturel ou spontané, v. ad I, 3, 406 a, 22—27; 407 b, 1. Nous devons conclure de ce passage que, même chez les êtres inorganiques, les éléments par exemple, il y a quelque chose qui ressemble à l'imagination et au désir, puisque leur mouvement est naturel et spontané. V. ad I, 3, 406 b, 25; 5, 411 a, 14—13.

**432 b, 19.** πολλά γάρ έστι..... **21.** διά τέλους. — V. ad I, 5, 410 b, 19—21; II, 2, 413 b, 2—4; III, 12, 434 b, 2.

**432 b, 21. εἰ οὖν ἡ φύσις.... 22. τῶν ἀναγκαίων.** — Pour l'indication des nombreux passages où cette célèbre proposition est répétée sous diverses formes, v. *Ind. Ar.*, 836 a, 51 sqq.

**432 b, 22.**  $\dot{\alpha} \nu \alpha \gamma \kappa \alpha i \omega v$ . — Il s'agit ici, non pas de la nécessité absolue ( $\dot{\alpha} \pi \lambda \tilde{\omega} \varsigma$ ), mais de la nécessité  $\dot{\epsilon} \xi \, \dot{\omega} \pi 0 \theta \dot{\epsilon} \sigma \epsilon \omega \varsigma$ . *Part. an.*, I, 1, 639 b, 21 sqq.; *De somno*, 2, 455 b, 26; *Meta.*,  $\Delta$ , 5, 1015 a, 20; v. *ad* II, 4, 416 a, 14.

**432 b, 23.** τέλεια και ού πηρώματά έστιν. — V. ad II, 4, 413 a, 27.

**432 b, 24.** σημείον δ' δτι έστι γεννητικά. — V. ad II, 4, 415 a, 26 sqq.

**432** b, **25.** *borte.* — V. Ind. Ar., 873 a, 31; ad II, 2, 414 a, 12.

**432 b, 27.** ό μέν γάρ θεωρητικός. — V. ad III, 10, 433 a, 14-21.

432 b, 29. άλλ' οὐδ' ὅταν θεωρή τι τοιοῦτον. — Même lorsqu'elle prend la forme de l'intellect pratique, c'est-à-dire qu'elle se porte sur τὸ διωχτὸν ϟ φευχτόν (v. *ad* III, 7, 431 b, 3-5), la pensée ne commande pas toujours aux mouvements

de l'animal. τὶ τοιοῦτον == τὶ διωχτὸν ἡ φευχτόν, ou encore τι πραχτόν. Philop., 583, 13 : οὐδ' ὅταν ὁ νοῦς τοιοῦτόν τι γινώσχη, τουτέστι πραχτόν. THEM., 217, 3 : ὁ δὲ πραχτιχὸς νοεῖ μέν τι περὶ τούτων, χύριος δὲ οὐχ ἔστι τῆς κινήσεως. De même SIMPL., 293, 22; SOPHON., 141, 8.

432 b, 30. οίον πολλάχις..... 433 a, 1. μόριον. - SIMPL., 293, 24 : ούδετέρου δέ (sc. τοῦ χινεῖν ή ήρεμ(ζειν τὸ ζῷον) ἐστι μόνος χύριος (SC. ό νοῦς), ἀλλὰ χαὶ ἡρεμεῖν ἐπιτρέποντος τοῦ νοῦ χινεῖται σέρε ή χαρδία έν τοις φοδεροις χαι τά γεννητικά μόρια έν ταις των άφροδισιαστικών ήδονών έννοίαις. De même SOPHON., 141, 12. Mais, ainsi compris, les faits mentionnés par Aristote ne prouveraient pas ce qu'il faut prouver. Car il s'agit d'établir, non point que l'organisme n'obéit pas toujours à l'intellect pratique, mais que l'intellect pratique peut prononcer qu'une chose est à rechercher ou à éviter sans commander, pour cela, les mouvements de fuite ou de poursuite. En outre, comme le remarque PHILOPON, si l'on admet, comme il paraît le faire lui-même, l'interprétation en question, on est obligé de reconnaître que l'exemple est très mal choisi, car les mouvements du cœur ne sont pas des πορευτικαί κινήσεις (Philop., 583, 17 : δρα δε ότι ού καλώς έχρήσατο τοῖς παραδείγμασιν. περὶ γὰρ τῆς καθ' όλον τὸ σῶμα του λόγου καθεστηκότος κινήσεως της καθ' όρμην λεγομένης, ήγαγεν παραδείγματα μερικών μορίων κινήσεως.). Nous préférons, par suite, l'interprétation de THEMISTIUS (217, 4), qui exige seulement qu'on donne à cobeïonai le sens de fuir qu'il a très souvent : πολλάχις γούν τι διανοείται φυγής άξιον χαί ού φεύγει, οίον σεισμόν ή θηρίον, άλλα πάλλει μέν ή χαρδία και φρίττουσιν αι τρίχες, μένει δε έν τῷ τόπψ τὸ ζῶον. V. ad I, 4, 408 b, 8; 9; 10.

**433 a, 4. δτι.... ούχ ίδται, i.** e. : ότι συμβαίνει τον έχοντα την Ιατριχήν μη Ιατρεύειν (THEM., 217, 19).

433 a, 6. δρεξις doit être pris, ici et un peu plus loin (a, 8), dans le sens étroit d'appétit (ἐπιθυμία ou ἄλογος ὅρεξις, Ind. Ar., 273 a, 3), puisque le chapitre suivant a pour but de montrer que le désir — ὅρεξις au sens large — est précisément le moteur cherché. Cf. TREND., p. 442. D'ailleurs, les mots a, 7. ὀρεγόμενοι xαὶ ἐπιθυμοῦντες (en prenant xαὶ dans le sens de c'est-à-dire. V. ad II, 4, 415 a, 15—16) indiquent exactement la restriction à apporter à l'acception de ὅρεξις. Cf. THEM., 217, 23; SIMPL., 295, 37. 433 a, 7. oi γὰρ ἐγκρατείς. — ἀκρατής correspond à peu près à intempérant, mais ἐγκρατείς. — ἀκρατής correspond à peu σώφρων. Eth. Nic., VII, 11, 1151 b, 34 : ὅ τε γὰρ ἐγκρατής οἶος μηδὲν παρὰ τὸν λόγον διὰ τὰς σωματικὰς ήδονὰς ποιεῖν καὶ ὁ σώφρων, ἀλλ' ὁ μὲν ἔχων ὁ ὅ' οὐκ ἔχων φαύλας ἐπιθυμίας, καὶ ὁ μὲν τοιοῦτος οἶος μὴ ῆδεσθαι παρὰ τὸν λόγον, ὁ ὅ' οἰος ῆδεσθαί ἀλλὰ μὴ ἄγεσθαι. Ibid., 3, 1146 a, 9 : ἔτι εἰ μὲν ἐν τῷ ἐπιθυμίας ἔχειν ἰσχυρὰς καὶ φαύλας ὁ ἐγκρατής, οὐκ ἔσται ὁ σώφοων ἐγκρατής οὐδ' ὁ ἐγκρατής σώφρων · οῦτε γὰρ τὸ ἅγαν σώφρωνος οῦτε τὸ φαύλας ἔχειν. Cf. ibid., 2, 1145 b, 14.

# CHAPITRE X

433 a, 9.  $\varphi a^{i/2} \tau a_{1}$ .... 10.  $v \delta \eta \sigma i^{i} \tau \tau v a_{.}$  — Il résulte du chapitre précédent que, si ni l'appétit, ni l'intellect ne sont le seul moteur de l'animal, du moins ( $\gamma^{i}$ ) l'un et l'autre jouent-ils parfois ce rôle. D'ailleurs, l'imagination peut, à ce point de vue, remplacer la science. Car, en bien des circonstances, les hommes se fient à leur imagination et, chez les animaux, c'est elle qui tient lieu d'intelligence. Quand ARISTOTE attribue à certains animaux la diávoia et la  $\varphi \rho \delta v_{i} \sigma \iota_{c}$  (v. Ind. Ar., 311 a, 59; ad III, 3, 427 b, 8; 428 a, 11), il faut entendre par là qu'ils sont capables d'opérer sur les images comme les êtres doués de raison sur les concepts qu'ils aperçoivent en elles. V. Mot. an., 6, 700 b, 19; ad III, 3, 428 a, 2; b, 16; 7, 431 a, 15; 11, 434 a, 8—11.

433 a, 10. πολλά γάρ ..... 11. ταῖς φαντασίαις. — ΤΗΕΜ., 218, 1 : πολλά γὰρ xa? [ο!] ἄνθρωποι ταῖς φαντασίαις ἀχολουθοῦσι μᾶλλον ἢ ταῖς ἐπιστήμαις. PHILOP., 584, 11 : εἰς πολλά γὰρ ἐξαχολουθοῦμεν τῆ φαντασία ..... παρὰ τὰ δοχοῦντα τῷ νῷ. V. ad II, 3, 415 a, 11. — πολλὰ doit donc être pris ici dans le sens adverbial, et il ne faut pas y voir le sujet de ἀχολουθοῦσι qui est sousentendu. Par suite, la conjecture de ΒΥWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 64), approuvée par SUSEMIHL (Burs. Jahresb., LXVII, p. 110), πολλο? pour πολλά, nous paraît inutile.

433 a, 14. νοῦς δὲ ở ἔνεκά του..... 21. τὸ ὀρεκτικόν. — L'intellect théorique a pour fonction, d'une part, l'intellection

### LIVRE III, CII. 9, 433 a, 7 - CH. 10, 433 a, 21

pure des essences indivisibles (v. ad III, 6, 430 b, 6-20), d'autre part, la discursion qui déduit, des définitions ou des principes ainsi aperçus, leurs conséquences nécessaires (v. ad l. l. et III, 4, 429 b, 12-17. Cf. Eth. Nic., VI, 7, 1141 a, 16: ώστε δήλον ότι ή άχριδεστάτη αν των επιστημών είη ή σοφία. δει άρα τὸν σοφὸν μή μόνον τὰ ἐχ τῶν ἀργῶν εἰδέναι, ἀλλὰ χαὶ περὶ τὰς ἀργὰς άληθεύειν. ώστ' είη αν ή σοφία νοῦς καὶ ἐπιστήμη...... κτλ.). L'intellect pratique part du concept d'une fin à atteindre, d'un but à réaliser; il a, par conséquent, pour domaine le contingent, ce qui peut être ou ne pas être (ibid., VI, 2, 1139 a, 13; 4, 1140 a, 10; 8, deb.; V. ad II, 4, 415 b, 2; III, 10, 433 a, 29). Autrement dit, l'intellect théorique a pour objet le nécessaire absolument, l'intellect pratique le nécessaire έξ ὑποθέσεως (v. ad III, 9, 432 b, 22). Tandis que l'intellect théorique pose d'abord un concept abstrait, l'intellect pratique a pour point de départ l'idée de la chose concrète et particulière qu'on veut réaliser. V. Meta., Z, 7, 1032 b, 6 : γίγνεται δή το ύγιες νοήσαντος ούτως . έπειδή τοδί ύγίεια, άνάγκη, εί ύγιες έσται, τοδί ύπάρξαι, οίον όμαλότητα, εί δε τούτο, θερμότητα. χαὶ ούτως ἀεὶ νοεῖ, ἕως ἂν ἀνάγῃ εἰς τούτο ο αύτος δύναται έσχατον ποιεϊν. είτα ήδη ή άπο τούτου κίνησις ποίησις χαλείται, ή έπι το ύγιαίνειν. Ainsi, la νόησις πραχτιχή se meut entre deux limites : elle part de la conception du but à atteindre et descend la série des moyens de nature à le produire jusqu'à ce qu'elle arrive à celui dont la réalisation est à la portée de l'agent. L'action suit immédiatement et parcourt la même série en sens inverse. Le dernier terme de la discursion pratique est le premier de l'exécution (ibid., 1032 b, 16 : 1 μèv άπὸ τῆς ἀρχῆς Χαὶ τοῦ εἶδους νόησις, ἡ δ' ἀπὸ τοῦ τελευταίου τῆς νοήσεως ποίησις. Eth. Nic., III, 5, 1112 b, 15 : θέμενοι τέλος τι, πῶς χαὶ διὰ τίνων ἔσται σχοποῦσι, χαὶ διὰ πλειόνων μὲν φαινομένου γίνεσθαι διὰ τίνος βάστα καὶ κάλλιστα ἐπισκοποῦσι, δι' ἐνὸς δ' ἐπιτελουμένου πως διά τούτου έσται χάχεινο διά τίνος, έως αν έλθωσιν έπι τὸ πρώτον αίτιον, ο έν τη εύρέσει έσχατόν έστιν · ό γάρ βουλευόμενος έσιχε ζητεϊν χαὶ ἀναλύειν τὸν εἰρημένον τρόπον ὥσπερ διάγραμμα. φαίνεται δ' ή μεν ζήτησις ού πάσα είναι βούλευσις, οίον αι μαθηματικαί, ή δε βούλευσις πάσα ζήτησις, και τὸ ἔσχατον ἐν τη ἀναλύσει πρῶτον είναι έν τη γενέσει. Eth. Eud., II, 11, 1227 b, 30 : ἐπειδή δει τόδε ύγιαίνειν, ανάγκη τοδί ύπάρξαι, εί έσται έκεῖνο, ώσπερ έκεῖ (c'est-à-dire dans la discursion théorique), el έστι τὸ τρίγωνον δύο δρθαί, άνάγχη τοδὶ εἶναι. τῆς μὲν οὖν νοήσεως ἀρχή τὸ τέλος, τῆς δὲ πράξεως + τῆς νοήσεως τελευτή.). L'intellect pratique est, aussi bien que l'intellect spéculatif, purement théorique, si on l'oppose à l'art

au sens strict. Sans doute, l'intellect pratique s'exerce muel tou πρακτών. Mais il n'est nullement poétique; il ne fait que déterminer les moyens propres à atteindre une fin, l'exécution de ces moyens restant en dehors de son domaine et appartenant à celui de l'art. V. Meta., l. c.;  $\Theta$ , 9, 1050 a, 30; Eth. Nic., VI, 4 et 5, præs. 1140 b, 2 : 1 φρόνησις (sc. τέχνη ούκ αν είη)..... ότι άλλο το γένος πράξεως και ποιήσεως. - Le syllogisme proprement dit part d'une proposition qui exprime la ou les propriétés qui appartiennent nécessairement et par soi au moyen, et conclut que l'inhérence du moyen dans le mineur y cause l'inhérence de la propriété en question; la majeure est le principe du syllogisme théorique (An. post., I, 25, 86 b, 30; Ind. Ar., 712 a, 31), et ce que pose d'abord la pensée théorique, c'est une de ces définitions immédiates, termes derniers de la hiérarchie ascendante des intelligibles (v. ad III, 6, 430 b, 6-20; 8, 432 a, 12-15; Meta., Z, 9, 1034 a, 31; M, 4, 1078 b, 24; An. post., L. 23, 84 b, 39; Ind. Ar., 289 b, 24). La spéculation pratique ne procède pas ainsi. Elle pose d'abord le petit terme qu'il faut réaliser, et descend la série de ses conditions jusqu'à celle que l'agent doit produire pour amener l'effet voulu. Elle va du mineur au moyen, et de celui-ci au majeur; elle débute par la mineure (v. CHAIGNET, Ess. sur la Psych. d'Ar., p. 561). Mais le but à atteindre, l'effet à obtenir, sont choses concrètes et particulières; ce sont donc eux aussi, à leur manière, des termes derniers (Ind. Ar., 289 b, 39). C'est pourquoi l'on peut dire que l'intellect saisit les termes derniers aux deux bouts de la hiérarchie des intelligibles. Car ce n'est pas la sensation qui peut apercevoir la notion de la maison réalisée dans les pierres et le bois, ou la notion de la santé réalisée dans Callias, ou plutôt, quand elle a appris à les apercevoir, elle est elle-même intellection (Eth. Nic., VI, 12, 1143 a, 32 : ἔστι δὲ τῶν xaθ' ἕxaστa xaì τῶν ἐσχάτων πάντα τὰ πρακτά · καί γάρ τον φρόνιμον δει γινώσκειν αυτά, και ή σύνεσις και ή γνώμη περί τὰ πρακτά, ταῦτα δ' ἔσχατα. καὶ ὁ νοῦς τῶν ἐσχάτων ἐπ' άμφότερα · καί γάρ των πρώτων όρων καί των έσχάτων νους έστι και ού λόγος, καὶ ὁ μὲν κατὰ τὰς ἀποδείξεις τῶν ἀκινήτων ὅρων καὶ πρώτων, ό δ' έν ταϊς πρακτικαϊς τοῦ ἐσγάτου καὶ ἐνδεγομένου καὶ τῆς ἑτέρας προτάσεως..... xτλ. Ibid., 8, 1141 b, 27; 9, 1142 a, 23: ότι δ' ή φρόνησις ούχ ἐπιστήμη, φανερόν του γάρ ἐσγάτου ἐστίν, ὥσπερ εἴρηται · τὸ γάρ πρακτὸν τοιοῦτον. ἀντίκειται μὲν δή τῷ νῷ · ὁ μὲν γὰρ νοῦς τῶν ὅρων, ῶν οὐχ ἔστι λόγος, ἡ δὲ τοῦ ἐσχάτου, οῦ οὐχ ἔστιν έπιστήμη άλλ' αἴσθησις, οὐχ ή τῶν ἰδίων, ἀλλ' οἶφ αἰσθανόμεθα ὅτι

το έν τοις μαθηματιχοις έσγατον τρίγωνων. Cf. Ibid., 12, 1143 b, 5 : τούτων ούν έγειν δει αίσθησιν, αύτη δ' έστι νους. An. post., II, 19, 100 a, 16. Mot. an., 7, 701 a, 29; V. ad III, 7, 431 a, 15; 11, 434 a, 16-20). Mais ce qui détermine la fin à atteindre, c'est le désir au sens large du mot. C'est donc lui qui est, en somme, le moteur de l'animal : un but est désiré ou souhaité ; ce désir sert de point de départ à la discursion pratique ; et, dès que celle-ci est achevée, l'action se produit. — Ceci posé, le passage qui nous occupe ne paraît pas offrir les difficultés qu'on y a trouvées. L'intellect pratique, dit ARISTOTE, diffère de l'intellect théorique par sa fin. Le premier, en effet, a pour fin le contingent, ce qui peut être l'objet d'une action; le second, le nécessaire. Le désir est toujours en vue d'un but; et l'effet qu'on désire obtenir est le point de départ de la discursion pratique. Le dernier terme de cette discursion, c'està-dire le moyen qui est à la portée de l'agent, est, à son tour, le point de départ de l'action. Ce n'est donc pas sans raison qu'il peut sembler que les moteurs de l'animal sont le désir et la pensée pratique. Car le désirable meut et c'est pour cela que la pensée pratique meut aussi, parce qu'elle a son point de départ dans le désirable. De même, quand l'imagination remplace, à ce point de vue, la pensée, elle meut parce qu'elle est accompagnée de désir. Mais cela même nous montre qu'il n'y a, en réalité, qu'un moteur, le désir. La seule difficulté du morceau vient de ce que les phrases a, 18 : 70 όρεχτὸν γὰρ χινεĩ..... (20) όρεχτόν servent à la fois à expliquer comment il peut paraître y avoir dans l'animal deux moteurs, la pensée et le désir, et à prouver qu'en réalité le seul moteur véritable est le désir. Mais les corrections proposées par TORSTRIK (in app. crit. ad loc.) seraient plus nuisibles qu'utiles. Voici, en effet, comment il prétend rétablir ce passage : (a, 13) καί ή ὄρεξις ἕνεκά του πάσα. ώστε εὐλόγως ταῦτα δύο φαίνεται τὰ κινούντα, όρεξις και διάνοια πρακτική.

prior editio : τὸ ὀρεκτὸν γὰρ κι- posterior editio : οῦ γὰρ ἡ νεῖ, καὶ διὰ τοῦτο ἡ διάνοια κινεῖ ὄρεξις, αὕτη ἀρχή τοῦ πρακτικοῦ ὅτι ἀρχὴ αὐτῆς ἐστὶ τὸ ὀρεκτόν. νοῦ.

τὸ δ' ἔσχατον ἀρχὴ τῆς πράξεως. xaì ἡ φαντασία δὲ ὅταν χινῆ,.... xτλ. Mais la proposition τὸ ὀρεχτὸν γὰρ χινεῖ χτλ. est utile pour amener la conclusion générale : ἐν δή τι τὸ χινοῦν. En effet, l'imagination n'est mentionnée ici que parce qu'elle remplace

quelquefois la pensée discursive pratique. Par suite, pour prouver qu'il n'y a qu'un seul moteur, le désir, il faut montrer qu'il motive, non seulement celle-ci, mais celle-là. En outre, la phrase a, 16 : tò ò' ἔσγατον ἀργὴ τῆς πράξεως est bien mieux à sa place avant ώστε εύλόγως... χτλ. qu'avant a, 20 : χαὶ ή φανrasla de... xtl. Car c'est précisément parce que le mouvement ou l'action débutent par le terme auquel la pensée discursive pratique a abouti, qu'il peut paraître conséquent de considérer celle-ci comme motrice. — La conjecture de PANSCH (Philolog., XXI, p. 543) οὐ γὰρ ἡ ὄρεξις αὐτὴ... xτλ. ne nous paraît pas mieux fondée que son interprétation de l'ensemble du passage. D'après lui, ARISTOTE voudrait dire que l'épétic n'est pas le véritable moteur, qu'elle n'est qu'un moteur mû; que le moteur dernier et unique est le désirable. Il faudrait donc expliquer : ce n'est pas le désir lui-même qui sert de principe à la pensée discursive pratique. C'est, en réalité, le désirable (έσγατον ou δρεκτόν) qui est le principe de l'action. Par suite, la leçon tò destiv devrait être préférée à tò destition (a, 21). --- Mais cette interprétation soulève les difficultés suivantes : 1º La leçon où yàp à opetic, aut unanimement confirmée par les manuscrits et les commentateurs. Cf. BONITZ, Ind. Ar., 491 b, 18. 2º Si l'on admet l'explication de PANSCH, ce passage fait double emploi avec la fin du chapitre (433 b, 13 sqq.). Il en est tout autrement si l'on pense qu'Aristote s'attache ici à déterminer le moteur immédiat et interne de l'animal (ce qu'indique d'ailleurs très nettement la conclusion a, 31 : ότι μέν ούν ή τοιαύτη δύναμις χινεί της ψυγης ή χαλουμένη ὄρεξις, φανερόν.), sauf à en indiquer ultérieurement le moteur immobile. 3º Dans le morceau du De motibus animalium (6 et 7, v. ad III, 10, 433 a, 17-18) et dans l'Éthique à Nicomaque (VI, 2, v. ad III, 10, 433 a, 18), où le même sujet est traité; dans la Physique (VIII, 2, v. ad l. l.), où il en est question accessoirement, il est dit aussi que c'est le désir qui sert de point de départ à la discursion pratique. 4° Dans la phrase τὸ δ' ἔσχατον ἀρχή τῆς πράξεως (a, 16), ἔσχατον ne signifie nullement le désirable, mais le dernier terme de la discursion pratique (c'est ce que montrent assez clairement les passages analogues que nous avons cités : Eth. Nic., III, 5, 1112 b, 22; Meta., Z, 7, 1032 b, 6; b, 16; Eth. Eud., II, 11, 1227 b, 30), et πράξεως n'est pas synonyme de τοῦ πρακτικοῦ νοῦ, mais, au contraire, les deux termes s'opposent (τὸ δ' ἔσχατον) comme l'action à la délibération. 5° Enfin la leçon tò doextixòv (a, 21)

est préférable à τὸ ὀρεκτόν. Car ce qui suit immédiatement a pour but de prouver que toute discursion pratique suppose le désir, tandis que le désir ne suppose pas la pensée.

**433 a, 14.** και ό πρακτικός. — Sur le sens de xa!, v. Ind. Ar., 357 b, 13; ad II, 4, 415 a, 15-16.

#### διαφέρει δέ..... 15. τέλει. - V. l'avant-dernière note.

433 a, 17. πράξεως. — πρ $\tilde{z}$ ξις est pris ici dans son acception large, et non dans le sens étroit où il s'oppose à ποίησις. V. ad I, 3, 407 a, 23.

3

ώστε εύλόγος.... 18. πρακτική. — Cf. Mot. an., 6, 700 b, 17 : όρῶμεν δὲ τὰ κινοῦντα τὸ ζῷον διάνοιαν καὶ φαντασίαν καὶ προαίρεσιν καὶ βούλησιν καὶ ἐπιθυμίαν. ταῦτα δὲ πάντα ἀνάγεται εἰς νοῦν καὶ ὅρεξιν. Ibid., 7, 701 a, 32 : ποτέον μοι, ἡ ἐπιθυμία λέγει · τοδὶ δὲ ποτόν, ἡ αἴσθησις εἰπεν ῆ ἡ φαντασία ἡ ὁ νοῦς · εὐθὺς πίνει. οὕτως μὲν οῦν ἐπὶ τὸ κινεῖσθαι καὶ πράττειν τὰ ζῷα ὁρμῶσι, τῆς μὲν ἐσχάτης αἰτίας τοῦ κινεῖσθαι ἀρέξεως οὕσης, ..... τῶν δ' ὀρεγομένων πράττειν τὰ μὲν δι' ἐπιθυμίαν ἡ θυμὸν τὰ δὲ δι' ὅρεξιν ἡ βούλησιν τὰ μὲν ποιοῦσι, τὰ δὲ πράττουσιν. Eth. Nic., VI, 2, 1139 a, 17 : τρία δ' ἐστὶν ἐν τῆ ψυχῆ τὰ κύρια πράξεως καὶ ἀληθείας, αἴσθησις νοῦς ὅρεξις. τούτων δ' ἡ αἴσθησις οὐδεμιᾶς ἀρχὴ πράξεως. Ibid., VII, 5, 1147 a, 31 sqq.

433 a, 18. τὸ ὀρεκτὸν γὰρ κινεῖ, καὶ διὰ τοῦτο ἡ διάνοια κινεῖ. — V. Mot. an., 6, 700 b, 24, où Aristote montre que le διανοητὸν ne meut que quand il est conçu comme τέλος τῶν πρακτῶν, c'est-à-dire comme φαινόμενον ἀγαθὸν ου ἡδύ. La pensée discursive ne meut que quand elle est pratique, et elle n'est pratique que quand le désir l'a précédée. Eth. Nic., VI, 2, 1139 a, 35 : διάνοια δ' αὐτὴ οὐθὲν κινεῖ, ἀλλ ἡ ἕνεκκ τοῦ καὶ πρακτική · αὕτη γὰρ καὶ τῆς ποιητικῆς ἄρχει · ἕνεκα γάρ του ποιεῖ πᾶς ὁ ποιῶν καὶ οὐ τέλος ἀπλῶς ἀλλὰ πρός τι καὶ τινὸς τὸ ποιητόν. ἀλλὰ τὸ πρακτόν · ἡ γὰρ εὐπραξία τέλος, ἡ δ' ὅρεξις τούτο. Phys., VIII, 2, 253 a, 15 : οὐδὲν οῦν κωλύει, μᾶλλον δ' ἴσως ἀναγκαῖον, τῷ σώματι πολλὰς ἐγγίγνεσθαι κινήσεις ὑπὸ τοῦ περιέχοντος, τούτων δ' ἐνίας τὴν διάνοιαν ἢ τὴν ὅρεξιν κινεῖν, ἐκείνην δὲ τὸ ὅλον ἦδη ζῷον κινεῖν.

433 a, 21. εἰ γὰρ..... 26. τίς ἐστιν. — Nous avons suivi, dans la traduction, la ponctuation indiquée par SUSEMIHL (Burs. Jahresb., LXVII, p. 109, n. 30) qui met, avec raison, entre parenthèses a, 23 :  $\dot{\eta}$  yàp  $\beta$ où $\lambda\eta$  oic..... (24) xiveĩtai et a, 25 :  $\dot{\eta}$  yàp  $\dot{\epsilon}\pi i\theta$ υμία..... (26) τίς έστιν.

433 a, 21. ei yàp đảo..... 22. eldoc. — Si le désir et la pensée étaient tous deux moteurs au même titre, ils feraient partie à ce point de vue d'un genre commun, et posséderaient tous deux la δύναμις χινητιχή. Or, comme le montre la suite, la pensée n'a pas, par elle-même, la propriété motrice (THEM., 218, 26 : el dè..... νοῦς χαὶ ὅρεξις, ἐχίνει... ἄμφω, ἄλλη ἄν τις δύναμις ὑπῆρχεν ἀμφοτέροις χοινή, ής ἀμφότερα χοινωνοῦντα ἐχίνει τὸ ζῷον, ὡς τῷ δίποδι χαὶ τῷ τετράποδι τὸ πόδας ἔχειν. νῦν δὲ ὁ μὲν νοῦς οὐ φαίνεται χινῶν ἄνευ ὀρέξεως ·). Car nous allons voir que l'intellect ne peut pas mouvoir sans le concours du désir, tandis que le désir peut mouvoir sans le concours de l'intellect.

433 a, 23. νοῦς οὐ φαίνεται χινῶν ἄνευ ὀρέξεως. - L'intelligence ne meut pas sans le désir. Sans doute, ce n'est pas toujours l'appétit (ἐπιθυμία), c'est-à-dire l'attrait de l'agréable, ni même l'impulsion (θυμός) qui provoque l'action. Mais, lorsqu'on se meut pour réaliser un désir raisonné (βούλησις. V. ad III, 9, 432, b, 5), ou même qu'on accomplit l'acte qui a été l'objet d'un choix libre et réfléchi (προαίρεσις, Eth. Nic., III, 4, 1111 b, 7; 5, 1112 a, 31; b, 3; 7, 1113 b, 6; II, 3, 1105 a, 28; 4, 1106 a, 3 et sæp.), c'est encore au désir qu'on obéit. Car, non seulement l'έπιθυμία et le θυμός, mais aussi la βούλησις (v. ad l. l. et Il, 3, 414 b, 2), et même la προαίρεσις, sont des formes du désir (opetic). Cf. Mot. an., 6, 700 b, 23 : i de mpoziperic xoivor dizvolaς και δρέξεως. Eth. Nic., III, 5, 1113 a, 10 : + προαίρεσις αν είη βουλευτική όρεξις των έφ' ήμιν et sæp.; Ind. Ar., 633 b, 45. V. ad III, 10, 433 a, 18. Cela ne veut pas dire qu'il y ait, dans les causes de toutes nos actions, un élément irréductible à l'intelligence et antérieur à elle. Car, nous allons le voir, si le moteur immédiat de la délibération discursive est le désir (Mot. an.. 7, 701, a, 34 : της μεν εσγάτης αίτίας του χινεισθαι όρεξεως ούσης), le moteur du désir est le désirable, et c'est l'intelligence qui prononce que telle chose est ou n'est pas désirable pour l'homme. V. ad III, 11, 434 a, 16.

ή γάρ βούλησις ὄρεξις. — Ce n'est pas seulement, avons-nous dit, la βούλησις, mais aussi la forme la plus haute du vouloir, la προαίρεσις, qui suppose le désir (v. la note pré-

cédente). Peut-être  $\beta$ ούλησις est-il pris ici dans un sens assez large pour comprendre la προχ!ρεσις, car, bien que distinctes, ces deux opérations sont voisines. *Eth. Nic.*, III, 4, 1111 b, 19.: ἀλλὰ μὴν οὐδὲ βούλησίς γε (sc. ἡ προχ!ρεσις), Χα!περ σύνεγγυς φχινόμενον.

433 a, 26. νοῦς μὲν οὖν πᾶς ὀρθός ἐστιν. — V. ad III, 3, 427 b, 14—24; 6, 430 b, 26—29; 28. THEMISTIUS (219, 7) ajoute  $\delta$  γε χυρίως, mais il est probable qu'ARISTOTE pense seulement, d'une manière générale, à la supériorité de la pensée, même discursive, sur l'imagination et le désir.

432 a, 28. f] τὸ ἀγαθὸν f] τὸ φαινόμενον ἀγαθόν. — Mot. an., 6, 700 b, 28 : δεῖ δὲ τιθέναι καὶ τὸ φαινόμενον ἀγαθοῦ ἀγαθοῦ χώραν ἔχειν, καὶ τὸ ἰδύ · φαινόμενον γάρ ἐστιν ἀγαθόν. Rhet., I, 10, 1369 a, 2 : ἔστι δ' ἡ μὲν βούλησις ἀγαθοῦ ὅρεξις (οὐδεἰς γὰρ βούλεται ἀλλ' ή ὅταν οἰηθῆ εἶναι ἀγαθόν), ἄλογοι δ' ὀρέξεις ὀργὴ καὶ ἐπιθυμία,...... (b, 18) ὥστε συλλαδόντι εἰπεῖν, ὅσα δι' αὐτοὺς πράττουσιν, ἅπαντ' ἐστὶν ἡ ἀγαθὰ f, φαινόμενα ἀγαθὰ ή ἰδἑα ἡ φαινόμενα ἡδἑα. ἐπεὶ δ' ὅσα δι' αὐτούς, ἐκόντες πράττουσιν, οἰχ ἐκόντες δὲ ὅσα μι, δι' αὐτούς, πάντ' ἂν εἶη, ὅσα ἐκόντες πράττουσιν, f, ἀγαθὰ ἡ φαινόμενα ἀγαθὰ ή ἡδἑα ἡ φαινόμενα ἡδἑα.

**433 a, 29. ού πάν δέ.** — ΤΗΕΜ., 219, 15 : ού πάν δὲ ἀγαθὸν κινητικὸν τῆς ὀρέξεως · οὐ γὰρ τὸ πρῶτον οὐδὲ εἴ τι ἀπλῶς ἀγαθὸν καὶ ἀtδιον.

πρακτόν δ' έστι..... 80. έχειν. — Eth. Nic., VI, 5, 1140 b, 2 : ἐνδέχεται τὸ πρακτὸν ἄλλως ἔχειν. Ibid., 8, 1141 b, 10 : βουλεύεται δ' οἰθεὶς περὶ τῶν ἀδυνάτων ἄλλως ἔχειν. Ibid., 4, 1140 a, 10; III, 5, 1112 a, 21; VI, 2, 1139 a, 13 et sæp. V. ad III, 10, 433 a, 14-21.

**433 a, 81.** xive?. — La conjecture de Essen (*Das dritte Buch* etc., p. 57, n. 8), qui remplace ce mot par xoiv?, ne manque pas de vraisemblance. V. la note suivante.

433 b, 1. τοζς δὲ διαιρούστ..... 4. θυμικόν. — D'après TORSTRIK (p. 216), ce morceau figurerait à tort à la place qu'il occupe : Sunt autem haec ejusdem argumenti atque ea quae supra legimus, 432 a 22. ἕχει — b 7. ὅρεξις : quorum haec videntur prima ac satis jejuna adumbratio esse alieno loco inserta. Mais il est, en somme, assez naturel qu'après avoir longuement établi que l'òpextixòv possède une propriété (dúvaµic) qu'on ne peut attribuer à aucune autre faculté, ARISTOTE signale, en passant, l'argument qu'on peut tirer de ce fait contre la doctrine qu'il a combattue au commencement du chapitre. Si à chaque faculté correspond une Ame spéciale (b, 1 : èàv xatà tàç duváµeic diaipῶσι), il faut en admettre une foule : l'Ame nutritive, etc. et, en outre, l'Ame désirante. Il faut insister sur ἕτι. THEM., 219, 25 : èàv xatà tàç duváµeic diaipῶσι xaì χωρίζωσι, προσαριθµητέον xaì ταύτην, ὥσπερ τὸ θρεπτικὸν xaì τὸ alσθητικὸν xaì τὸ θεωρητικὸν xaì τὸ βουλευτικόν, µεθ' ῶν ởἰ xaì τὸ dρεκτικτὸν τοῦτο περὶ οἱ ὁ λόγος διώρισε.

**433 b, 5. ὀρέξεις** est employé ici dans son sens large, comme genre dont l'ἐπιθυμία et la βούλησις sont des espèces. Il y a donc conflit et pluralité de désirs quand la βούλησις est en opposition avec l'ἐπιθυμία. V. ad III, 9, 432 b, 5; II, 3, 414 b, 2.

433 b, 7. ό μὲν γὰρ νοῦς..... 8. τὸ ἤδη. — Le verbe sousentendu après ἐπιθυμία ne peut pas être ἀνθέλκειν κελεύει, il faut expliquer : ἡ δὲ ἐπιθυμία τὸ παρὸν ἡδὺ διώκει (THEM., 221, 4). Mens enim ob futurum retrahere jubet, cupiditas vero præsens ipsum persequitur (ARGYR.). — Comme le remarque avec raison TRENDELENBURG (p. 447), τὸ ἤδη ne désigne pas l'instant présent, mais celui qui le suit immédiatement et qui fait l'objet du désir. Phys., IV, 13, 222 b, 7 : τὸ δ᾽ ἦδη τὸ ἐγγύς ἐστι τοῦ παρόντος νῦν ἀτόμου μέρος τοῦ μέλλοντος χρόνου (il faut supprimer la virgule que TRENDELENBURG, l. l., met après ἀτόμου).

433 b, 9. tò  $\eta \delta \eta$   $\eta \delta \upsilon$  xai  $\delta \pi \lambda \delta \varsigma$   $\eta \delta \upsilon$ . — ARISTOTE, comme PLATON, distingue des plaisirs vrais et des plaisirs faux, des plaisirs purement apparents ou subjectifs et des plaisirs objectifs. — Remarquons, en passant, que si, comme le fait HORN (*Platonstud.*, p. 382 sqq., cf. APELT, Arch. f. Gesch. d. Philos., IX, p. 11 sqq.), on s'appuie sur la prétendue absurdité de cette doctrine pour mettre en doute l'authenticité du *Philèbe*, il faudra suspecter pour la même raison celle de l'Éthique à Nicomaque. — Il n'y a de plaisirs véritablement agréables que ceux que goûte l'homme vertueux, c'est-à-dire ceux qui accompagnent le fonctionnement normal des facultés normales de l'homme. Pol., VII, 13, 1332 a, 22; Eth. Eud., III, 1, 1228 b, 18 : xai tò  $\eta \delta \upsilon$  xai tàyz06v,  $\delta \iota \varphi \omega_c$ . tà µèv yàp  $\delta \pi \lambda \omega_c$ , tà dù twi µèv

καὶ ήδέα καὶ ἀγαθά ἐστιν, ἀπλῶς δ' οὕ, ἀλλὰ τούναντίον φαῦλα καὶ ούχ ήδέα.... κτλ. Eth. Nic., X, 5, 1176 a, 17 sqq. : Εστιν εκάστου μέτρον ή άρετή και ό άγαθός,..... τὰ δὲ τούτψ δυσχερή εἴ τψ φαίνεται ήδέα, ούδεν θαυμαστόν ....... ήδεα δ' ούχ έστιν....... τάς μεν ούν δμολογουμένως αἰσγρὰς δῆλον ὡς οὐ φατέον ἡδονὰς εἶναι. Ibid., 2, 1173 b, 20 : πρός δε τούς προφέροντας τάς έπονειδίστους τῶν ήδονῶν λέγοι τις ῶν ὅτι οὐχ ἔστι ταῦθ' ἡδέα. Ibid., 3, 1176 b, 24; a, 12 et sxp.

433 b, 12. άριθμῷ δὲ πλείω τὰ κινούντα. — Simpl., 300, 21 : « πλείω δε τῷ ἀριθμῷ », διότι δύο τὰ ὀρεκτικά και μαγόμενα ένίστε άλλήλοις, τό τε λογικόν και τὸ άλόγως δρεγόμενον.

433 b. 13. έπειδη δ' έστί..... 18. το ζφον. - Nous avons traduit ce passage comme si l'apodose commençait à b, 15. έστι δε τό μέν..... De nombreux auteurs (Zell, Hermann, Waitz et d'autres, ap. Bon., Arist. Stud., II-III, p. 124 sqq.) admettent, en effet, que l'emploi de di en pareil cas est une particularité du style d'ARISTOTE. Mais BONITZ (l. l.) a montré, par un examen attentif des textes sur lesquels cette opinion s'appuie, qu'elle est mal fondée. Il est donc probable que l'apodose de ἐπειδή δ' ἐστί..... xτλ. n'est pas exprimée. C'est, du reste, ce qu'admettaient PLUTARQUE et SIMPLICIUS, qui pensent qu'il faut sous-entendre comme conclusion : 'τέτταρα ἄρα ἔστι τὰ τη χινήσει συμβαλλόμενα', τουτέστιν έπειδή έστι τρία, και τὸ εν εἰς δύο διαιρείται, τέτταρα άρα (PLUT., ap. PHILOP., 591, 5; SIMPL., 300, 36).

έπειδη δ' έστι τρία,.... 14. κινούμενον. — V. Phys., VIII, 5, 256 b, 14 : τρία γάρ ανάγχη είναι, τό τε χινούμενον χαὶ τὸ χινοῦν χαὶ τὸ ῷ χινεῖ. τὸ μὲν οὖν χινούμενον ἀνάγκη μὲν χινεἴσθαι, κινείν δ' ούκ άνάγκη, τὸ δ' ῷ κινεί, καὶ κινείν καὶ κινεισθαι..... (20) τὸ δε χινοῦν ούτως ώστ' είναι μη φ χινεῖ, ἀχίνητον (trad. : quant au moteur qui mouvrait sans être ce avec quoi meut un autre moteur, il serait immobile). Ibid., 238 a, 5; V. ad I, 3, 406 b, 11-15.

433 b, 15. έστι δέ..... 16. άγαθόν. — V. Meta., Λ, 7, 1072 a, 26 : τὸ ἀρεκτὸν καὶ τὸ νοητὸν κινεῖ οὐ κινούμενα. τούτων τὰ πρῶτα τὰ αὐτά. ἐπιθυμητὸν μὲν γὰρ τὸ φαινόμενον χαλόν, βουλητὸν δε πρώτον το δν χαλόν. Mot. an., 6, 700 b, 29 : ώστε δηλον ότι έστι μέν ή όμοίως χινείται τὸ ἀεὶ χινούμενον ὑπὸ τοῦ ἀεὶ χινοῦντος χαὶ τῶν Tome II

ζώων ἕχαστον, ἔστι δ' ξ ἄλλως, διὸ χαὶ τὰ μὲν ἀεὶ χινεῖται, ξ δὲ τῶν ζώων χίνησις ἔχει πέρας. τὸ δὲ ἀίδιον χαλόν, χαὶ τὸ ἀληθῶς χαὶ πρώτως ἀγαθὸν χαὶ μὴ ποτὲ μὲν ποτὲ δὲ μή, θειότερον χαὶ τιμιώτερον ξὥστ' εἶναι πρὸς ἕτερον. τὸ μὲν οὖν πρῶτον οὐ χινούμενον χινεῖ, ξδ' ὅρεξις χαὶ τὸ ὀρεχτικὸν χινούμενον χινεῖ. τὸ δὲ τελευταῖον τῶν χινουμένων οὐχ ἀνάγχη χινεῖν οὐδέν. — L'âme qui constitue le moteur immobile de l'animal n'est pas la forme déjà réalisée en lui, c'est celle qu'il réalisera quand il se sera mů. V. ad I, 3, 406 b, 25; 407 b, 17—26; 4, 407 b, 31; 408 b, 18—29.

433 b, 16. τὸ πρακτὸν ἀγαθόν. — Il faut prendre ces expressions dans leur sens le plus large : ἡ τὸ ἀγαθὸν ἡ τὸ φαινόμενον ἀγαθόν. Cf. a, 28.

τὸ δὲ κινοῦν καὶ κινούμενον τὸ ὀρεκτικόν. — V. Mot. an., 10, 703 a, 4 : κατὰ μὲν οῦν τὸν λόγον τὸν λέγοντα τὴν αἰτίαν τῆς κινήσεως ἐστὶν ἡ ὅρεξις τὸ μέσον, ὅ κινεῖ κινούμενον.

433 b, 17. xive Trai yàp..... 18. 7 evépyeia. — La plupart des manuscrits ont τὸ κινούμενον. Quelques-uns cependant (TXy) donnent to dosyduevov, que préfèrent BELGER (? in alt. ed. TREND., p. 448, n.), TORSTRIK (p. 216) et BIEHL. TORSTRIK se fonde sur la raison suivante : Manifestum autem est non omne to xivo'μενον eliam opéyeoba: : si lapis jacitur vel cadit, xiveizai μέν, όρέγεται δ' ού. Ergo non potest universaliter dici χινείται τὸ xivoúµevov h dpéyetai, et necessario scribendum erat to dpeγόμενον ή δρέγεται. Mais cet argument n'a guère de valeur. Car le contexte indique, aussi clairement que possible, qu'il s'agit ici du mouvement de l'animal. D'autre part, PANSCH (Philolog., XXI, p. 545) nous paraît avoir raison de penser que xινούμενον convient mieux ici. ARISTOTE vient de dire, en effet, que l'opertizor est un moteur mobile; il le prouve dans cette parenthèse, en remarquant que l'animal mû est mû en tant qu'il désire (et que, par suite, le désir est moteur) mais que, d'autre part, le désir est un mouvement subi par l'épextixés. Les leçons & everyela (Torstrik, pp. 216 et 207 note), ou & everyeia (SIMPL., 303, 1), ou même & everyela fournissent à peu près le même sens (v. ZELLER, II, 2<sup>3</sup>, p. 582, n. 3 t. a.) : le désir en acte ou en tant qu'acte. Mais celle qui nous paraît le mieux convenir est & evéoyeca : le désir est un mouvement, ou plutôt (f, v. ad III, 4, 429 b, 21) un acte, car le passage à l'acte des puissances de l'operation n'est pas un mouvement au sens

mécanique du mot. C'est ainsi qu'a lu Philopon (591, 17), et Simplicius (303, 2) signale aussi cette variante.

483 b, 19. διό έν τοζς χοινοζς..... 27. την χίνησιν. - Ind. Ar., 99 a, 17 : referenda haec esse ad v 1. μv 1. ζ 1-3. Ζμβ 1. Zx11 Rose Ar libr p 163 statuit (?); non exstare ea de re doctrinam Aristotelis Meyer iudicat p 440; quae omisit Ar, ea auctor libri de motu animalium videtur voluisse explere Zx8. Quelque opinion que l'on adopte sur l'authenticité (qu'admettent notamment BRENTANO, Psych. d. Ar., p. 88, n. 35 et MARCHL, Arist. Lehre v. d. Tierseele, p. 19, n. 1) du De motibus animalium, contre laquelle on ne peut d'ailleurs invoquer aucun argument décisif (car il reste douteux que la référence — 10, 703 a, 10 — qui paraît s'appliquer au  $\pi$ .  $\pi v \epsilon \omega \mu \alpha \tau \circ \varsigma$ - v. ZELLER, II, 2<sup>3</sup>, p. 97, n. 2 t. a. -, ne renvoie pas à un ouvrage d'ARISTOTE aujourd'hui perdu ou, comme le pense BRENTANO, l. l., au De generatione animalium, II, 2, 735 b, 37; 3, 736 b, 37), il n'en est pas moins incontestable (comme l'ont bien vu SIMPLICIUS - 303, 22 - et même THE-MISTIUS — 221, 26 sqq. — qui s'inspire manifestement de ce traité) qu'il contient le meilleur commentaire du passage du De anima : « Le moteur premier de l'animal, y lisons-nous « (8, 702 a, 21), doit résider dans un point de départ  $(\dot{\alpha}\rho\chi\eta)$ ; « et nous avons dit que l'articulation (x $\alpha\mu\pi\eta$ ) est à la fois le « point de départ d'un organe et la fin d'un autre (ή δε χαμπή « ότι μέν έστι τοῦ μὲν ἀρχή τοῦ δὲ τελευτή, εἴρηται.). C'est pour-« quoi la nature l'emploie, en un sens, comme une chosé uni-« que, en un autre, comme deux choses. Car, lorsque le mou-« vement se produit de l'articulation [comme centre], il est « nécessaire qu'une des extrémités | dont la réunion constitue « l'articulation, 7 se meuve tandis que l'autre reste en repos. « Car nous avons dit antérieurement qu'il faut que le moteur « puisse s'appuyer sur un point fixe. Ainsi l'extrémité de « l'avant-bras, par exemple, est mue et ne meut pas et, dans « l'articulation du coude, une partie est mue, c'est-à-dire celle « qui appartient à l'avant-bras en mouvement, mais il faut « qu'il y en ait une autre qui reste immobile, et c'est pour « cela que nous disons que ce point est un en puissance et « qu'il devient deux en acte. Par conséquent, si l'animal « tout entier n'était qu'un bras, ce serait là [, dans le coude,] « que résiderait le principe moteur de l'âme. Mais, comme il « est possible d'avoir au delà de la main quelque objet ina-

« nimé, comme, par exemple, quand on meut un bâton avec « la main, il est évident qu'en ce cas l'âme motrice ne réside « pas dans l'extrémité du mû ni dans l'autre bout, car c'est le « bâton qui L, suivant le point de vue, ] commence et se ter-« mine à la main. Mais, pour la même raison, si le prin-« cipe moteur de l'âme ne réside pas dans le bâton, il ne « saurait résider, non plus, dans la main. Car l'extrémité de « la main est dans la même situation par rapport au poi-« gnet, et celui-ci par rapport au coude ], que le bâton par « rapport à la main]. Peu importe, en effet, qu'il s'agisse ou « non de dépendances naturelles; car le bâton est comme « un organe qui peut s'enlever. Par suite, le principe moteur « ne peut résider dans le point de départ d'aucun organe, si « ce point de départ est, en même temps, la fin d'un autre « organe, et si, avant lui, il y en a un autre. Par exemple, le « point de départ de l'extrémité du bâton est dans la main ; le « point de départ de l'extrémité de la main est dans le poi-« gnet, et si le principe moteur n'est pas dans la main parce « qu'il y a encore un organe antérieur à elle, il n'est pas davan-« tage dans cet organe L(l'avant-bras)], car le coude restant « immobile, la partie inférieure du bras peut encore se mou-« voir tout d'une pièce. »

LAinsi l'organe central du mouvement de l'animal doit résider dans une articulation, et cette articulation doit être un principe et une fin, ce qui ne veut pas dire qu'elle doit être la fin d'un organe et le commencement d'une autre, mais qu'elle doit être point de départ ou point d'appui immobile du mouvement et terminaison d'un organe mû].

Ch. 1X. « Et comme le mouvement de l'animal se produit « aussi bien de gauche à droite que de droite à gauche, et « qu'il peut être mû simultanément de mouvements contraires, « de sorte que la droite ne peut pas servir de point d'appui « fixe au mouvement de la gauche, ni réciproquement; « comme, en outre, le principe commun de deux choses « réside toujours dans un principe supérieur, il est néces-« saire que le principe de l'âme motrice soit au milieu. Car « le milieu est la limite des deux extrêmes. Ce point central « joue le même rôle par rapport à tous les mouvements, même « ceux qui émanent du haut ou du bas, comme ceux qui « partent de la tête par rapport à ceux qui partent du dos, « chez les animaux qui en sont doués. Et il est rationnel qu'il « en soit ainsi. Car c'est là, disons-nous, [au centre,] que réside

« le principe sensitif, de sorte que, quand la sensation modifie « l'endroit où réside le principe du mouvement et que celui-ci « modifie, à son tour, les parties voisines, les organes de « l'animal sont modifiés en conséquence, et ils s'étendent ou se « contractent (702 b, 23 : συμμεταδάλλει ἐχτεινόμενά τε χαὶ συνα-« γόμενα τὰ μόρια), de sorte que le mouvement de l'animal se « produit ainsi nécessairement....... »

Ch. x. « D'après le raisonnement qui nous indique la cause « du mouvement des animaux, c'est le désir qui joue le rôle « d'intermédiaire mû et mouvant. Il est nécessaire, par suite, « que, dans les corps animés, il y ait un organe qui joue ce « rôle. La portion de l'organisme qui est mue sans mouvoir « elle-même, peut pâtir sous l'influence d'une force qui lui est « extérieure. Mais ce qui meut doit nécessairement posséder « une certaine force et une certaine énergie. Or, il est mani-« feste que tous les animaux possèdent le πνεῦμα σύμφυτον et « qu'ils lui doivent leur force...... Ce πνεῦμα paraît être, par « rapport à l'organe qui sert de point de départ au pouvoir « moteur de l'âme, comme la partie de l'articulation qui meut « et qui est mue, par rapport à celle [qui sert de point d'appui] « immobile. Et, comme cet organe immobile est, pour certains « animaux, le cœur, pour d'autres, la partie analogue, c'est « évidemment pour cela que le πνεῦμα σύμφυτον y réside..... Et « il semble que sa nature le rende propre à jouer le rôle de « moteur et à dégager de la force. Les fonctions du mouvement « sont la poussée et la traction (703 a, 19 : τὰ δ' ἔργα τῆς κινή-« σεως ωσις και έλξις), de sorte qu'il faut que l'organe du mou-« vement puisse s'étendre | pour pousser] et se contracter « | pour tirer]. Or telle est précisément la nature du πνεύμα. » - Le cœur est donc comme le pivot des mouvements de l'organisme, et l'organe qui s'attache à ce pivot et s'y appuie pour pousser ou tirer, est le πνεῦμα.

On voit clairement, d'après ces passages, comment il faut expliquer celui qui nous occupe. L'organe du mouvement est celui où coïncident le commencement et la fin, c'est-à-dire auquel viennent se terminer les organes mus et qui, en même temps, sert de point de départ au mouvement parce qu'il contient un point d'appui fixe (*ibid.*, 1, 698 b, 1 :  $\lambda\lambda$ ') où dei h apyh, h dpyh, heueï xivoukévou toŭ µopíou toŭ xátuθev, olov toŭ µèv βραχίονος xivoukévou tô ŵλέκρανον, .......... ότι µèv où xai èv aútỹ ἕκαστόν τι δεī ἔχειν hρεµοῦν, öθεν h dpyh toῦ xivoukévou ἔσται, xai πρòς ö ἀπερειδόμενον xai öλον dθρόον xivηθήσεται xai xatà µέρος.

οανερόν. Incess. an., 3, 703 a, 14 : έχει γάρ τινα άντέρεισιν προς άλληλα τὰ μόρια έν ταῖς χαμπαῖς. Meta., Z, 16, 1040, b, 10: μάλιστα δ' άν τις τὰ τῶν ἐμψύγων ὑπολάδοι μόρια καὶ τὰ τῆς ψυγῆς πάρεγγυς άμφω γίγνεσθαι, όντα καί έντελεγεία και δυνάμει, τῷ άργας έγειν χινήσεως από τινος έν ταις χαμπαίς ·). Cet organe doit être, par conséquent, constitué comme le gond, dont la partie fixe, le pivot, centre du mouvement, coïncide par sa surface avec l'extrémité de la partie qui se meut autour de lui, ou de la chape (otor & rigglunds. Peu importe, d'ailleurs, qu'on entende avec PLUTARQUE - ap. SIMPL., 304, 9 - par yrylupic, l'ensemble constitué par deux calottes sphériques l'une concave, l'autre convexe, et emboitées de façon à ce que l'une serve de pivot à l'autre, ou, avec Alexandre — ap. Simpl., 304, 11 —, l'axe du gond et la chape, ou encore la tête et la concavité de l'articulation). La partie concave et la partie convexe du gond sont logiquement distinctes, mais non spatialement, puisque leurs surfaces coïncident. Elles sont, comme le point (v. ad III, 2, 427 a, 10), numériquement une et logiquement deux. Ce n'est que quand le gond fonctionne (ou que l'articulation se plie) que cette dualité se réalise en acte, l'une des parties se mouvant tandis que l'autre reste immobile (Mot. an., 1, 698 a, 27 : τὰ δ' ἐν ταῖς χαμπαῖς δυνάμει χαὶ ἐνεργεία γίνεται ότὲ μὲν ἕν ότὲ δε διαιρετά.). Et il faut qu'il en soit ainsi, car tout mouvement physique est soit une traction, soit une poussée (Cf. Phys., VII, 2, 243 a, 16 sqg., où ARISTOTE montre que tous les mouvements de translation se réduisent à quatre : τέτταρα γαο ε.οη της ύπ' άλλου σοράς, έλξις, ώσις, όγησις, δίνησις, et que les deux derniers se ramènent, à leur tour, aux deux premiers, b, 16 : άπασαι γάρ πίπτουσιν εἰς τέσσαρας ταύτας. τούτων δὲ πάλιν ἡ ὄγησις xzì + divrois eis Elkiv xzì woiv.), et l'une comme l'autre suppose un point d'appui immobile (Mot. an., 1, 698 a, 14 : pavepòv yżo χαὶ ἐπὶ τούτων ὅτι ἀδύνατον χινεῖσθαι μηδενὸς ἡρεμοῦντος, πρῶτον μὲν έν αύτοις τοις ζώροις. δει γάρ, άν χινηταί τι των μορίων, ήρεμειν τι xai διά τοῦτο ai xaμπai τοῖς ζώροις εἰσίν.). C'est ainsi que, pour qu'un cercle se meuve, il faut que le centre reste immobile; et ce centre, numériquement un et logiquement plusieurs, est à la fois un point fixe et un point en mouvement, puisqu'il est la limite des rayons qui se meuvent (ibid., 18 : ώσπερ γάρ κέντρψ γρώνται ταϊς χαμπαῖς, χαὶ γίνεται τὸ ὅλον μέρος, ἐν ῷ ἡ χαμπή, χαὶ έν καὶ δύο, καὶ εὐθὺ καὶ κεκαμμένον, μεταδάλλον δυνάμει καὶ ἐνεργεία διά τήν χαμπήν. χαμπτομένου δε χαι χινουμένου το μεν χινείται σημείον το δε μένει των έν ταις χαμπαίς, ώσπερ αν ει της διαμέτρου

ή μέν Α καί ή Δ μένοι, ή δε Β κινοῖτο, κακ γίνοιτο ή ΑΓ.). — Il n'est pas douteux que, pour ARISTOTE, l'organe central de la sensibilité, le cœur (v. ad II, 12, 424 a, 24-25), ne soit aussi l'organe central du mouvement (Part. an., II, 4, 647 a, 25; III, 3, 663 a. 10 : ή μέν γάρ χαρδία έν τοῖς ἔμπροσθεν χαὶ ἐν μέσφ χεῖται, έν ή την άργην φαμεν της ζωής χαι πάσης χινήσεώς τε χαι αισθήσεως. Ibid., 4, 666 b, 11; De somno, 2, 456 a, 4 et sæp.). Le cœur est constitué précisément comme doit l'être le centre moteur. Car il contient un point d'appui et l'on y trouve aussi « des tendons (= les cordes tendineuses des valvules) « analogues d'aspect à ceux qui font mouvoir les membres » (POUCHET, La biologie aristotélique, Rev. philos., 1884, p. 545). Il n'est pas moins certain qu'ARISTOTE a attribué au πνεῦμα un rôle dans la production des divers mouvements de l'animal (Meteor., II, 8, 366 a, 1 sqq.; Gen. an., V, 8, 789 b, 7 : тайта δ' ώς χινοῦντα χαὶ ὄργανα χαὶ ὡς ὕλη αἶτια, ἐπεὶ χαὶ τὸ τῷ πνεύματι έργάζεσθαι τὰ πολλὰ εἰχὸς ὡς ὀργάνψ · οἶον γὰρ ἕνια πολύχρηστά ἐστι τῶν περί τὰς τέγνας, ὥσπερ ἐν τῆ γαλχευτικῆ ἡ σφύρα χαὶ ὁ ἄχμων, ούτως χαί τὸ πνεῦμα ἐν τοῖς φύσει συνεστῶσιν. Cf. Ind. Ar., 606 a, 10 sqq.; ALEX., De an., 77, 5 sqq.; KAMPE, Erkenntnisstheorie d. Arist., p. 15). Nous avons, par conséquent, le droit de considérer le passage du De motibus animalium, qu'il soit ou non authentique, comme exprimant exactement la doctrine d'Aristote.

433 b, 28. όρεκτικόν δε ούκ άνευ φαντασίας. — Mot. an., 7, 701 a, 35 : ταύτης δε (sc. της δρέξεως) γινομένης ή δι' αισθήσεως ή δια φαντασίας και νοήσεως. Ibid., 8, 702 a, 18 : την δ' δρεξιν (sc. παρασκευάζει έπιτηδείως) η φαντασία. Phys., VIII, 2, 233 a, 17.

**433 b, 29.** ή λογιστική ή αίσθητική. — V. ad III, 11, 434 a, 7.

433 b, 30. καί τὰ άλλα ζῷα. — V. ad II, 2, 413 b, 22.

## CHAPITRE XI

**438 b, 31. τῶν ἀτελῶν.** — Il ne s'agit pas des animaux incomplets ou mutilés, mais de ceux qui, bien qu'étant doués de tous les organes que comporte leur espèce et capables de se déve-

lopper et de se reproduire (v. *ad* III, 9, 432 b, 23 sqq.), sont cependant dépourvus de certains organes que possèdent les animaux supérieurs. *Hist. an.*, I, 9, 491 b, 26; V. *ad* II, 4, 415 a, 27.

434 a, 4. φαντασία δέ..... 5. ένεστιν. — Le désir suppose l'imagination, et le mouvement suppose le désir. Tout animal qui se meut, fût-il ἀτελές, pòssède donc l'imagination à quelque degré. Le doute ne porte pas tant sur l'existence de la φαντασία chez les animaux que sur le genre et le degré d'imagination qu'il convient de leur attribuer. V. ad II, 2, 413 b, 22; SIMPL., 307, 9 : δοτέον οῦν ἐξ ἀνάγχης αὐτοῖς τὴν φαντασίαν, ὅ δὴ καὶ ᾿Αριστοτέλης συλλογίζεται διὰ τοῦ λύπην καὶ ἰδονὴν ἐνεῖναι τοῖς τοιούτοις ζώρις. Il y a donc, en somme, trois espèces, ou plutôt trois degrés, dans l'imagination : la φαντασία ἀμυδρὰ des animaux inférieurs; la φαντασία αἰσθητική, que possèdent les animaux supérieurs pourvus des cinq sens; enfin la φαντασία λογιστική qui n'appartient qu'à l'homme.

ἀορίστως. — Comme leur sensibilité, les mouvements et l'imagination des animaux inférieurs ne sont ni différenciés ni définis. V. Ind. Ar., 70 b, 42 : ἀόριστον dicitur id, quod vel nondum circumscriptum est certis finibus vel non potest certis finibus circumscribi. PHILOP., 592, 26 : ἐν τοῖς ζωοφύτοις, φησίν, ἀορίστως ἐστὶν ἡ φαντασία, ὡς δηλοῖ τὸ ἀόριστον τῆς χινήσεως αὐτῶν. ἀόριστον δὲ χαλεῖ τῶν ζωοφύτων τὴν χίνησιν διὰ τὸ μὴ ὁμοίως συστέλλεσθαί τε χαὶ διαστέλλεσθαι, ἀλλά ποτε μὲν μᾶλλον, ποτὲ δὲ ἦττον. ἡ ἀορίστως λέγει ἀντὶ τοῦ ἀμυδρῶς χαὶ πεπλανημένως.

**484 a, 7. ή δὲ** βουλευτική ἐν τοῖς λογιστικοῖς. — † δὲ βουλευτική ἐν τοῖς λογιστικοῖς. — † δὲ βουλευτική sc. φαντασία indique ici ce qui est désigné plus haut (III, 10, 433 b, 29) par λογιστική φαντασία. — L'imagination délibérative est celle qui accompagne, chez les êtres raisonnables, la recherche des moyens propres à atteindre une fin, ou l'intellect pratique (v. ad III, 10, 433 a, 14—21). Comme on ne pense pas sans images, de même on ne délibère pas sans images, car la délibération est une sorte de pensée discursive ou de syllogisme (*De mem.*, 2, 453 a, 13 : καὶ γὰρ τὸ βουλεύεσθαι συλλογισμός τἰς ἐστιν.). Ainsi que la pensée discursive pratique, dont elle diffère à peine, la βούλευσις ne saurait avoir pour objet le nécessaire ou, pour mieux dire, ce qui ne peut pas être autrement (*Eth. Nic.*, III, 5; V. ad III, 10, *l. l.; Ibid.*, VI, 2, 4139 a,

13; 5, 1140 a, 31; 8, 1141 b, 10; Rhet., I, 2, 1337 a, 4 et sæp. V. ad l. l. et III, 9, 432 b, 22; 10, 433 a, 29). En outre, elle porte, non pas sur la fin elle-même, mais seulement sur les moyens de l'atteindre. Eth. Nic., III, 5, 1112 b, 11 : βουλευόμεθα δ' ού περί τῶν τελῶν, ἀλλὰ περί τῶν πρός τὰ τέλη. οὕτε γὰρ ἰατρός βουλεύεται εἰ ὑγιάσει, οὕτε ῥήτωρ εἰ πείσει, οὕτε πολιτικός εἰ εὐνομίαν ποιήσει, οὐδὲ τῶν λοιπῶν οὐδεἰς περί τοῦ τέλους · ἀλλὰ θέμενοι τέλος τι... et la suite; V. ad III, 10, 433 a, 14-21.

**434 a, 8. τόδε ή τόδε**, c'est-à-dire tel ou tel moyen pour atteindre le plus aisément et le plus complètement possible la fin qu'on se propose, puisque la fin elle-même n'est pas l'objet de la délibération. V. la note précédente et *ad* III, 11, 434 a, 8-11.

λογισμού = le raisonnement discursif pratique. V. ad III, 10, l. l.

xal avayxy evi..... 11. exe(vyv. - Simplicius (310, 2) explique la phrase a, 10 : xai airiov..... (11) excivny de la façon suivante : αιτιον ούν φησι του μή πάσαν φαντασίαν,..... δόξαν δοχεϊν ἕχειν, ότι τὴν ἐχ συλλογισμοῦ οὐχ ἕχει..... (7) αύτη δε εχείνην, τουτέστιν ή έχ συλλογισμού δόξα επομένην έχει τήν φαντασίαν. Philopon (592, 35) dit, à peu près de même : έπειδή, φησί, βουλευτική έστιν ή έν τοῖς ἀνθρώποις φαντασία (πρὸς τούτο γάρ αποδοτέον τον λόγον), διά τοῦτο καὶ ἐν ἐκ πλειόνων φαντασμάτων δύναται ποιείν,...... (393, 4) ή δε άλογος ούχετι. χαι την αίτίαν αύτὸς ἐπάγει λέγων ὅτι δόξαν οὐχ ἔχει τὰ ἄλογα. TRENDELEN-BURG (p. 452) remarque avec raison que, si le sujet sousentendu de δύναται est ή βουλευτική φαντασία, il est difficile d'admettre que celui de δοχείν soit τήν αίσθητικήν φαντασίαν. Il propose, en conséquence, l'interprétation suivante : Animalia, etsi imaginatione gaudent, propterea opinione carere videntur, quod imaginationem non habent e ratiocinatione ductam, haec contra opinionem. Mais cette explication soulève la même difficulté que la précédente. Si le sujet de dévatat est l'être qui possède la dévauie loyiorizi, l'homme, comment admettre que celui de δοχεῖν soit τὰ ἄλογα ζῷα? TORSTRIK (p. 216) a raison de penser que, dans cette hypothèse, les mots xa? action robro.... xτλ. omni cum reliquis nexu carent.

On évite toute difficulté en considérant le passage a,  $7: \frac{1}{7}$  $\delta \ge \beta_{00} \lambda_{00} = 1$ . (10) ποιείν comme une parenthèse et en ratta-

chant, dans la phrase suivante, τούτο à ότι (xai aιτιον του δόξαν μή δοχείν έγειν τουτο ότι...). L'homme délibère à l'aide de concepts; il calcule rationnellement la valeur des diverses fins proposées à son choix et les avantages des moyens à employer pour les atteindre (Eth. Nic., VI, 8, 1141 b, 12 : δ δ' άπλως εύβουλος ό τοῦ ἄριστου ἀνθρώπιψ τῶν πραχτῶν στογαστιχός χατὰ τὸν λογισμόν. Ibid., 2, 1139 a, 12 : τὸ γὰρ βουλεύεσθαι καὶ λογίζεσθαι ταὐτόν. Cf. ALEX., De fato, 14, 183, 33). Mais la dolta ex oullogiomoù suppose toujours la pavrasía alobyrixi, (aur, de exeivity), puisqu'on ne pense pas sans images. L'animal n'est pas capable de choisir et de se déterminer rationnellement, et l'on serait tenté de lui refuser la faculté d'opiner. Mais encore faut-il qu'il soit capable de désirer et de suivre tel désir plutôt que tel 'autre, ce qui suppose l'imagination et une sorte d'opinion sensible. Dans de nombreux passages, ARISTOTE attribue la prudence au moins aux animaux supérieurs (Hist. an., IX, 10, 614 b, 18; 29, 618 a, 25; 5, 611 a, 16; 1, 1, 488 b, 15; Meta., A, 1, 980 b, 22; Eth. Nic., VI, 7, 1141 a, 27; V. ad III, 3, 427 b, 8; 10, 433 a, 9-10; 3, 428 a, 11). Il faut donc qu'il y ait en eux quelque chose d'analogue à ce qui est, chez l'homme, la pensée discursive pratique. Il faut, en d'autres termes, qu'ils soient capables de délibérer à l'aide des images comme l'homme délibère à l'aide des concepts, ce qui suppose chez eux la faculté de comparer les images. Nous lisons à la fin des Seconds analytiques que, parmi les animaux doués de sensibilité et de mémoire imaginative, il y en a qui sont capables d'expérience. C'est ainsi que se forme la première connaissance universelle (An. post., II, 19, 99 b, 36 : ἐνούσης δ' αἰσθήσεως τοῖς μὲν τῶν ζψων ἐγγίνεται μονή τοῦ αἰσθήματος, τοϊς δ' ούχ έγγίνεται. όσοις μέν ούν μή έγγίνεται, ή όλως ή περί α μή έγγίνεται, ούχ έστι τούτοις γνωσις έξω του αίσθάνεσθαι · έν οζ δ', ἕνεστιν αἰσθανομένοις ἔχειν ἔτι ἐν τῆ ψυχῆ. πολλῶν δὲ τοιούτων γινομένων ήδη διαφορά τις γίνεται, ώστε τοῖς μὲν γίνεσθαι λόγον ἐκ της των τοιούτων μονης, τοις δε μή. έχ μεν ούν αίσθήσεως γίνεται μνήμη, ώσπερ λέγομεν, έχ δὲ μνήμης πολλάχις τοῦ αὐτοῦ γινομένης έμπειρία · αί γάρ πολλαί μνημαι τῷ ἀριθμῷ ἐμπειρία μία ἐστίν.). Π est certain que, dans l'opinion d'ARISTOTE, cette expérience ne constitue pas la pensée, et que les concepts sont autre chose que des collections d'images particulières (v. ad I, 3, 407 a, 32-33; II, 2, 413 a, 11-12; III, 7, 431 a, 15). Le début de la Métaphysique (A, 1, 980 a, 27 sqq.), où l'origine de l'éune:pla est décrite de la même facon, oppose nettement l'expérience ainsi

acquise, à l'art et au raisonnement ( $\lambda \circ \gamma \circ \mu \circ \varsigma \circ \varsigma$ ) qui impliquent la connaissance du concept (v. ad l. l.). Or, s'il est vrai que l'homme seul soit capable de ces opérations rationnelles, il semble bien que l'expérience qui résulte de la fusion automatique des images soit à la portée des animaux supérieurs. ARISTOTE dit même explicitement que *tous* les animaux autres que l'homme, et qui sont doués de mémoire et d'imagination, ont un peu cette expérience (980 b, 25 : tà µèv oùv  $2\lambda\lambda a - sc$ .  $\zeta \ddot{\varphi} a - \tau a i \varsigma \varphi a v \tau a o l'a z i \tau a i \varsigma \mu v f µ a c, è µ m e o i v <math>2\lambda \lambda a - sc$ .  $\zeta \ddot{\varphi} a - \tau a i \varsigma \varphi a v \tau a o l'a z i \tau a c µ v f µ a c, è µ m e o i v <math>2\lambda \lambda a - sc$ . Juxpóv. Cf. Schieboldt, De imag. disq. ex Ar. lib. rep., p. 11). Dans le passage qui nous occupe, comme dans celui de la Métaphysique, la dofa èx συλλογισμοῦ est opposée à la dofa résultant de la comparaison des images qui est attribuée aux animaux. — Nous mentionnerons plus loin (v. ad III, 11, 434 a, 12-15) les conjectures de BYWATER sur ce passage.

**434 a, 9. το μείζον.** — Sub. : ἀγαθον τ φαινόμενον ἀγαθον τ τού. V. ad III, 10, 433 a, 28.

**434** a, 10. dofav. — V. ad III, 3, 427 b, 20; b, 14—24; b, 25.

434 a, 12. διό τὸ βουλευτικόν...... 15. κινείσθαι. --TREND., p. 432 : Interpretes ita fere calculum subducunt, primum eum esse motum, quo appetitus consilium, alterum, quo consilium appetitum moveat, tertium eum, quo potentior horum vincat. Aut, si Simplicium seguaris, non multum diversa ratione. primum voluntatem in appetitum agere, ut regat, deinde appetitum in voluntatem, ut superet, tum denique voluntatis vim mutuam hanc et voluntatis et appetitus contentionem compescere. Sed in his numeris duplex est difficultas. Quo pacto tertium illud, quod ponunt, novus et peculiaris motus dici potest? Priori enim, quo consilium et voluntas moderantur, adnumerandus est. Si voluntas movet (xivei), superior discedit. Consilium et cupidinem inter se fluctuare, ut nova momenti vis accedere debeat, ne verbo quidem significatur. Unde tandem novum aliquid accederet ? Huec tantum diversi motus species est, non veritas. Aut consilium aut appetitus, quidquid contentionis fuit, uter eorum vincit, movet. Adde, quod in hac computandi ratione illud motus genus numeratum non est, quod aperte significatur verbis illis όρεξις την όρεξιν, cupidinem a cupidine pelli. Aliam igitur numerandi rationem ineundam esse iudicamus. Primum is sit

motus, quo voluntas appetitum temperat (h dpy ixwrtpa), alter, quo appetitus consilium domat († ὄρεξις την βούλησιν), tertius, quo velut in intemperante, cupido cupidinem rapit, ut plane nihil pensi habeatur. Hic tertius novus sane motus, quoniam a libidine ortus ad libidinem pergit nec consilii et voluntatis rationem habet. Sed quomodo haec ratio e verbis, quae leguntur, repetitur? Sicut ab interpretibus verba illa & opetic the opetiv nescio quo reiciuntur, quasi omnino sint nulla, ita nos ea quasi novum ordinem constituimus; ad quod nihil nisi insertam litteram 8° postulamus (+ 6' opefic ti, v opefiv). - Mais on peut se demander d'abord quels sont les *interpretes* chez lesquels TRENDELENBURG a trouvé l'explication qu'il réfute. Ce n'est pas THEMISTIUS, qui résume ainsi son interprétation (223, 18) : xai treis fon thutχαῦτα χινήσεις εἶποις ἂν είναι ἐν τῷ ἀνθρώπψ, δύο μὲν τὰς τῶν όρέξεων, μίαν δε την τοῦ ανθρώπου ὑπ' ἀμφοῖν ἀντισπωμένην. Ce n'est pas Philopon (590, 6), qui propose le sens suivant : Il v a trois sortes de moteurs : c'est d'abord le désirable, moteur immobile; puis le désir mis en mouvement par le désirable et qui meut, à son tour, le désir contraire; enfin, celui de ces deux désirs qui l'emporte sur l'autre et qui meut le corps; worte τριγώς έστι τὸ χινοῦν. Ce n'est pas davantage Sophonias (145, 13 sqq.), d'après lequel les trois cas à distinguer correspondent au triomphe de la volonté sur le désir, au triomphe du désir sur la volonté, et, en troisième lieu, aux circonstances dans lesquelles la victoire reste indécise. Ce n'est pas, enfin, Simplicius (310, 13 sqg.) dont l'interprétation est, à très peu de chose près, identique à la précédente. D'ailleurs, le sens proposé par TRENDELENBURG n'est pas acceptable. Non seulement il rend nécessaire une addition qui n'est autorisée ni par les manuscrits, ni par les commentateurs, mais encore il fait dire à Aris-TOTE que l'axpasia consiste dans la lutte des désirs entre eux, ce qui est contraire à ses assertions réitérées. Dans l'axparía, en effet, il y a lutte entre l'appétit et la raison; l'être dépourvu de raison, et chez lequel tout se bornerait à un conflit d'appétits, ne saurait être appelé intempérant (Eth. Nic., VII, 5, 1147 b, 2 : ή γὰρ ἐπιθυμία ἐναντία, ἀλλ' οὐχ ή δόξα, τῷ ὀρθῷ λόγψ · ώστε καί διά τοῦτο τὰ θηρία οὐκ ἀκρατῆ, ὅτι οὐκ ἔχει τῶν χαθόλου ύπόληψιν, άλλὰ τῶν χαθ' ἕχαστα φαντασίαν χαὶ μνήμην. Ibid., 2, 1145 b, 10 : καὶ ὁ αὐτὸς ἐγκρατής καὶ ἐμμενετικὸς τῷ λογισμῷ καὶ ἀκρατής καὶ ἐκστατικὸς τοῦ λογισμοῦ. Ibid., I, 13, 1102 b, 14 : τοῦ γὰρ ἐγκρατοῦς καὶ ἀκρατοῦς τὸν λόγον καὶ τῆς ψυχῆς τὸ λόγον ἔχον ἐπαινοῦμεν · ὀρθῶς γὰρ καὶ ἐπὶ τὰ βέλ-

τιστα παραχαλει · φαίνεται δ' έν αύτοις χαι άλλο τι παρά τον λόγον πεφυχός, ο μάγεται τε χαι άντιτείνει τω λόγω. Magn. Mor., II, 6, 1203 b, 25 — δ μέν γάρ άχρατής έστιν ού δ λόγος τοις πάθεσι μάγεται. - et sæp.). Torstrik (p. 217) corrige sur ce point l'interprétation de TRENDELENBURG. Mais cette correction entraîne de nombreuses modifications dans le texte. Il faudrait lire, en effet : νικά δ' ένίστε και κινεί την βούλησιν, όταν ακρασία γένηται · ότε δ' εχείνη ταύτην · ότε δ', ώσπερ σφαϊραν σφαϊρα, ή δρεξις την δρεξιν. STEINHART (Symb. crit., p. 6) propose : νατ δ' ένίστε καί κινεί την βούλησιν, όταν άκρασία γένηται, ότε δ' έκείνη ταύτην, ή δρεξις την δρεξιν, ώσπερ σφαιρα. Sic demum, dit-il, iustus sententiae orbis efficitur, nam modo voluntatem libido, modo libidinem voluntas, modo libido libidinem pellere dicitur. Mais le sens ainsi obtenu n'est pas plus satisfaisant. Car la βούλησκ, comme Aristote l'a dit quelques lignes plus haut (433 a, 23), est un désir (opetic, v. ad l. l. et III, 9, 432 b, 5; II, 3, 414 b, 2), de sorte que le cas où l'appétit, qui est une espèce d' ὄρεξις, triomphe de la βούλησις, qui en est une autre, ne peut pas être opposé à celui où l' ὄρεξις triomphe de l' ὄρεξις. La conjecture de BIEBL qui ajoute ότε δ', avant ώσπερ σφαιρα, souffre la même objection.

Si nous nous demandons, sans tenir compte du texte contesté, ce qu'Aristote a pu vouloir dire ici, nous arrivons aux résultats suivants : Nous venons de voir que la délibération rationnelle n'existe pas chez les animaux. Ils se déterminent en suivant leurs appétits et en appréciant, par la comparaison des images, les divers partis qui s'offrent à eux. Il en résulte que l'appétit n'implique pas la délibération raisonnée. Mais il faut nous demander quels sont, chez les êtres qui en sont doués, comme l'homme, les rapports de la raison et du désir. Nous n'avons pas à nous occuper des hommes chez lesquels la raison est soumise au désir et qui ne suivent que leurs appétits, sans soupçonner même la possibilité d'une autre conduite. De tels hommes (ἀχόλαστοι) ne sont pas plus raisonnables que les animaux, ou plutôt, chez eux, le monde moral est renversé; la raison, qui devrait commander, obéit sans résistance; ils croient de bonne foi que la satisfaction de leurs appétits est le seul bien. Eth. Nic., VII, 4, 1146 b, 22 : o µèv yàp (sc. axolasto;) άγεται προαιρούμενος, νομίζων άει δεϊν το παρον ήδυ διώκειν · ό δ' ούχ οίεται μέν, διώχει δέ. Ibid., 11, 1152 a, 4 : δμοιοι δε χαί ό άχρατής χαὶ ὁ ἀχόλαστος, ἕτερον μὲν ὄντες, ἀμφότεροι δὲ τὰ σωματικά ήδέα διώχουσιν, άλλ' ό μέν και ολόμενος δείν, ό δ' ούκ ολόμε-

νος. Ibid., I, 3, 1095 b, 19 : οι μέν ούν πολλο! παντελώς ανδραποδώδεις φαίνονται βοσχημάτων βίον προαιρούμενοι. Magn. Mor., II, 6, 1203 a, 2 : δ μέν γάρ αχόλαστος τοιοῦτός τις οἶος οἴεσθαι, α πράττει, ταῦτα xaì βέλτιστα εἶναι αὐτῷ xaì συμφορώτατα, xaì λόγον ούδένα έγειν έναντιούμενον τοις αύτῷ φαινομένοις ήδέσιν ·). Chez ceux en qui la raison n'est pas ainsi anéantie par les appétits, ses rapports avec le désir sont de plusieurs sortes. D'abord, en effet, il peut y avoir ou n'y avoir pas lutte entre la raison et le désir. Dans le premier cas, si la raison triomphe de l'appétit, le résultat de la lutte est le désir raisonné, βούλησις (v. ad ll. l). C'est ce qui a lieu chez ceux qu'on appelle syxoareis. Issue d'un conflit entre l' ἐπιθυμία et la raison, la βούλησις conserve quelque chose d'irrationnel et d'affectif; c'est encore une opeque. C'est pour cela, sans doute, qu'il lui arrive de se porter sur des choses impossibles ou qui ne dépendent pas de nous (v. ad III, 9, 432 b, 5). Lorsque, au contraire, cette sorte de désir qui est l'appétit (¿πιθυμία) triomphe de cette autre sorte de désir qui est le désir raisonné (βούλησις), on dit qu'il y a intempérance (αχρασία). On doit réserver le nom de tempérant (σώφρων) à l'homme dans la conscience duquel il n'y a pas de conflit entre les appétits et la raison (v. ad III, 9, 433 a, 7). Celle-ci joue en lui son rôle normal et naturel, c'est-à-dire gu'elle commande aux facultés inférieures sans éprouver de résistance de leur part; l'appétit n'existe pour ainsi dire plus. Et si l'homme tempérant accomplit les actions qu'il juge bonnes, c'est plutôt malgré le plaisir qui peut les suivre que pour lui (Eth. Nic., X, 2, 1174 a, 6). En pareil cas, il faut bien le remarquer, la raison ne supprime pas le désir, puisqu'en réalité c'est toujours lui qui meut, mais il lui est subordonné de telle sorte que, loin de lutter contre elle, il l'accompagne docilement. En résumé : la raison ne peut mouvoir que quand le désir se joint à elle, et ses rapports avec le désir peuvent donner lieu à quatre situations morales : ἀχολασία, ἀχρασία, ἐγχράτεια, σωφροσύνη. Il n'y a pas lieu de s'occuper de la première, puisque la raison n'y joue qu'un rôle négatif et qu'un tel état ne saurait appartenir à l'homme en tant que tel. Les trois autres cas peuvent être ainsi définis : I άχρασία. ή άλογος ὄρεξις (ἐπιθυμία) νικά την λογιστιχήν ὄρεξιν (βούλησιν) ή τον λόγον. Η έγχράτεια, ό λόγος νιχα τήν άλογον ὄρεξιν (ἐπιθυμίαν) καὶ οῦτως ἡ βούλησις γίγνεται. ΙΙΙ σωφροσύνη. ὁ λόγος ἄργει μέν, οὐ νικῷ ὃέ, ἐπεὶ οὐδὲ πρὸς αὐτὸν οὐδὲν μάχεται. --- Si nous revenons maintenant au texte du De anima, nous vovons qu'à le prendre à la lettre et sans y introduire

aucun changement, il ne dit pas autre chose : Comme nous venons de le voir, l'appétit n'implique pas la faculté de délibération raisonnée (βουλευτικόν). Mais, chez l'homme, celle-ci triomphe quelquefois de l'appétit et met ainsi en mouvement le désir raisonné (βούλησιν). Quelquefois, au contraire, c'est le premier genre de désir, ou l'appétit, qui triomphe du second ou du désir raisonné (ότε δ' έχείνη ή ὄρεξις νιχα ταύτην την ὄρεξιν), c'est ce qui a lieu dans l'intempérance. Mais, par nature, c'est toujours la faculté supérieure qui est dominatrice et qui meut sans qu'il y ait lutte (Eth. Nic., VII, 3, 1146 a, 4 : αύτη yàp isyupótatov — sc. ή φρόνησις. - Le sujet sous-entendu de a, 15. apy ixurtion est sans doute, apy 1. V. Ffrg. 85, 1491 a, 13: άργη γżο ἄνωθεν πάντων.). De sorte qu'il y a, en réalité, trois espèces de mouvements : ceux qui résultent de l'empire naturel de la raison sur le désir; ceux qui sont causés par le triomphe de la raison sur les désirs, et ceux, enfin, qui proviennent du triomphe des désirs sur la raison. — Cette interprétation suppose, il est vrai, que à opetic (a, 12) a d'abord le sens étroit d' intoutia et, plus bas, son sens large de genre commun dont l' ἐπιθυμία et la βούλησις sont des espèces. Mais nous avons trouvé, un peu plus haut (III, 9, 433 a, 6), un autre exemple de la même négligence. L'incorrection grammaticale qu'il peut y avoir à prendre to βουλευτικόν, et non ή δρεξις, pour sujet de vixã doit d'autant moins nous arrêter que la préoccupation d'ARISTOTE dans tout ce morceau est de montrer l'influence de la raison discursive sur le désir.

Il nous reste à expliquer les mots wormep opaipa. Le sens qui se présente naturellement est celui-ci : l'appétit repousse le désir raisonné comme une balle qui force un obstacle, et cette interprétation paraît confirmée par un passage de l'Éthique à Nicomaque (III, 15, 1119 b, 8): äπληστος γαρ ή τοῦ ήδέος όρεξις και πανταγόθεν τῷ ἀνοήτψ, και ή τῆς ἐπιθυμίας ἐνέργεια αὕξει τὸ συγγενές, κἂν μεγάλαι καὶ σφοδραὶ ὦσι, καὶ τὸν λογισμὸν ἐκκρούουσιν (peut-être aussi faut-il lire, avec y, ωσπερ σφαίραν, et comprendre que l'appétit repousse le désir raisonné comme un mur, ou le sol, repousse une balle. Cette interprétation s'accorderait moins bien avec la contexture de la phrase. Elle peut, toutefois, paraître plus plausible, étant donné que les anciens ne paraissent pas avoir pratiqué de jeu consistant à renverser un obstacle avec la balle, tandis qu'ils s'exercaient fréquemment à faire rebondir la balle contre terre ou contre un mur - ἀπόβραξις. V. BURETTE, Mémoire pour servir à l'histoire de la

sphéristique et de la paume chez les anciens, Mém. de l'Acad. des Inscr., t. I, p. 153 sqq.; BECKER, Gallus, I, p. 268 sqq.; KRAUSE, Die Gymn. u. Agon. d. Hell., I, p. 308 —. C'est, sans doute, de ce jeu, qu'ARISTOTE tire la comparaison employée plus haut, De an., II, 8, 419 b, 27). Mais les explications les plus diverses ont été proposées par les commentateurs. D'après THEMISTIUS (223, 10), ARISTOTE voudrait dire que quand le désir raisonné triomphe de l'appétit, il joue le même rôle que la sphère des fixes qui entraine dans son mouvement les sphères inférieures, sans supprimer cependant leur mouvement propre. Simplicius (340, 30) rapporte aussi, sans l'approuver lui-même, cette opinion qu'il attribue aux ¿57,yntal. Suivant Philopon (590, 10), le désir, tantôt vaincu et tantôt vainqueur, est comme un point situé sur la sphère céleste et qui, emporté par son mouvement, se trouve tantôt au dessus, tantôt au dessous de la terre. Mais on ne voit guère comment ces interprétations peuvent se concilier avec le texte. On peut en dire autant de celle que propose Simplicius (340, 21) : ARISTOTE emprunte sa comparaison au mouvement des joueurs qui se lancent une balle. En effet, celui qui la lance se meut, et celui qui la reçoit est mû et se meut à son tour pour la renvoyer. De même, dans l'âme de l'intempérant, le plus mauvais désir chasse le meilleur et réciproquement. Enfin, SOPHONIAS (145, 17) comprend que, quand les désirs triomphent et succombent tour à tour, ils sont ώσπερ σφαϊρα άνω και κάτω χυλιομένη. TRENDELENBURG (p. 455) explique à peu près comme THEMISTIUS : consilium tanguam superius (η άνω) ita appetitum in suum motum convertere, sicut superior sphaera eas, quae inferiores volvuntur. Haec interpretatio maiorem fidem nanciscitur ex eo, quod additur φύσει δε άει ή άνω άργιχωτέρα xai xive. Cette interprétation est d'autant plus séduisante que l'analogie entre le monde physique et le monde moral peut être poussée plus loin. Les actions de l'homme tempérant ressemblent au mouvement uniforme de la sphère des fixes, qui obéit à l'attrait de la fin, sans qu'en elle aucune autre tendance se manifeste. Dans la région sublunaire, comme dans la conduite de l'égapartic, la matière se soumet, sans doute, à la forme, mais non sans résistance (cf. Meteor., I, 1, 338 a, 26 sqg.). Il arrive même, quelquefois, que la matière triomphe; de là, les monstruosités et le mal qui correspondent à l'àxpasia. Enfin, la soumission définitive de la forme à la matière serait le renversement du monde physique,

564

comme l'àxolacía est le renversement de l'ordre moral. Mais les mots qui, dans le texte, suivent immédiatement ώσπερ σφαίρα (ή ὄρεξις την ὄρεξιν, όταν αχρασία γένηται ·) n'autorisent pas ce commentaire.

D'après BRENTANO (Psych. d. Ar., p. 111, n. 110), les treis popzi dont parle ARISTOTE seraient les trois espèces de mouvements dont se compose le mouvement local chez l'homme : 1º Le mouvement purement physique résultant de la pesanteur (la marche est comme une chute continuée); 2° le mouvement accompli sous l'influence du désir ; 3º celui dans lequel se manifestent l'intervention de la raison et son empire sur les désirs. Mais, pour que cette explication, qu'il serait d'ailleurs difficile de mettre d'accord avec l'ensemble du texte, fût admissible, il faudrait que le mouvement causé par la pesanteur ou la tendance naturelle des éléments pût être considéré comme un mouvement de l'homme ou de l'animal en tant que tels, ce qu'ARISTOTE n'aurait certainement pas admis. V. ad I, 1, 402 a, 6; 5, 411 a, 14-15. - La conjecture de ZELLER (II, 23, p. 587, n. 4 t. a.): .... ότε δ' έχείνη ταύτην, ώσπερ ή άνω σφαιρα την χάτω, ότε δ' ή δρεξις ..... γένηται (φύσει.... χινει) ώστε...., ne pourrait être admise que s'il était impossible de trouver un sens au texte traditionnel. L'on peut en dire autant de celles de BYWATER (Arist., Journ. of Philol., 1888, p. 66 sqq.), qui propose de rétablir ainsi l'ensemble du morceau depuis a, 10 : xai aίτιον τοῦτο τοῦ δόξαν μή δοκεῖν έχειν, ὅτι τήν ἐκ συλλογισμοῦ οὐχ ἔχει τάλλα ζῷα · διὸ τὸ βουλευτικὸν οὐχ ἔγει ή όρεξις. νικά δ' ένίστε — καί κινει τήν βούλησιν ώσπερ σφαίρα ότε μεν αύτη έχεινην ότε δ' έχεινη ταύτην ή δρεξις την όρεξιν. όταν άχρασία γένηται · φύσει δ' άεὶ ή άνω άρχιχωτέρα καὶ κινεῖ. D'ailleurs, il n'y aurait, dans l'explication proposée par BYWATER, que deux espèces de mouvements et non pas trois (v. SUSEMIHL, Burs. Jahresb., LXVII, p. 410, n. 33); en outre, si l'on fait abstraction de la parenthèse, la construction vix q d'éviore ortè μέν αύτη ἐχείνην... κτλ. n'est guère régulière; enfin, la position du sujet, τάλλα ζῷα, est insolite. Les conjectures de Busse (Hermes, XXIII, 1888, p. 469 sqq.) et de SUSEMIHL (Burs. Jahresb., l. l.), plus satisfaisantes pour le sens, ont le défaut d'exiger aussi un grand nombre de corrections (v. app crit., ad loc.).

484 a, 16. τὸ δ' ἐπιστημονικὸν..... 21. ἡ δ' οῦ. - Après avoir indiqué les trois sortes d'activités auxquelles le désir, moteur mobile, peut donner lieu, ARISTOTE montre maintenant

Tome II

comment son moteur immobile, la connaissance du désirable, agit sur lui : Ce n'est pas la majeure du syllogisme qui met en mouvement le désir et, par suite, provoque l'action, mais plutôt la mineure. Car l'action a toujours pour but de produire un résultat particulier et porte sur des choses concrètes. C'est pour cela que le petit terme est le point de départ de la pensée discursive pratique (v. ad III, 10, 433 a, 14-21). Ce qui détermine l'action du médecin, ce n'est point la proposition générale : « il faut soigner les malades, » mais la proposition particulière : Socrate est malade et ce remède le guérira (Meta., Α, 1, 981 a, 16 : αι δε πράξεις και αι γενέσεις πασαι περί το καθ' έχαστόν είσιν · ού γάρ άνθρωπον ύγιάζει ό Ιατρεύων, πλήν άλλ' ή κατά συμδεδηχής, άλλα Καλλίαν ή Σωχράτην ..... χτλ. Eth. Nic., VII, 5, 1147 a. 3 : πραχτά γάρ τὰ χαθ' ἕχαστα, διαφέρει δὲ χαὶ τὸ χαθόλου. τὸ μὲν γὰρ ἐφ' ἐπυτοῦ τὸ δ' ἐπὶ τοῦ πράγματός ἐστιν, οἴον ὅτι παντὶ άνθρώπψ συμφέρει τα ξηρά, και ότι ούτος άνθρωπος ή ότι ξηρόν το τοιόνδε..... (8. 25) ή μεν γαρ καθόλου δύξα, ή δ' ετέρα περί των καθ' Έχαστά έστιν ..... (b. 9) ή τελευταία πρότασις δόξα τε αίσθητου καί xupla των πράξεων. Mot. an., 7, 701 a, 32; V. ad III, 10, 433 a, 17-18; Ibid., 701 a, 8 sqg.). Pour être tout à fait dans la vérité, il faut reconnaître, cependant, que la proposition générale contribue, sans doute, à déterminer l'action, mais qu'elle est plus fixe et plus immobile que la proposition particulière, qui varie nécessairement avec les circonstances. Cf. SIMPL., 314,38: άλλ' ή μεν ήρεμοῦσα μάλλον, ότι οὐ χινουμένη αύτή χινεί, μένει γαρ ή αύτή αεί ουδέποτε μεταδαλλομένη ούδε άλλοτε άλλως έγουσα · έπιστημονική γάρ Ην (THEMISTIUS - 224, 10 comprend un peu différemment : ἄμφω μέν ούν, άλλ' ή μέν ήρεμούσα μαλλον, ή δε τη χινήσει συνάπτουσα · τὸ γὰρ συμπέρασμα χατ' έχείνην, έμοι τοίνων τοδί πραχτέον, χαι εύθως χινειται, άν μή τι xωλύη.). Ainsi, celui qui sait que telle chose est désirable pour l'homme dans telle situation, qui aperçoit qu'il est lui-même dans cette situation et à qui la discursion pratique montre, en même temps, le moyen de se procurer la chose désirable, est immédiatement déterminé à l'action. Sans doute, la pensée ne meut que par l'intermédiaire du désir. Mais c'est la connaissance du désirable qui est le moteur immobile de celui-ci, de sorte que le vice est toujours une certaine erreur (Eth. Nic., III, 2, 1110 b, 28; X, 6, 1176 b, 16-26; VII, 5, 1147 b, 6; Meta., Λ, 7, 1072 a, 29 : δρεγόμεθα δε διότι δοκεί μαλλον ή δοκεί διότι όρεγόμεθα. αρχή δε ή νότσις.). Chez celui qui sait véritablement ce qui constitue pour l'homme le vrai désirable, le

désir obéit toujours et spontanément à l'appel de la raison. Nous n'aurions pas dû dire, tout à l'heure, que l'appétit triomphe du désir raisonnable, mais, pour nous exprimer exactement, que l'erreur consistant à croire que le bien de l'homme est le plaisir sensible, peut triompher d'une science encore partielle ou mal établie, et mettre en mouvement le désir (*ibid.*, 1147 a, 18; VI, 9, 1142 a, 19).

**434 a, 16.** τὸ δ' ἐπιστημονικὸν οἱ κινεῖται, ἀλλὰ μένει. — Simplicius (311, 7), tout en constatant l'existence de la variante οἱ κινεῖται, lit οἱ κινεῖ. οἱ κινεῖται semble préférable. D'une part, en effet, il n'y a pas d'opposition entre οἱ κινεῖ et μένει, car un moteur peut être immobile et mouvoir, d'autre part, la faculté intellectuelle joue précisément le rôle de moteur immobile, puisqu'elle conçoit le désirable qui meut le désir. — V. ad I, 3, 407 a, 32—33.

434 a, 17. ή μέν γάρ λέγει.... 19. τοιόσδε. — ΤΗΕΜ., 224, 7 : ή μέν γάρ λέγει ότι παντί τῷ φιλοσοφοῦντι εὐ ποιητέον, ή δὲ ἐγὼ δὲ φιλοσοφῶ.

434 a, 19. τόδε τοίνυν τοιόνδε. — La plupart des manuscrits omettent τοίνυν; E donne τὸ νῦν; BIEHL lit τοίνυν, proposé par TORSTRIK (p. 218) d'après SIMPLICIUS (313, 34; 314, 33). Peut-être faut-il lire τόδε τι νῦν τοιόνδε (cf. An. post., I, 31, 87 b, 30 : τόδε τι xaì ποῦ xaì νῦν) ου τόδε τῷ νῦν τοιόνδε ou, enfin, avec Xy, τόδε νῦν τοιόνδε.

ήδη αύτη πινεί ή δόξα. — TORSTRIK (p. 219) pense que le texte a dú subir quelque altération : Primum enim mirum videtur propositionem minorem vocari δόξαν : ejus enim subjectum est res singula, ή δόξα vero aut plerumque aut semper generalis est. Mais δόξα est pris ici dans son sens large de croyance, et peut s'appliquer aussi bien aux opinions qui ont pour objet des choses individuelles qu'aux propositions générales. TORSTRIK n'a trouvé, assure-t-il, qu'un seul endroit où : haud dubie de propositione singulari dicatur δόξα. Cependant ARISTOTE affirme, à plusieurs reprises, que la δόξα a pour objet τὸ ἐνδεχόμενον καὶ ἄλλως ἔχειν (An. post., I, 33, 89 a, 2 et sæp.; Ind. Ar., 203 b. 41), c'est-à-dire précisément les choses que réalise ou que met en œuvre la pratique (v. ad III, 10, 433 a, 14-21). Il déclare même expressément que la δόξα ne peut, en ce qui concerne les choses individuelles et périssables, résulter que de l'acoora c. Meta., Z, 15, 1039 b, 30 : διὸ φοαρτὰ πάντα τὰ xaô' ἕxaστα αὐτῶν : εἰ οῦν ἢ τ' ἀπόδειξις τῶν ἀναγααίων xaì ὁ ὁρισμὸς ὁ ἐπιστημονικός,..... οῦτως οὐδ' ἀπόδειξιν οὐδ' ὁρισμόν, àλλὰ ὀξα ἐστὶ τοῦ ἐνδεχομένου ἄλλως ἔχειν...... ἄδηλά τε γὰρ τὰ φθειρόμενα τοῖς ἔχουσι τὴν ἐπιστήμην, ὅταν ἐx τῆς aἰσθήσεως ἀπέλθη. V., en outre, les textes cités par SUSEMIHL (Stud. z. Nikom. Eth., Jahrb. für class. Philol., CXIX, 1879, p. 741, n. 11–13); ci-dessus, ad III, 3, 427 b, 14–24; WADDINGTON, Psych. d'Ar., p. 227. — La conjecture de SPENGEL (ad' Arist. Rhet., II, 23, t. II, p. 300) : ἢ δὴ αῦτη..... καθόλου, ἢ ἄμφω n'offre pas d'avantage pour le sens.

# **CHAPITRE XII**

434 a, 26. τοῖς φυομένοις est, sans doute, employé à dessein (au lieu de τοῖς αὐξανομένοις qui s'opposerait mieux à τοῖς φθίνουσιν), pour indiquer que les végétaux eux-mêmes possèdent l'âme nutritive; τὰ φυόμενα est souvent synonyme de τὰ φυτά. V. Ind. Ar., 833 a, 2.

434 a, 27. ἐν ἄπασι τοῖς ζῶσιν. — PHILOPON (598, 17) signale la variante τοῖς ζῷοις et remarque avec raison qu'il faut préférer τοῖς ζῶσιν : ἀλλ' εἰ μὲν τοῖς ζῷοις ἔχει, ἀντὶ τοῦ τοῖς ζῶσίν ἐστιν, ἵνα συμπεριλάδη καὶ τὰ φυτά.

οῦτε γὰρ...... **30. άνευ τῆς ὅλης.** — SOPHON., 146, 36 : οῦτ' οῦν ἀπλοῦν σῶμα ἕξει ἀφὴν Ϝ, ὅλως αἴσθησιν,..... οῦθ' ὅσα μὴ τῶν εἰδῶν δεκτικὰ ἄνευ τῆς ὅλης. V. le chapitre suivant et ad II, 12, 424 a, 17—18. Les êtres vivants dont le corps est simple et qui sont incapables de recevoir la forme sensible sans la matière sont les plantes (v. ad II, 12, 424 a, 32—b, 3). N'ayant pas le toucher, les végétaux sont, a fortiori, privés des autres sens (v. ad II, 2, 413 b, 4—5; 414 a, 3; 3, 414 b, 6—13; 415 a, 4; III, 12, 434 b, 11; 13, 435 b, 5—7). — Il n'est pas vrai à la rigueur que l'organisme des plantes soit simple, mais seulement qu'il est, en très grande partie, composé de terre. V. ad II, 1, 412 b, 1; THEM., 224, 26: ὅσα τοίνον τῶν ζώντων Ϝ, ἐξ ἀπλοῦ παντάπασι σώματος Ϝ, ἐγγὺς ἀπλοῦ, οὐχ οἶ4 τε ἔχειν ἀφήν '..... διὰ τοῦτο γὰρ οὐδὲ τοῖς φυτοῖς αἰσθήσεως ἡ φύσις μετέδωχεν, ὅτι τὸ σῶμα

#### LIVRE III, CH. 11, 434 a, 19 --- CH. 12, 434 b, 8

αύτῶν ἐγγὺς ἀπλοῦ καὶ οὐχ οἴόν τε δέχεσθαι τὸ εἶδος ἄνευ τῆς υλης ...... άτε.... πλείονος μετέγον της γής. De respir., 13, 477 a. 27 : τὰ μέν γὰρ ἐχ γῆς πλείονος γέγονεν, οἶον τὸ τῶν φυτῶν γένος. Gen. an., III, 11, 761 b, 13 : τὰ μέν γάρ φυτά θείη τις άν γτζς. --TRENDELENBURG (p. 458) remarque que les mots a, 28 : ούτε ăνευ..... (29) ζῷον ne disent pas autre chose que ce qui est répété une ligne plus bas (a, 30) : τὸ δὲ ζῷον.... ἔγειν, et qu'en outre ils troublent la construction grammaticale de la phrase. Il propose soit de les supprimer, soit de lire ouse au lieu de oute (a. 28). TORSTRIK (p. 220) et BIEHL prennent avec raison le premier parti. En effet, ni THEMISTIUS (l. l.), ni PHILOPON (598, 23), qui interprète a, 29. ούτε δσα μή δεκτικά... κτλ. immédiatement après a, 27 : οῦτε γżρ..... (28) ἔχειν, ni Sophonias (l. l.) ne paraissent avoir lu ces mots, et SIMPLICIUS (318, 21) est obligé, pour leur trouver un sens susceptible de s'accorder avec le reste de la phrase, d'admettre que la construction est irrégulière.

**434 a, 31. εi** μηθέν μάτην ποιεί ή φύσις. — V. qd III, 9, 432 b, 21--22.

434 a, 32. συμπτώματα έσται των ένεκά του. --- Les συμπτώματα sont les choses qui se produisent en dehors du but poursuivi par l'art ou par la nature. ἀπὸ συμπτώματος est donc synonyme de and τύγης au sens large, ou de and ταύτομάτου. Cf. Phys., II, 8, 198 b, 35 : πάντα τὰ φύσει f, ἀεὶ οὕτω γίνεται f, ώς έπε τὸ πολύ, τῶν δ' ἀπὸ τύγης και τοῦ αὐτομάτου οὐδέν. οὐ γάρ άπὸ τύγης οὐδ' ἀπὸ συμτώματος...... (199 a, 4) εἰ μὴ οἶόν τε ταῦτ' είναι μήτε από συμτώματος μήτ' από ταύτομάτου, ένεκά του αν είτ. V. Ind. Ar., 719 a, 10-17 et TREND., p. 459. Les monstruosités, par exemple (v. ad II, 4, 415 a, 27), sont des συμπτώματα (Gen. an., IV, 4, 770 b, 5 : έστι δε και το τέρας των ανομοίων. διόπερ ἐπαλλάττει τοῦτο τὸ σύμπτωμα..... xτλ.). Ces anomalies résultent du triomphe fortuit de la matière sur la fin, de la nécessilé mécanique sur la cause finale. Ind. Ar., 837 a, 10; Gen. an., ibid., b, 16 : όταν μή χρατήση την χατά την ύλην ή χατά τὸ εἶδος φύσις.

ei ούν πάν σώμα...... b, 8. αἰσθήσεως. — Pour expliquer ce passage, il faut, comme CHRIST l'a remarqué, prendre b, 7 : οὐθὲν ἄρα..... (8) αἰσθήσεως pour apodose de la proposition conditionnelle : εἰ οῦν... κτλ., et considérer b, 5 : διὰ τί γὰρ ἕξει; ......(7) ἐκεῖνο comme une parenthèse. Abstraction faite des

mots άλλα μήν ούδε αγένητον (b, 4), sur lesquels nous allons revenir, le sens est alors très clair : comme un organisme doué de la faculté de locomotion et ne possédant pas la sensibilité serait détruit et ne pourrait pas atteindre la fin qui est la fonction de sa nature (v. ad II, 4, 415 a, 23-b, 8; 416 b, 20-25), --- car comment pourrait-il se nourrir? ce ne sont, en effet, que les organismes immobiles qui se nourrissent de ce dont ils sont sortis, — comme, en outre, il n'est pas possible qu'un organisme qui n'est pas immobile et qui est produit possède une ame et un intellect capable de discernement, sans posséder la sensation (à quoi lui servirait, en effet, cet intellect? Puisque la nature ne fait rien en vain, ce devrait être un avantage soit pour son Ame, soit pour son corps. Mais, en fait, ce ne serait ni l'un ni l'autre. Car l'âme n'en pensera pas plus pour cela, et le corps n'en existera pas mieux), par suite, aucun corps non immobile ne possède une âme sans être doué de sensibilité. — La conjecture de TRENDELENBURG (p. 459) et de STEINHART (Symb. crit., p. 6), Exo: pour Exov (a, 33), et celle de Torstrik (p. 220), adoptée par Dittenberger (Götting. gelehr. Anz., 1863, p. 1615), ε"η ου γένοιτο pour πατν (a, 33), sont, par conséquent, inutiles.

484 b, 1. τέλος...... δ έστι φύσεως έργον. — ΤΗΕΝ., 223, 21 : ώστε μάτην αν ή φύσις τοσαῦτα ζῶα παρήγαγε μη μέλλουσα αὐτὰ προάξειν εἰς τὸ οἰχεῖον τέλος, τέλος δὲ οἰχεῖον ἐχάστιμ τῶν γενητῶν ζώων τὸ γεννῆσαι οἶον αὐτό. V. ad l. l.

434 b, 2. τοῖς μὲν γὰρ μονίμοις..... πεφύπασιν. — Si les étres vivants doués de la faculté de locomotion n'ont pas la sensibilité qui leur permettra de discerner l'aliment, ils ne pourront pas se nourrir, car ils ne sont pas comme les êtres vivants immobiles qui tirent leur nourriture de la substance dont ils sont sortis (v. RAVAISSON, Ess. sur la Méta. d'Ar., t. I, p. 429). THEM., 223, 13 : οὐ γὰρ ἐγγύθεν ἔχει τὴν τροφὴν ἐπιρρέουσαν, οὐδὲ ἐχ τῶν στοιχείων, ἐν οῖς ἐσπάρη καὶ ἐφυτεύθη, ἀλλὰ δεῖ πορίζεσθαι αὐτὰ καὶ μετιέναι. Les plantes, en effet, se nourrissent d'eau et de terre. V. ad II, 1, 412 b, 1. — Les μόνιμα sont, d'abord, les végétaux et, en outre, quelques animaux inférieurs comme les όστραχόδερμα. Part. an., IV, 7, 683 b, 4; V. ad I, 5, 410 b, 19— 21; II, 2, 413 b, 2—4; III, 9, 432 b, 19—21. — TRENDELENBURG (p. 439) lit, avec STUVXy, ὑπάρχει τοῦτο i. e. τροφή. TORSTRIK (p. 220) pense que ὑπάρχει doit avoir ici le sens de ἀρχή ἐστιν,

- ἀρχή δ' ούτως ὡς ὕλη. Le plus simple est, semble-t-il, de sous-entendre τροφή.

434 b. 3. oùy olóv te...... 7. exelvo. — On ne peut pas dire que les animaux qui se meuvent ont, pour se conduire et trouver leur nourriture, une faculté supérieure à la sensibilité et que, par suite, celle-ci ne leur est pas nécessaire (SIMPL., 319, 34 : ηὐπόρηται δὲ ὅλως καὶ προσετέθη τοῖς εἰρημένοις πρὸς τοὺς ἀπορήσαντας άν, διά τί, άν χρείττονα έχη γνωσιν την χατά τον νούν, μή άρχειται ταύτη πρός την σωτηρίαν, κάν πορευτικά ή, άλλά και αισθήσεως έδετθη.). En effet, il est impossible qu'un corps, qui n'est pas immobile et qui est produit, possède un intellect sans être doué de sensibilité (la restriction yeur, tou de a sans doute pour but d'exclure de la proposition les êtres mobiles et éternels, c'est-à-dire les astres. V. ad II, 2, 413 a, 32; 3, 415 a, 8-9). D'ailleurs, à quoi cet intellect lui servirait-il? Il serait inutile à son âme, puisque la pensée, chez les êtres de ce genre, n'a pas lieu sans images; et il ne servirait pas davantage à son corps, puisque ce n'est pas la raison pure mais la raison pratique (celle qui détermine et délibère d'après les données de la sensibilité) qui peut lui être utile à cet égard (SINPL., 320, 9 : ούτε γάρ τη ψυγή τουτο είναι πρός τό νοειν βέλτιον, ούτε τω σώματι έντεῦθεν έσται σωτηρία, ἂν μή καὶ αἴσθησιν προσλάδη. καὶ γὰρ ή λογική ψυγή ούκ άλλως πρός το νοείν..... έγείρεται, εἰ μή δι' αἰσθήσεως την πρώτην, και έν ταις πράξεσι συνεργώ αυτη και τη άπ' αυτης yojital gavtasia). Cette interprétation ne tient aucun compte des mots άλλα μήν οὐδε ἀγένητον. Aussi bien paratt-il impossible de leur trouver un sens. D'après Alexandre (ap. SIMPL., 320, 33 et Philop., 595, 38), ils voudraient dire que les corps improduits, les astres, n'ont pas besoin d'être doués de sensibilité, et il faudrait, par suite, les rattacher, non pas à ce qui les précède immédiatement, mais à a, 27 : aconjou d' our duayratou έν άπασι τοῖς ζῶσιν. V. SIMPL., l. l. : ὁ ᾿Αλέξανδρος ἐξηγεῖται τὸ ἀλλὰ μήν ούδε άγένητον, άξιῶν ἀχούειν πρός τὸ αἴσθησιν ἔχειν, ἕνα μή πρός τὸ προσεχῶς εἰρημένον ή ἐπαγόμενον,..... άλλὰ πρός τὸ ἐξ άρχῆς τὸ « αἴσθησιν δὲ οὐχ ἀναγχαῖον ἐν ἅπασι τοῖς ζῶσιν ». La suite διά τί γάρ έξει;... κτλ. signifierait que les astres n'ont besoin de la sensibilité ni pour le bien de leur corps, ni pour celui de leur âme (v. Alex., ap. Philop., 396, 3 et Themistius. qui paraît adopter cette interprétation, 226, 17 : oute vap i 40xi mallov νοήσει, άλλά και ήττον ύπο της αισθήσεως ένοχλουμένη, ούτε το σώμα μάλλον διά την αἴσθησιν, ώστε ἄμοιρα αἰσθήσεως μάλλον τὰ ἄκρα τῶν

ζώντων.... xτλ.). Mais cette explication semble grammaticalement inacceptable. Placés comme ils le sont, les mots dont il s'agit ne peuvent avoir qu'un sens : il est impossible qu'un corps qui n'est pas immobile et qui est produit possède l'intellect sans posséder la sensibilité, et il n'est pas possible non plus qu'un corps improduit possède l'intellect sans la sensibilité. C'est précisément ainsi que Plutarque (ap. SIMPL., 320, 29, cf. PHILOP., l. l.) les comprenait. Seulement cette interprétation serait en contradiction avec les idées d'ARISTOTE sur la nature des astres. Car, comme Torstrik (p. 221) le remarque avec raison, les astres sont des corps simples et, par conséquent, ne peuvent être doués de sensibilité, oute yap orun to σώμα άπλοῦν, ἐνδέγεται άφην ἔγειν (De an., III, 12, 434 a, 27, Cf. SIMPL., 320, 32 : σαίνεται δε ό 'Αριστοτέλης μηδαμού την αίσθησιν έπ. τῶν οὐρανίων προσιέμενος, ἀλλὰ καὶ ἐφεξῆς αὐτὸ τοῦτο ἀναινόμενος. PHILOP., 596, 36 : έξεστι δε έκ των Αριστοτελικών όρμωμένους άποδείξαι τὰ οὐράνια ἀμοιροῦντα αἰσθήσεως. On n'a pas le droit, comme on l'a fait — v. H. WEIL et TH. REINACH, ad PLUT., De la musique, § 251 sq., p. 98 —, de conclure le contraire du texte d'OLYMPIODORE, in Phæd., p. 22 Finck, Ffrg. Arist., 1481 a, 11 : καὶ ὁ μὲν Πρόκλος βούλεται τὰ οὐράνια ὄψιν μόνον καὶ ἀκοὴν ἔγειν, καθάπερ καὶ ᾿Αριστοτέλης · μόνας γὰρ τῶν αἰσθήσεων ἐκείνας ἔχει τὰς πρός τὸ εἶναι συμβαλλομένας, οὐ μήν τὰς πρός τὸ εἶναι, αἱ δὲ άλλαι αἰσθήσεις πρός τὸ εἶναι συμδάλλονται. Il est probable qu'OLYMPIODORE aura déduit à tort cette opinion des passages οù Aristote distingue les sens qui servent πρὸς τὸ εἶναι et ceux qui contribuent vo ev ev ev ad III, 12, 434 b, 24 -. ARISTOTE lui-même ne l'a certainement pas admise. Il redit à chaque instant que les sens supérieurs ne peuvent exister sans le toucher qui en est la condition - De an., III, 13, 435 b, 5-7; II, 2, 413 b, 4-5; 3, 415 a, 4. V. ad II. I. -; il déclare que les astres sont immobiles dans leur sphère respective ----De cælo, II, 8 —, et que la vue et l'ouïe n'appartiennent qu'aux animaux qui marchent — De an., III, 12, 434 b, 25 : τῷ πορευτικώ sc. γένει —). De plus, pour que la suite offrit un sens, il faudrait lire : διὰ τί γὰρ ούγ ἕξει; - Philopon (596, 15; 32) nous apprend que Plutaroue adoptait, en effet, cette lecon. Mais, sans doute, n'était-ce que par conjecture. Ni THEMISTIUS, ni SIMPLICIUS, ni PHILOPON ne paraissent l'avoir trouvée dans les manuscrits qu'ils ont employés. Il se peut même que, dans les manuscrits ou elle se rencontre aujourd'hui, cette variante n'ait pas d'autre origine que la conjecture de PLUTARQUE. — A l'extrême rigueur, on pourrait lire où dź, au lieu de oùdé, et expliquer : où dù σῶμα ἀγένητον sc. oùy oĭov τε... xτλ. (« mais il n'est pas vrai qu'un corps éternel ne puisse pas posséder la pensée sans la sensibilité »), en considérant cette remarque comme une parenthèse. Mais, outre qu'elle n'ajouterait pas grand chose à ce qui précède, l'expression serait singulièrement enchevêtrée et à peine grammaticale. Comme, d'autre part, SIMPLICIUS (320, 28) nous apprend que les mots en question ne figuraient pas dans tous les manuscrits ou même, plus exactement, qu'ils ne se trouvaient que dans quelques-uns (ἕν τισι δὲ ἀντιγράφοις πρόσχειται τὸ ἀλλὰ μὴν οὐδὲ ἀγἑνητον) nous devons, sans doute, les considérer comme interpolés.

**434 b, 10.** ούχ οἶόν τε δὲ ἀπλοῦν · ἀφὴν γἀρ ούχ εξει. — V. ad III, 13, 435 a, 11—b, 3.

434 b, 14. αἰ γὰρ άλλαι..... 18. τὸ ζῷον. — Les autres sens perçoivent à distance, mais ce n'est pas à distance que l'animal doit sentir les choses, pour saisir celles qui lui sont utiles et rejeter les autres. Il faut donc qu'il soit doué du tact. SIMPL., 323, 5 : τὸ ζῷον ἐξ ἀνάγκης τῶν ἀμέσως αὐτῷ προσπιπτόντων αἰσθητικὸν εἶναι δεῖ, δι' ῶν καὶ σώζεται ἢ ἀπόλλυται μάλιστα τὸ δὲ τῶν ἀμέσως προσπιπτόντων γνωριστικὸν ἀπτικόν · τὸ ζῷον ἄρα ἀπτικόν.

**434 b, 18.** διὸ καὶ ἡ γεῦσίς....... **22.** αἴσθησιν εἶναι. — D'après TORSTRIK (*in app. crit. ad loc.*), les mots b, 18: διὸ καὶ † γεῦσίς.... (19) τὸ ἀπτόν appartiendraient à la seconde rédaction du *De anima*, et b, 21: ὥστε..... (22) εἶναι à la première. Mais le second de ces passages suppose manifestement le premier. Car, si ARISTOTE affirme que le goût est une sorte de toucher διὰ τὸ τοῦ ἀπτοῦ καὶ θρεπτικοῦ αἴσθησιν εἶναι, c'est précisément parce que † τροφὴ τὸ σῶμα τὸ ἀπτόν.

άφή τις. — V. ad II, 3, 414 b, 7 sqq.; 9, 421 a, 19; 10, 422 a, 8.

**434 b, 19.** ψόφος δέ..... 20. ού τρέφει. — V. ad II, 3, 414 b, 10-11.

434 b, 23. ούχ οίόν τε άνευ άφης είναι ζώον. - V. ad

II, 2, 413 b, 4-5; 414 a, 3; 3, 414 b, 6-13; De somno, 2, 455 a, 7; De sensu, 1, 436 b, 13:  $\eta$  μèν ἀφη xal γεῦσις ἀχολουθεῖ πᾶσ:ν ἐξ ἀνάγχης. — Le toucher est le seul sens dont soient doués les animaux μόνιμα (v. ad II, 2, 413 b, 2-4), car il ne leur servirait à rien de percevoir à distance.

434 b, 24. τοῦ τε εἶ ἕνεκα. — V. ad II, 8, 420 b, 18—20; 12, note finale; III, 13, 435 b, 20 et Part. an., II, 10, 656 a, 3 : τὰ δὲ πρὸς τῷ ζῆν αἴσθησιν ἔχοντα πολυμορφοτέραν ἔχει τὴν ἰδἐαν, καὶ τούτων ἕτερα πρὸ ἐτέρων μᾶλλον, καὶ πολυχουστέραν, ὅσων μὴ μόνον τοῦ ζῆν ἀλλὰ καὶ τοῦ εῦ ζῆν ἡ φύσις μετείληφεν. Top., III, 2, 118 a, 7 : βέλτιον γὰρ τοῦ ζῆν τὸ εῦ ζῆν, τὸ δὲ εῦ ζῆν ἐστὶν ἐκ περιουσίας, αὐτὸ δὲ τὸ ζῆν ἀναγκαῖον. Part. an., III, 7, 670 b, 23 : οἱ δὲ νεφροὶ τοῖς ἔχουσιν οὐκ ἐξ ἀνάγκης, ἀλλὰ τοῦ εῦ καὶ καλῶς ἕνεκεν ὑπάρχουσιν. Pol., I, 2, 1252 b, 29; De sensu, 1, 437 a, 1.

434 b, 26. εἰ γὰρ μέλλει..... 27. ἄποθεν. — De sensu, 1, 436 b, 18 : αἰ δὲ διὰ τῶν ἔξωθεν αἰσθήσεις τοῖς πορευτιχοῖς αὐτῶν, οἶον ὄσφρησις χαὶ ἀχοὴ χαὶ ὄψις, πᾶσι μὲν τοῖς ἔχουσι σωτηρίας ἕνεκεν ὑπάρχουσιν, ὅπως διώχωσί τε προαισθανόμενα τὴν τροφήν καὶ τὰ φαῦλα καὶ τὰ φθαρτικὰ φεύγωσι, τοῖς δὲ καὶ φρονήσεως τυγχάνουσι τοῦ εῦ ἕνεκα.

434 b, 29.  $\omega\sigma\pi\epsilon\rho$  yàp..... 435 a, 4.  $\pi\delta\rho\rho\omega$ . — Ce passage a pour but d'expliquer comment l'altération produite par le sensible sur le milieu se transmet, à travers celui-ci, à l'organe sensitif.

434 b, 30. μέχρι του, leçon adoptée avec raison par Tors-TRIK (p. 223), au lieu de μέχρι του. Cf. De somno, 3, 456 b, 20 : αναγκαΐον γάρ το αναθυμιώμενον μέχρι του ώθεισθαι. Sophon., 149, 4 : μέχρι τινός.

**434 b, 31.** καὶ τὸ ὅσαν...... **435 a, 1.** πολλὰ δὲ μέσα, ... — Il faut rapprocher de ce passage la fin du huitième livre de ta *Physique*, 266 b, 27—267 a, 17 : Puisque tout ce qui est mà l'est par quelque chose, comment se fait-il qu'il y ait des choses qui ne se meuvent pas elles-mêmes, et qui, cependant, continuent d'être en mouvement alors que le moteur ne les touche plus, comme, par exemple, les projectiles? On pourrait répondre que, si le moteur ne meut plus, il a mis en mouvement autre chose, par exemple l'air, qui, lui, touche le projectile et le pousse. Mais cette réponse laisse subsister la difficulté. On pourra se demander, en effet : qu'est-ce qui pousse l'air une fois qu'il s'est éloigné du moteur et que celui-ci ne meut plus? Il faut que tout se meuve dans le temps où le moteur meut, et cesse de se mouvoir quand le moteur ne meut plus. Il en est ainsi même dans le cas où le moteur meut à la facon de l'aimant, c'est-à-dire en faisant que ce qu'il a mû meuve à son tour. Voici comment il faut résoudre la difficulté : non seulement le moteur meut une autre chose qui, étant mue par lui, est motrice, mais il donne à cette autre chose la puissance de mouvoir; il lui communique une disposition transitoire, quoique capable de durer un certain temps, en vertu de laquelle la chose meut. Cette chose, que le moteur rend ainsi capable de mouvoir, est ordinairement l'air ou l'eau, que leur nature ambiguë rend aptes à être mus en divers sens. Au contraire, la force ne peut être ainsi communiquée directement au projectile parce que c'est un grave, et qu'en conséquence, la puissance qu'il aurait à recevoir en lui serait trop contraire à sa nature. La couche d'air ou d'eau avant reçu communication de la force émanée du moteur est encore motrice, alors qu'elle n'est déjà plus mue, le moteur étant rentré dans le repos; elle communique sa force à une autre couche d'air ou d'eau qui vient après elle, et ainsi de suite. Mais, comme la force s'amoindrit par la transmission, le mouvement vient à • cesser. Il cesse lorsque l'avant-dernière couche d'air, n'ayant plus assez de force pour en donner à la dernière, ne peut plus en faire un moteur mais seulement un mû. Alors, avec l'action motrice de ce moteur prochain, disparait l'état de chose mue dans la dernière couche d'air et le projectile. Le mouvement de projection n'est donc continu qu'en apparence : il se compose, en réalité, d'une série de mouvements produits par une suite de moteurs consécutifs ou contigus, et c'est pour cela qu'il a lieu dans l'air ou dans l'eau, parce que les couches successives d'air ou d'eau se communiquent ajsément la propriété motrice et donnent ainsi le mouvement au projectile : περί δε των φερομένων χαλώς έχει διαπορήσαι τινα απορίαν πρώτον. εί γάρ πάν τὸ χινούμενον χινεῖται ὑπὸ τινός, ὅσα μὴ αὐτὰ ἐαυτὰ χινεῖ, πῶς κινείται ένια συνεγώς μή άπτομένου του κινήσαντος; οίον τὰ βιπτούμενα. εἰ δ' ἅμα χινεϊ χαὶ ἄλλο τι ό χινήσας, οἶον τὸν ἀέρα, ὅς χινούμενος χινεί, όμοίως άδύνατον του πρώτου μή άπτομένου μηδε χινούντος χινείσθαι, άλλ' άμα πάντα χαὶ χινείσθαι χαὶ πεπαύσθαι, όταν τὸ πρώτον αινοῦν παύσηται, καὶ εἰ ποιεῖ ὥσπερ ἡ λίθος, οἶον

χινει ο έχίνησεν. άνάγχη δή τουτο μέν λέγειν, ότι το πρώτον χινήσχν ποιεί ολόν τε χινείν, ή τον άέρα τοιούτον ή το ύδωρ ή τι άλλο τοιούτον ο πέφυχε χινείν χαι χινείσθαι, άλλ' ούχ άμα παύεται χινούν χαὶ χινούμενον, ἀλλὰ χινούμενον μὲν ឪμα, ὅταν ὁ χινῶν παύσηται χινών, χινούν δε έτι έστίν. διο χαι χινειταί τι άλλου έγόμενον · χαί έπὶ τούτου ὁ αὐτὸς λόγος. παύεται δέ, ὅταν ἐλάττων ἡ δύναμις τοῦ χινείν έγγένηται τῷ έγομένιφ. τέλος δὲ παύεται, όταν μηχέτι ποιήση τὸ πρότερον χινοῦν, ἀλλὰ χινούμενον μόνον. ταῦτα δ' ἀνάγχη ἅμα παύεσθαι, τὸ μὲν χινοῦν τὸ ὃὲ χινούμενον, χαὶ τὴν ὅλην χίνησιν. αύτη μέν ούν έν τοις ένδεγομένοις ότε μέν χινεισθαι ότε δ' ήρεμειν έγγίγνεται ή κίνησις, και ού συνεγής, άλλά φαίνεται ή γάρ έφεξής όντων ή άπτομένων έστίν · οὐ γὰρ ἕν τὸ χινοῦν, ἀλλ' ἐγόμενα άλλήλων. διο καί έν άέρι και έν ύδατι γίνεται ή τοιαύτη κίνη- $\sigma_{1,\ldots,\chi_{\tau}\lambda}$ . — Bien que, dans le *De anima*, il ne soit pas question du mouvement d'un projectile, mais, d'une manière générale, de la propagation du mouvement à travers un milieu, il est clair que l'explication est la même dans les deux cas; la similitude des expressions employées ne peut laisser aucun doute à cet égard. — Au lieu de dozv (b, 31), Torstrik (p. 223) conjecture woller, pour la raison suivante : male dicitur xai tò ώσαν έτερον ποιεί ώστε ώθείν, « et res quae pepulit in causa est ut alia res pellat. » : manifesto enim legendum est « res pulsa », τὸ ὦσθέν...... Ridicule profecto τὸ ὦσαν: nam postquam pepulit, non jam pellit : debebat saltem scribere interpolator xai ώθοῦν ἕτερον ποιεί ώστε ώθείν. - Mais le passage que nous venons de citer montre que aoav est précisément le mot qui convient ici, et qui correspond à xivifoac ou xivifoav dans le texte de la Physique. V., en outre, De insom., 2, 439 a, 30 : τὸ γὰρ χινῆσαν ἐχίνησεν ἀέρα τινά, χαὶ πάλιν οῦτος χινούμενος έτερον.

ŧ

**435 a, 1.** άλλοιώσεως.... 2. άλλοιοτ. — L'altération est aussi un mouvement (v. ad l, 3, 406 a, 12–13) et se propage comme la translation, mais le moteur ou l'altérant agit sur la chose altérée sans lui faire subir de déplacement. Nous lisons μένοντος avec Philopon (605, 6) et nous interprétons comme lui : ή δύναμις, φησίν, ή χατὰ τόπον χινοῦσχ οὐχ ἐξ ἐν τῷ αὐτῷ τόπψ τὸ χινούμενον, τὸ δὲ αἰσθητὸν ἀλλοιοῦν τὴν αἴσθησιν ἐν τῷ αὐτῷ τόπφ αὐτὴν ἐξ. — μένοντα, que préfère TRENDELENBURG (p. 463), ne pourrait se rattacher grammaticalement ni à τὸ χινοῦν, ni à τὸ ὠθούμενον.

#### LIVRE III, CH. 12, 434 b, 31 - 435 a, 6

**435 a, 2. οἶον εἰ εἰς ϫηρόν.... 3. ἔδαψεν.** — ΤΗΕΜ., 228, 13: ή ἀλλοίωσις ἐπὶ πολύ διακεται τῶν γε πεουχότων διαδόναι τὸ πάθος, οἴον εἰ μέν τις εἰς ϫηρὸν βάψειε τὸ γλύμμα μέχρι του κινεῖται, καὶ δέχεται τὸ σημεῖον μέχρι τοῦ βάθους τοῦ ἐαυτοῦ, λίθος δὲ οἰδὲ όλως κινεῖται ὑπὸ τῆς σφραγῖδος προσενεχθείσης. ἀλλ' ὕδωρ μέχρι πόρρω, ὥστε καὶ ὀρᾶσθαι δι' αὐτοῦ τὸ γλύμμα τοῦ δακτυλίου, ὁ δὲ ἀἡρ ἐπὶ πλεῖστον κινεῖται καὶ πάσχει, ἐὰν ἄθρυπτος μείνη καὶ εῖς. Tous les commentateurs comprennent cette comparaison de la même façon. V. SIMPL., 325, 33 (autant qu'on peut en juger par ce qui reste du texte mutilé à cet endroit); Philop., 603, 13; Sophon., 149, 19.

485 a, 4. ó 8' ànp..... 5. µévn xai elç J. — Pour que l'air reçoive et transmette fidèlement la forme sensible, il faut qu'il ne se dérobe pas, et qu'une couche d'air immobile et unie reçoive tout d'une pièce l'empreinte sonore ou colorée. V. ad II, 8, 419 b, 9 — 420 a, 2; 420 a, 25—26.

435 a, 5. διλ..... 6. ἀνακλάσθαι. — Ce sont les théories d'Empédocle et de Platon qu'Aristote a ici en vue. L'un et l'autre admettaient, en effet, que le corps visuel devait sortir de l'œil pour aller se mettre en contact soit avec les objets, soit avec le feu émané de ceux-ci. De sensu, 2, 437 b, 9 : ἐκείνως δ' αὐτὸς αὐτὸν ὡρῷ ὁ ὡφθαλμός, ὥσπερ καὶ ἐν τῷ ἀνακλάσει, ἐπεὶ εἰ γε πῦρ ἦν, καθάπερ Ἐμπεδοκλῆς φησὶ καὶ ἐν τῷ Τιμαίψ γέγραπται, καὶ συνέδαινε τὸ ὡρῶν ἐξιόντος ὥσπερ ἐκ λαμπτῆρος τοῦ φωτός, διὰ τἰ οὐ καὶ ἐν τῷ σκότει ἑώρα ἐν ἡ ὄψις; — Aristote cite un peu plus loin (437 b, 26) ce passage d'Empédocle (v. 220 sqq. Mull.) :

> ώς δ' ότε τις πρόοδον νοέων ώπλίσσατο λύχνον, χειμερίην διὰ νύκτα πυρός σέλας αἰθομένοιο, άψας παντοίων ἀνέμων λαμπτῆρας ἀμουργούς, οἵτ' ἀνέμων μὲν πνεῦμα διασκιδνᾶσιν ἀέντων, φῶς δ' ἔξω διαθρῶσκων, ὅσον ταναώτερον ἤεν, λάμπεσκεν κατὰ βηλὸν ἀτειρέσιν ἀκτίνεσσιν · ῶς δὲ τότ' ἐν μήνιγξιν ἐεργμένον ὡγύγιον πῦρ λεπτῆσιν ὀθόνησι λοχάζετο κύκλοπα κούρην · al δ' ὕδατος μὲν βένθος ἀπέστεγον ἀμφινάοντος, πῦρ δ' ἔξω διαθρῶσκον, ὅσον ταναώτερον ἤεν.

V. ad I, 2, 404 b, 13; PLAT., Mén., 76 C; THEOPU., De sens., 7 sqq. 500, 23 sqq. Diels; AET., Plac., IV, 13, 403, 14 Diels; Stob.,

Flor., IV, 173 Mein. et ZELLER, tr. fr., t. II, p. 242, n. 1, 15, 801, 2 t. a. — Quant à la doctrine de PLATON, v. Soph., 266 C; Théèt., 156 D; Rép., VI, 508 A; Tim., 45 B : τοῦ πυρὸς ὅσον τὸ μέν καίειν ούκ έσχε, το δε παρέχειν φως ήμερον, οίκειον εκάστης ήμερας, σώμα έμηγανήσαντο γίγνεσθαι. τὸ γάρ ἐντὸς ήμῶν ἀδελφὸν ὅν τούτου πύρ είλιχρινές έποίησαν διά των όμμάτων ρείν λείον καί πυχνόν, όλον μέν, μάλιστα δε τὸ μέσον ξυμπιλήσαντες τῶν ὀμμάτων, ώστε τὸ μεν άλλο όσον παγύτερον στέγειν παν, τὸ τοιοῦτον δὲ μόνον αὐτὸ χαθαρὸν διηθείν. όταν ούν μεθημερινόν ή φῶς περί τὸ τῆς ὄψεως ῥεῦμα, τότε έχπιπτον όμοιον πρός όμοιον, ξυμπαγές γενόμενον, έν σώμα οίχειωθέν συνέστη κατά την τῶν ὀμμάτων εὐθυωρίαν, ὅπηπερ ἂν ἀντερείδη τὸ προσπίπτον ένδοθεν πρός ο των έξω συνέπεσεν, όμοιοπαθές δη δι' όμοιότητα παν γενόμενον, ότου τε άν αὐτό ποτε ἐφάπτηται καὶ ο άν ἀλλο έχείνου, τούτων τὰς χινήσεις διαδιδόν εἰς ἄπαν τὸ σῶμα μέγρι τῆς ψυχής α'σθησιν παρέσγετο ταύτην, ή δή όραν φαμέν. Ibid., 46 A : τὸ δε περί την των κατόπτρων είδωλοποιίαν και πάντα δσα έμφανή και λεία, χατιδείν ούδεν έτι γαλεπόν : έχ γάρ τζς έντος έχτός τε του πυρός έκατέρου κοινωνίας άλλήλοις, ένός τε αύ περί την λειότητα έκάστοτε γενομένου χαί πολλαγή μεταρρυθμισθέντος, πάντα τὰ τοιαῦτα ἐξ ἀνάγχης έμφαίνεται, τοῦ περί τὸ πρόσωπον πυρὸς τῷ περί την ὄψιν πυρί περί το λείον καί λαμπρον ξυμπαγούς γιγνομένου. Cf. MARTIN, Ét. sur le Timée, t. II, p. 158 : « Pour que la vision ait lieu, il faut, « suivant Platon, que le feu visuel aille se combiner avec la « lumière qui vient des objets visibles. Ainsi, dans la vision « directe, le feu intérieur qui sort de l'œil et le feu extérieur, « qui vient de l'objet, se rencontrent sur une même ligne « droite, s'arrêtent mutuellement, s'unissent ensemble et for-« ment à leur point de jonction une sorte de corps qui par le « feu extérieur est en rapport avec l'objet, et par le feu inté-« rieur est en rapport avec l'âme, et qui se trouve ainsi, « comme il est dit plus loin, uni intimément à nous ξυμφυές « juw. Le mode d'union varie, comme nous le verrons, sui-« vant les couleurs des objets d'où vient le feu extérieur. Cette « théorie de Platon sur la vision est expliquée dans ce sens par « une multitude d'auteurs anciens..... » ID., ibid., p. 164 : « Sui-« vant le Timée, quand on voit un objet dans un miroir, le feu « intérieur et le feu extérieur n'ont pas primitivement des « directions opposées suivant une même ligne droite, comme « dans la vision directe. Mais tous les deux se rencontrent en « un même point de la surface du miroir, qui les arrête et les « force ainsi à se réunir ensemble de manière à former un « corps qui serve d'intermédiaire entre l'objet et l'âme. Le

« commencement de la phrase où Platon exprime cette forma-« tion est dit en général, mais la fin de cette même phrase se « rapporte à un cas particulier, à celui où un homme regarde « son visage dans un miroir. Alors, d'après la théorie de Pla-« ton, le feu qui part du visage to περί το πρόσωπον πύρ, arrêlé « par la surface polie du miroir, s'unit avec le feu qui sort des « yeux τῷ περί τὴν ὄψιν πυρί. » Empédocle ne parait pas avoir déduit la facon dont il explique la réflexion (v. ZELLER, l. l.) de ses idées sur la vision en général. Mais les Pythagoriciens avaient admis que la réflexion résulte d'un retour de la vue sur elle-même et il est possible que ce passage contienne aussi une allusion à leur doctrine. AET., Plac., IV, 14, 405, 15 Diels : οί ἀπὸ Πυθαγόρου καὶ τῶν μαθηματικῶν κατ' ἀνάκλασιν τῆς ὄψεως (sc. τὰς κατοπτρικὰς ἐμφάσεις γίνεσθαι). φέρεσθαι μὲν γὰρ τὴν ὄψιν τεταμένην ώς ἐπὶ τὸν χαλκόν, ἐντυγοῦσαν δὲ χυχνῷ καὶ λέἰψ πληγθεῖσαν ύποστρέφειν αύτὴν ἐφ' ἑαυτὴν δμοιόν τι πάσχουσαν τῆ ἐκτάσει τῆς γειρός καί τη έπι τον ώμον άντεπιστροφή.

TORSTRIK (p. 224) considère les mots περί ἀναχλάσεως comme interpolés, pour la raison suivante : videntur enim in margine scripta fuisse ad indicandum argumentum, (cujusmodi tituli in libris scriptis inveniuntur multi,) deinde librariorum errore in textum invecta. Cf 1369 a 2, Ac. Ferri non possunt, propterea quod non id demonstrat Ar., τῆς ἀναχλάσεως alterum modum alteri esse praeferendum, sed avax \asiv in hac re omnino negat esse. — D'après WALLACE (p. 290, cf. sa traduction : the theory of « repercussion »), καί περί ἀνακλάσεως signifierait : « en ce qui concerne la théorie qui explique la vision par l'àvázdaou, » Mais l'expression serait, en ce cas, singulièrement elliptique. TRENDELENBURG (p. 462) pense, à peu près de même, qu'il n'est pas question ici de la réflexion de la lumière, mais uniquement de la théorie d'Empédocle et de Platon sur la vision en général: Quod adjungitur, id Empedoclem et Platonem tacite perstringit cf. de sensu 2. 437 b 11. Timaeus p. 45 C. Hi enim videndi causam in eo posuisse videntur, quod ignis visui insitus, postquam ab oculis emanavit et cum rerum lumine naturae similitudine confluxit, denuo animo redditur. Quo quasi visus repercussu (àváxhaois cf. ad II, 8. §4) opus non est, dum aërem et a coloribus vel figuris moveri et visum rursus movere statueris. Hoc autem aeque difficultate vacat, ac si sigillum ad ipsos cerae fines imprimas. Errant, qui avax la ou lumen cogitant a plano eodem, quo incurrit, angulo in alteram partem reflexum. In eiusmodi opinionem eo induci possis, quod interpositum est in? di roj

λείου έστιν είς, quasi a levi corpore lumen repelleretur. Sed hoc tanguam praeter consilium adspersum plane mittendum est, nisi tò Ation ipsum oculum statuas (de sensu 2, 437 b 1. 5ti τὸ ὄμμα λεῖον) ad quem aër una cum lumine unus et continuus feratur. Ut avax lasis, qua cepimus significatione, confirmetur, una eius loci sufficit auctoritas, qui rei, quae hoc loco attingitur, guasi consilium est. 437 b 10. Exelvuç d' autòc autòv όρα ό όφθαλμός, ώσπερ, χαὶ ἐν τῆ ἀναχλάσει .... χτλ. — Mais, dans ce texte, que nous avons cité plus haut, aváxlaore a précisément son sens ordinaire de « réflexion », et n'est pas du tout une expression elliptique pour désigner la théorie d'Empédocle et de Platon. C'est ce que prouve le commentaire d'ALEXANDRE (ad loc., 42, 9) : tò ôè a exelvus autòs abtòv bog b όφθαλμός ώς έν τη άνακλάσει » ίσον έστι τω « ούτω δε έν τη τοιαύτη χινήσει χαί θλίψει τοῦ δοθαλμοῦ αὐτὸς αὐτὸν ὁρᡇ ὁ ὀφθαλμός, ὡς χαί έν τοῖς κατόπτροις καὶ ἐν πᾶσιν ἐν οἶς κατὰ ἀνάκλασιν αὐτὸν ὁρῷ». D'ailleurs, nous lisons un peu plus loin dans le même morceau du De sensu (438 a, 9), une phrase qui ne laisse aucun doute à cet égard : άλλα καθόλου περ! των έμφαινομένων και άνακλάσεως ούδέν πω δήλον ήν, ώ, čorxev. D'autre part, dans l'interprétation de TRENDELENBURG, ce ne sont pas seulement les mots én? de του λείου έστιν είς, mais aussi a, 7. μέγρι περ ού αν ή είς et a, 8.  $\pi i \lambda v$  dont l'explication devient, comme il le reconnatt luimême en partie (p. 463), difficile sinon impossible. En outre, l'analogie qu'il y a entre ce morceau et un autre passage du De anima, où il s'agit, à n'en pas douter, de la réflexion, suffirait à rendre invraisemblable l'opinion de TRENDELENBURG. Cf. De an., 14, 8, 419 b, 29 : xai yàp tò võiç dei dvaxhatai.... dhì oùy ούτως άνακλάται ώσπερ άφ' ύδατος ή γαλκού ή και τινος άλλου των λείων, ώστε σχιάν ποιείν, ..... χτλ. Enfin, un passage de Theo-PHRASTE (ap. PRISC., 15, 6) montre clairement que c'est bien la réflexion qu'Aristote compare à l'empreinte imprimée dans la cire : ἀφοριστέον δέ, φησίν δ Θεόφραστος, χαί τὰ περί τὰς ἀναχλάσεις . φαμέν γάρ δή χαί τῆς μορφῆς ὥσπερ ἀποτύπωσιν  $< \dot{\epsilon}$ ν> τῷ ἀέρι γίνεσθαι. Nous croyons, par conséquent, qu'Aristote a voulu ici opposer incidemment son explication de la réflexion des images, à celle qu'ont admise les Pythagoriciens et qui résulte de la théorie d'Empédocle et'de PLATON. D'après cette théorie, en effet, c'est le corps visuel luimême qui se trouve arrêté ou réfléchi par les surfaces polies qu'il rencontre dans son mouvement progressif. Dans l'opinion d'ARISTOTE, au contraire, l'air qui a subi l'action de l'objet

#### LIVRE III, CH. 12, 435 a, 5 — CH. 13, 435 b, 3

577

visible, rencontrant une surface polie qui le maintient eic xai ouvern's (cf. De an., II, 8, 419 b, 35), se trouve conserver plus longtemps l'empreinte qu'il a recue et devient capable de la transmettre, dans une autre direction, à l'organe visuel. Autrement dit, la réflexion de la lumière s'explique comme celle du son. Seulement, dans le premier cas, l'air subit et transmet une altération visible, dans le second, une altération sonore. Si cette interprétation est légitime, nous devons expliquer : c'est pourquoi (c'est-à-dire parce que l'air est éminemment propre à transmettre l'altération qu'il a reçue, èàv μένη καί εῖς ή, cf. De an., II, 8, 419 b, 21 : ὅταν ὑπομένη πληγείς δ άήρ xal μή διαγυθή. V. les notes ad loc.), en ce qui concerne la réflexion, au lieu de prétendre, comme on l'a fait, que c'est le corps visuel qui revient sur lui-même après être sorti de l'œil, il vaut mieux dire que l'air subit et propage l'influence de la forme et de la couleur aussi longtemps qu'il ne se soustrait pas au mouvement et reste un et continu. Or, là où il est appliqué à un objet lisse il est tout d'une pièce, et c'est pourquoi cet air, dont l'unité a été ainsi préservée par le contact d'une surface polie, est capable de mouvoir, à son tour, la vue comme il a été mû lui-même par l'objet. C'est comme si le sceau imprimé dans la cire se propageait jusqu'à l'extrémité de celle-ci. En d'autres termes, c'est encore l'altération émanée de l'objet qui vient, de proche èn proche, influencer la vue; cette altération est, en quelque sorte, poussée vers l'organe visuel, et non pas tirée à lui comme le croient Empé-DOCLE et PLATON. SOPHON., 149, 37 : οίον από τοῦ χρώματος καί τοῦ σχήματος τοῦ ἐμοῦ προσώπου ἐνδοθείσης τῆς ὁρατικῆς ἐνεργείας τῷ μεταξύ ἀέρι τοῦ τε προσώπου καὶ κατόπτρου καὶ μενούσης δι' όλου τοῦ μεταξύ, καὶ διὰ τὸ τὴν πρόσω κωλύεσθαι φορὰν ὑπὸ τοῦ λείου άμα καὶ φυλάσσοντος ἕνα τὸν μεταξὺ ἀέρα ἐπανακαμπτούσης ἕως τοῦ έμοῦ προσώπου πάλιν. — a, 6 et 8. ὄψιν désigne l'organe de la vue. V. Ind. Ar., 553 b, 51; ad 11, 7, 419 a, 12.

**435 a, 7.** μέχρι περ οδ...... **8.** έστιν είς. — V. ad II, 8, 419 b, 27-420 a, 2.

# CHAPITRE XIII

435 a, 11. δτι δ' ούχ οἶόν τε..... b, 3. ούδενός. — Tome II. 37 Pour prouver que l'organisme de l'animal ne peut pas être simple, ARISTOTE fait le raisonnement suivant : Tout corps animé possède le toucher; or, l'organe du toucher ne saurait être formé d'aucun des corps simples, feu, air, eau ou terre. En effet, les sensoria constitués par le feu, l'air ou l'eau perçoivent à distance, et non par contact. Ils ne peuvent donc servir d'organe au toucher. La terre ne peut pas, non plus, jouer ce rôle; car l'organe doit posséder en puissance les qualités sensibles qu'il est chargé de recevoir (v. *De an.*, II, 5, 417 a, 12 sqq.; 418 a, 3-6; 9, 422 a, 7; 10, 422 b, 13; 11, 424 a, 1-2 et sæp.), et le toucher perçoit bien d'autres qualités que celles de la terre. L'organe du tact (et, par suite, l'organisme de l'animal) n'est donc pas un corps simple mais un composé, V. ad I, 5, 411 a, 10.

485 a, 13. τὸ γὰρ.... 14. πāν. — Constr. : τὸ γὰρ σῶμα τὸ ἔμψυχου πᾶν ἀπτιχόν.

**435 a, 14.** Some sloptal. — V. De an., III, 12, 434 b, 13 sqq.

τὰ δὲ άλλα έξω γης..... 15. γένοιτο. — Comme le remarque SIMPLICIUS (326, 17), cette proposition n'est pas vraie sans réserve. Car ARISTOTE a dit lui-même, plus haut, qu'un sensorium ne peut être fait de feu : ἐπεί, ὡς ἐν τῷ δευτέρψ (immo ἐν τῷ τρίτψ Γ 1 p. 425 a 5 — ΗΑΥΡΟΙΟΚ, ad loc...) εἴρηχεν, τὸ πῦρ xaθ' aὐτὸ διὰ τὸ φθαρτικὸν μὴ γενέσθαι αἰσθητήριον. V. cidessus ad loc. Si la restriction qu'il pourrait y avoir lieu de faire sur ce point est omise, c'est, sans doute, parce qu'elle ne modifierait en rien la portée de l'argument.

**435 a, 15. έξω γής.** — V. De an., III, 1, 425 a, 6 : γη δε η ούθενός, η εν τη άφη μάλιστα μέμικται ίδίως.

πάντα δέ...... 16. μεταξύ. — V. ad III, 1, 424 b 22—425 a, 13.

**435 a, 17. τφ αύτων.** — Sub. : τῶν αἰσθητῶν. Cf. Them., 229, 10; Simpl., 326, 30.

435 a, 18. καίτοι..... 19. δι' έτέρου. — Dans les autres espèces de sensations il y a, il est vrai, un contact entre le

milieu sensible et l'organe, mais non entre l'objet même et l'organe : ούθèν γὰρ αὐτῶν ἀπτόμενον τοῦ αἰσθητηρίου ποιεῖ τὴν αἴσθησιν. V. De an., II, 7, 419 a, 26; a, 14; a, 18; a, 29.

435 a, 19. abry 5è donet µóvy 5t' abrig. — L'opinion d'ARISTOTE lui-même est que la chair de la périphérie du corps n'est pas l'organe immédiat du toucher; que cet organe est intérieur et qu'elle joue le rôle de milieu (v. ad II, 11, 422 b, 34-423 b, 26). Mais il n'y aurait, pour le moment, aucun intérêt à tenir compte de cette opinion. Tout ce que la validité du raisonnement exige, c'est que les éléments dont il a été question (feu, air, etc.) ne puissent pas constituer l'organe du tact. Et ils ne le peuvent pas, parce que les organes qu'ils forment servent à percevoir à distance, tandis que le toucher doit percevoir ce qui touche le corps de l'animal. Peu importe, d'ailleurs, que la périphérie de ce corps ne joue elle-même, dans le tact, que le rôle de milieu. — ARISTOTE se borne, par suite, à indiquer, par l'expression  $\deltaoxei$ , que la proposition n'est pas vraie à la rigueur.

**435 a, 20.** τοιούτων = tels que ceux-là, c'est-à-dire tels que ceux qui servent à former les organes des sens qui perçoivent à distance, — comme le feu ou l'air — par exemple l'eau. SIMPL., 327, 10: συμπεραίνεται οῦν, ὡς τῶν λεπτομερῶν στοιχείων κἄν τινα ἤ αἰσθητήρια, ἀλλ' οὐκ ὰν γένοιτο τοιοῦτον αἰσθητήριον, οἶον τὸ τοῦ ὅλου ζώου ἐστὶ σώμα.

ούδε δη γήϊνον. — Dans le *De sensu* (2, 438 b, 30, v. *ad* III, 1, 425 a, 5), ARISTOTE semble dire que l'organe du tact est fait de terre. Mais nous avons déjà vu que, dans le passage en question, il n'expose vraisemblablement pas sa propre doctrine. V. *ad l. l.* et II, 9, 422 a, 6.

**435 a, 21. ώσπερ μεσότης.** — De an., II, 11, 424 a, 2—4: διό τοῦ όμοίως θερμοῦ xzẻ ψυχροῦ f, σκληροῦ xaὶ μαλακοῦ οὐκ alσθανόμεθα, ἀλλὰ τῶν ὑπερδολῶν, ὡς τῆς alσθήσεως οἶον μεσότητός τινος οὕσης τῆς ἐν τοῖς alσθητοῖς ἐναντιώσεως. V. ad loc. et III, 7, 431 a, 10; a, 17—20.

435 a, 22. où µóvov.... 24. àπάντων. — Les qualités propres de la terre sont, en effet, seulement le froid et le sec (v. ad II, 11, 423 b, 29; Gen. et corr., II, 3, 330 b, 5 : i,  $\delta \ge \gamma \tilde{r}_i$ 

 $\psi_{02}$ ρόν xaì  $\xi_{7}$ ρόν). Or le toucher perçoit, en outre, le lourd et le léger, le dur et le mou, le poli et le rugueux etc. V. ad II, 11, 422 b, 26-27.

**435** a, 24. role dorole..... 25. aiobavóµeba. — V. ad 1, 5, 410 a, 30—b, 1.

**435 b, 1.** τὰ φυτά..... Υῆς ἐστίν. — V. ad III, 12, 434 a, 27—30.

**435 b, 2. τοῦτο δέ...... 3. οὐδενός.** — Il résulte de là que l'organe du toucher (et, par suite, le corps de l'animal) est un composé (Philop., 601, 33 : ώστε ματόν.). Hist. an., I, 4, 489 a, 24; Gen. an., II, 6, 743 b, 37; Part. an., II, 1, 647 a, 15 : εὐλόγως μάλιστα συμβαίνει τὴν ἀφὴν ἐν ὁμοιομερεῖ μὲν ἕκιστα δ' ἀπλῷ τῶν αἰσθητηρίων ἐγγίνεσθαι · μάλιστα γὰρ αὕτη δοχεῖ πλειόνων εἶνα: γενῶν, καὶ πολλὰς ἔχειν ἐναντιώσεις τὸ ὑπὸ ταύτην αἰσθητόν, θερμὸν ψυχρόν, ξηρὸν ὡγρὸν καὶ εἶ τι ἄλλο τοιοῦτον. V. De an., II, 11, 423 a, 13-15.

435 b, 5. ούτε γάρ...... 7. ταύτης. — STEINHART (Symb. crit., p. 6) conjecture : οὕτε γάρ ταύτην μή ἔγον οἶόν τε είναι ζῶον et HAYDUCK (Obs. crit. in al. loc. Ar., p. 7) : οὕτε γὰρ ταύτην οἶόν τε μή έχειν ζώον, ούτε άλλην έχειν.... κτλ. Ce dernier s'appuie sur les considérations suivantes : In his verbis aliquid vitii inesse arbitror. Nam quum vv. οὕτε γάρ — ταύτης manifesto spectent ad priorem enuntiati partem vel comprobandam vel explicandam, has duas sententias in his contineri oportet : animalia tactu privata vivere non posse, alio autem sensu nullo ad vivendum egere. Id enim vv. ανάγχη μόνης ταύτης στερισχόμενα αποθνήσχειν aperte postulant. Et altera quidem sententia in verbis οὕτε ζῷον ὃν -- πλην ταύτης re vera inest, alteram in priore membro, ούτε γάρ ταύτην έγειν οϊόν τε μή ζῷον frustra quaesieris. Quare nescio an Aristoteles scripserit : 0575 γάρ ταύτην οξόν τε μή έγειν ζῷον. Si hoc verum est, porro vv. ζῷον ὄν (vel ζῷον) e textu eicienda esse videntur, quae altera parte enuntiati corrupta ab aliquo emendatore addita esse suspicor. Mais les mots : ούτε γάρ ταύτην έχειν οίόν τε μή ζφον, auxquels HAYDUCK ne trouve pas de signification acceptable, nous paraissent susceptibles d'une interprétation très claire. ARISTOTE vient de dire que le toucher est le seul sens dont, une fois privés, les animaux cessent de vivre, c'est-à-dire cessent d'être des animaux (v. *ad* I, 1, 402 a, 6; 3, 406 b, 25; II, 1, 412 b, 14; 21). Il le confirme en remarquant qu'un être qui possède le toucher, fôt-il privé de tous les autres sens, ne peut pas ne pas être un animal (en d'autres termes qu'il n'est pas possible que ce qui n'est pas animal, c'est-à-dire ce qui est sans vie, possède le toucher), et que tout ce qui le possède est animal sans avoir besoin, pour cela, d'aucun autre sens. Sans doute, les deux propositions ont, au fond, la même signification : le toucher est la condition suffisante de la vie, mais la répétition n'est pas assez choquante pour qu'il y ait lieu de modifier le texte.

**435 b, 8. ταις ύπερδολαις.** — Sur l'influence des sensibles excessifs, v. ad II, 12, 424 a, 28; 30—31; III, 2, 426 a, 30; 4, 429 a, 31— b, 4.

435 b, 10. κατά συμβεδηκός,..... 13. φθείρει. - L'excès des sensibles autres que les tangibles ne provoque la mort de l'animal que quand ils se trouvent unis par accident à quelque agent de nature à détruire le toucher (SIMPL., 329, 2 : .... où μέντοι συναναιρείν πάντως και το όλον ζώον, ει μή κατά συμβεδηκός, ώς εἴρηται, τῷ καὶ τὸ ἀπτικὸν κατὰ συμβεβηκὸς ἕτερον τρόπον λυμαίνεσθαι..... (9) ούτω δε χαι το όρατον οίον ή φλόξ ούχ ώς φωτοειδής άγαν καὶ ἀσύμμετρος τῷ ὄμματι φθείρει τὸ ζῷον (ταύτη γὰρ μόνον τὸ όρατικόν), άλλ' ώς θερμή άθρόως ένίστε προσπίπτουσα · προσπίπτει δε ώς άπτον άπτιχῷ τῷ όλφ · περί δὲ τοῦ γυμοῦ εἴρηται ὅπως φθείρει, ότι καὶ αὐτὸς κατὰ συμβεδηκός. ΤΗΕΜ., 230, 27 : οὐδὲ γὰρ ἡ βροντὴ ούδε ό ψόφος έπληξεν, άλλά το πνεύμα και ό άγρ,.... κτλ.). Par consequent, δραμάτων et δσμής (b, 11) ne désignent pas seulement les sensations visuelles et olfactives, mais les objets qui les produisent (et si a rebus quæ videntur, atque ab olentibus, alia moveantur quæ tactu corrumpunt, ARGYR.). De même ó γυμός (b, 12) ne veut pas dire seulement la saveur, mais l'organe du goût, comme l'indique b, 13. άπτιχόν.

**435 b, 12.** J ana supfaire arrive elval. — Sur les rapports du goût et du toucher, v. ad II, 3, 414 b, 11—14; 10, 422 a, 8.

**435 b, 16.** ταύτη δέ ῶρισται τὸ ζην. — V. ad II, 2, 413 b, 4—5; 414 a, 3; 3, 415 a, 4; 414 b, 6—13; III, 13, 435 b, 5-7.

### NOTES SUR LE TRAITÉ DE L'AME

## 435 b, 20. Some eloyra. - V. ad III, 12, 434 b, 24.

435 b, 21. intel iv dépi..... 22. diapavel. — On ne peut pas traduire, comme le fait WALLACE : pour qu'il puisse voir les choses à la fois dans l'air et dans l'eau... etc. Il faut, après ènel, sous-entendre diartedei ou un terme analogue. THEM., 231, 16 : intel rhy ye duiv éxei rd Lüov où didri Lüov, àld' dri èv dépi diartiquevou fi üdari fi dduc ev rü diapavei... xtd. ARGYROPULE traduit : quoniam et in aëre et in aqua et omnino in perspicuo degit.

435 b, 24. γλώτταν..... 25. ετέρφ. — TORSTRIK (p. 224) suivi par ESSEN (Das dritte Buch etc., p. 68) supprime ces mots parce que : linguae in recensendis sensibus locus non est. Mais il faut remarquer qu'ARISTOTE a en vue ici non pas tant les animaux que l'homme, et que le rôle qu'il vient d'attribuer à l'oure ne lui appartient que par accident. Par lui-même, en effet, et en tant que sensible de l'oure, le son n'implique pas la signification (De sensu, 1, 437 a, 4 : πρòς μὲν τὰ ἀναγκαῖα κρείττων ἡ ὄψις καὶ καθ αὐτήν, πρòς δὲ νοῦν καὶ κατὰ συμδεδηκὸς ἡ ἀκοή.). Il est tout naturel qu'après avoir signalé l'importance que l'organe auditif peut avoir par accident chez l'homme, il indique le rôle analogue que peut jouer l'organe du goût. De respir., 14, 476 a, 17: τῷ αὐτῷ ὀργάνψ χρῆται πρòς žμφω ταῦτα ἡ φύσις, καθźπερ ἐνίοις τῷ γλώττη πρός τε τοὺς γυμοὺς καὶ πρὸς τὴν ἑρμηνείαν.



# ERRATA

- Page 9, 1. 23, au lieu de : Questionem, lire : Quaestionem.
- 19, l. 16, avant : déterminée, supprimer la parenthèse.
- 33, 1. 22, au lieu de : ŏpyavov, lire : ŏpyavov.
- 38, 1. 34, au lieu de : ῦλης, lire : ῦλης.
- 92, l. 19, après : complétées, supprimer le point.
- 153, l. 7, au lieu de : τῶ, lire : τῷ.
- 201, l. 41, après : imagination, supprimer la virgule.
- 219, l. 17, après : xτλ.), ajouter un point.
- 255, l. 5, au lieu de : ivredeysia, lire : ivredeysia.
- 302, 1. 28, au lieu de : ὑπαγροικοτέραν, lire : ὑπαγροικοτέραν.
- 362, 1. 36 et 37, au lieu de :  $\tilde{\eta}$ , lire :  $\tilde{\eta}$ .
- 368, l. 41, au lieu de : ὄψε, lire : ὄψει.
- 369, 1. 25, au lieu de : τοιοῦτων, lire : τοιοῦτον.
- 411, l. 15, après : βούληται, supprimer la parenthèse.
- 524, l. 11, au lieu de : τὰχινητὰ, lire : τὰ χινητὰ.
- 558, l. 5, après : ήδίσιν, supprimer la parenthèse.

• •

•

•

. ·

•

# TABLE DES MATIÈRES

|        |               |           |        | Pages. |
|--------|---------------|-----------|--------|--------|
| Notes  | SUR LE TRAITÉ | DE L'AME, | 1. 1   | 1      |
| _      | _             | _         | 1. Ш   | 163    |
| _      |               |           | 1. 101 | 341    |
| ERRATA |               |           |        | 583    |

Le Puy-en-Velay, imprimerie R. Marchessou, 23, boulevard Carnot.

• • •

.

•

• ;

.

•

•

•

•

.

.

-• •

.

|                      | W. P.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ALL             |                                                                                                                 | 1    |  |  |  |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|--|--|
| 1-                   | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | HOME USE        | AFNT                                                                                                            | Y I  |  |  |  |
|                      | And a subscription of the | TION DEPARTN    | the second se |      |  |  |  |
| a s                  | RETURN CIRC                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Main Library    | RTMENT                                                                                                          | AN U |  |  |  |
| Y                    | LOAN PERIOD 1<br>HOME USE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2               | 3                                                                                                               | X    |  |  |  |
|                      | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 5               | 6                                                                                                               | 12   |  |  |  |
|                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |                                                                                                                 | 1    |  |  |  |
|                      | ALL BOOKS MAY BE RECALLED AFTER 7 DAYS<br>1-month loans may be renewed by calling 642-3405<br>6-month loans may be recharged by bringing books to Circulation Desk<br>Renewals and recharges may be made 4 days prior to due date                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |                                                                                                                 |      |  |  |  |
| DUE AS STAMPED BELOW |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |                                                                                                                 |      |  |  |  |
| 2                    | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 - U           | -                                                                                                               | -    |  |  |  |
| Ar.                  | MAR 2 8 1983                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -11             |                                                                                                                 |      |  |  |  |
|                      | APR 28 1983                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 100000          |                                                                                                                 | 1    |  |  |  |
| 1                    | MAY 28, 1983                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |                                                                                                                 |      |  |  |  |
| 1 A                  | rec'd circ. MAY 2 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1983            |                                                                                                                 |      |  |  |  |
|                      | - DEC 11 1983                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <del>K</del> 4  |                                                                                                                 |      |  |  |  |
|                      | FEB 1 1 1984                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14159           |                                                                                                                 |      |  |  |  |
| V                    | RET'D DEC 1 9 1983                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 | 1 101                                                                                                           | 100  |  |  |  |
| M                    | _JAN 3 0 1986                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 | 1000 B                                                                                                          | No.  |  |  |  |
|                      | NZC CHRC DEC 17 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 35              |                                                                                                                 | 1    |  |  |  |
| 12                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |                                                                                                                 |      |  |  |  |
|                      | FORM NO. DD6, 60r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 | ALIFORNIA, BERKELEY<br>Y, CA 94720                                                                              |      |  |  |  |
| - 1                  | REC'D LD                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | MAR 1271-3      | PM 27                                                                                                           |      |  |  |  |
| 100                  | SEP                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2 2 1971 4 1 20 | m-11,'20                                                                                                        |      |  |  |  |
| 1 3                  | 12 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 12              |                                                                                                                 |      |  |  |  |
| i Ir                 | XX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1               | 1                                                                                                               | 1    |  |  |  |
|                      | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 / .           | JET                                                                                                             |      |  |  |  |
| y a                  | X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 1             | DE                                                                                                              |      |  |  |  |
|                      | AL C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1               |                                                                                                                 | Ne.  |  |  |  |



